




A RECEITA DO “MANJAR DE FÍGADOS” DO DOUTOR AMATO LUSITANO
Alfredo Rasteiro ............................................................................................................................................................ 4

A ALIMENTAÇÃO NA OBRA DE AMATO LUSITANO (1511-1568)
Fanny A. Font Xavier da Cunha ...................................................................................................................................10

“OS FRUTOS E AS LEGUMINOSAS NAS CURAS DE AMATO LUSITANO
Adelaide Neto Salvado ...............................................................................................................................................17

O VINHO NA ÉPOCA DE AMATO LUSITANO
António Lourenço Marques ........................................................................................................................................25

ELOS À VIDA - ALIMENTO DA PALAVRA POÉTICA
Maria de Lurdes Gouveia da Costa Barata ............................................................................................................... 30

A BOTÂNICA DA BACIA MEDITERRÂNICA EM AMATO LUSITANO
António Manuel Lopes Dias ....................................................................................................................................... 35

A ALIMENTAÇÃO NA ALDEIA DO MALHADAL
Maria Assunção Vilhena Fernandes ..........................................................................................................................41

HÁBITOS ALIMENTARES NA SERRA DA GARDUNHA
Albano Mendes de Matos ...........................................................................................................................................46

ALIMENTAÇÃO NA BEIRA INTERIOR...
António Maria Romeiro Carvalho ...............................................................................................................................55

ESTUDANTES DA BEIRA INTERIOR EM SALAMANCA
Candeias da Silva ......................................................................................................................................................63

SALAMANCA E OS LUSITANOS
Alfredo Rasteiro ..........................................................................................................................................................74

RELAÇÕES CULTURAIS ENTRE SALAMANCA E A BEIRA INTERIOR
Santolaya Silva ...........................................................................................................................................................78

OS ETERNOS ODORES DA MEMÓRIA
Ribeiro Farinha ...........................................................................................................................................................82

CONCLUSÕES - VII JORNADAS DE ESTUDO ..........................................................................................................86

SUMÁRIO

2



Medicina e Ética

Pode parecer estranho que numa publicação desta natureza, onde

registamos os trabalhos apresentados nas Jornadas de Estudo

“Medicina na Beira Interior - da pré-história ao séc. XX”, que desde

1989 se vêm realizando à volta da personalidade e da obra de Amato

Lusitano e das manifestações relacionadas com a medicina produzidas

pelas gentes da Beira Interior ao longo dos tempos, se insira esta

nota com uma referência explicita à ética. Porquê lembrar as forças

normativas que governam as acções humanas de modo a torná-las

boas e acertadas?

No decurso deste nosso já longo empreendimento, temos

acompanhado apresentações de realidades cuja existência pertence

ao passado, mas que contribuíram de algum modo para que a realidade

actual seja como é. Ora, do ponto de vista da medicina, com todos

esses contributos, estamos hoje mais próximos da solução de muitos

desequilíbrios que afrontam quer o corpo humano em si, quer na sua

relação com os outros e com o mundo. As ciências biomédicas

alcançaram um desenvolvimento prodigioso, conferindo um poder

enorme àqueles que, detentores dos seus saberes e instrumentos,

têm o papel social de os aplicar. E sabemos como a acção humana

também é frágil. A desumanidade é tantas vezes um lugar comum,

atingindo níveis inconcebíveis. Actuar sobre a vida, pode ter o sentido

de a preservar e engrandecer, mas também de a aniquilar.

Não é pois descabido, nesta viagem pelos tempos, quando também

olhamos para o momento de hoje, em que existe uma tal riqueza

criada para servir o homem, mas que pode ser utilizada com efeitos

contrários, que marquemos o nosso percurso com uma chamada de

atenção para os valores universais e eternos que configuram a ética.

O 11° número dos cadernos de cultura “Medicina na Beira Interior -

da pré­história ao séc. XX”, que vos apresentamos, regista em espe-

cial os trabalhos que os nossos investigadores dedicaram a aspectos

da alimentação sondados na obra de Amato Lusitano ou na Beira

Interior através dos tempos.

A direcção

3



A RECEITA DO «MANJAR DE FÍGADOS» DO DOUTOR

AMATO LUSITANO (1511-1568)

por Alfredo Rasteiro*

Entalada entre a Serra da Estrela e a vizinha Es-
paña, a Beira Interior vai do Douro ao Tejo, limitada
a ocidente pelos rios Côa e Zêzere e a oriente pelos
rios Águeda e Erges. Região semeada de Santuários
desde os alvores da Humanidade, os seus habitantes
gravaram os xistos do vale do Côa desde há 20 000
anos, estiveram em Fratel há 5 000 anos, ergueram e
deixaram cair Egitânia. Faltaram-lhe organizações
conventuais que desenvolvessem as artes da doçaria
no século XVI e desde sempre viveram inquietações e
apertos. «Estas terras orientais, segregadas do núcleo

atlântico da Nação, guardam, no seu isolamento, uma

vida popular mais que todas conservadora: na

habitação, no trajar, nas comidas, nas formas de

convivência, na riqueza do folclore e até nos módulos

arcaicos da canção, ritmada pelo adufe, que

desenrola, por cima do ondulado solene do terreno,

melodias rituais de igreja primitiva». Era assim no
PORTUGAL, O MEDITERRÂNEO E O ATLÂNTICO,
1941, 1991, de Orlando Ribeiro. Era assim até que as
estradas construídas nos últimos dez anos
reaproximaram Guarda de Cidade Rodrigo e Sala-
manca e tornaram Castelo Branco mais próxima de
Lisboa, enquanto os municípios raianos tratam de viver
em boa paz com «nuestros hermanos», como é o
caso de Idanha-a­Nova com Sierra de Gata, Coria,
Alcântara e Valência de Alcântara sob os olhares da
Senhora do Almortão que nunca virou costas a
Castela, por muito que lhe cantassem. Em tempos
de Europa e de Regionalização, é importante
identificar, recensear e demarcar. Diz-se que a
linguagem reflecte inteligência e carácter e que a Arte
de Cozinha é o Bilhete de Identidade de um Povo.
Desde as primeiras Jornadas de Castelo Branco em

31 de Março de 1989 e posteriormente em todos os
meses de Novembro, muito se fez para que houvesse
um melhor conhecimento desta região e dos seus
povos, desde a abordagem dos últimos resquícios do
falar Leonês entre os Quadrazenhos do Alto Riba Côa,
até aos rituais da vida e da morte nas terras da Egitânia.
Caberá às Sessões de 1996 o levantamento possível
dos comeres regionais. Quando em Novembro de 1995
se propôs que a Alimentação fosse o tema central
destas Jornadas, previa-se que o ano fosse de crise,
com a encefalopatia das vacas inglesas a causar
estragos na agricultura portuguesa mal regida por
legislação que em 2 de Setembro de 1994 continuava
a permitir a importação de vitelas inglesas, vivas para
engorda e carcaças para rações, ignorando as
encefalopatias do tipo Creutzfeldt (1920)-Jakob (1923)
e desprezando a opinião pública. O silenciamento
impossível da encefalopatia bovina e a sonegação de
informações relativas a bruceloses de ovinos e
caprinos e cisticercoses do porco, coincidiu com a
abertura das fronteiras na Grande Europa. A
erradicação destas pragas passa pelo direito a uma
governação preocupada com a saúde e pelo direito à
qualidade da alimentação e da habitação dos
governados, que implica o necessário acompanha-
mento da criação e abate dos animais e respectiva
fiscalização.

A perda de visão, doença dos olhos, pode ser uma
das mais dramáticas consequências da cisticercose
humana. Há trinta anos, por 1966, Antônio Manso da
Cunha Vaz mostrou-me uma cisticercose ocular em
doente natural de Belmonte. Na literatura portuguesa
estavam registados quatro casos, um de Henrique
Moutinho e Fernando Lacerda em doente de Coimbra

4



- Bol.Soc.Port.Oftalmol., 1944-45, T.4, 147-150 - e três
outros de Cunha Vaz em doentes de Albardo (Guarda),
Fiais da Telha (Carregal do Sal) e Vilar Seco (Nelas) -
Bol.Soc.Port.Oftalmol.,1946-47,T,5,203-208.
Posteriormente João Eurico Lisboa e Cruz Ferreira
(Rev.Soc.Port.Oftalmol—1976,2 (2),61-68) e A.
Figueiredo Ribeiro e Catarina R. Oliveira, (Experientia
Ophthalmol., 1977,3(1),37-40)referenciaram dois
novos casos em doentes provenientes de Angola. A
ausência de informações relativamente a novos casos
é sugestiva de melhores condições higienosanitárias,
ainda que eventuais portadores de Taenia solium se
tenham fixado em Portugal.

Inventariar os hábitos alimentares dos Beirões não
é tarefa fácil, mesmo que a finalidade seja seleccionar
e preservar as melhores receitas e os bons petiscos,
porque as comunidades beirãs se tornaram
tradicionalmente fechadas enquanto foram dilaceradas
pelo frio e pela fome, por séculos de inquisições,
migrações e guerras civis. Quando José Saramago
empreendeu a VIAGEM A PORTUGAL com um «guia

às ordens, ou roteiro que leva na mão, ou catálogo

geral», para além do «choque e adequação,

reconhecimento e descoberta, confirmação e

surpresa» que as suas descobertas lhe trouxeram,
comprovou o «murmúrio infindável de um povo» em
«espelho reflector das imagens exteriores», como se
estivera em câmara escura ou na caverna de Platão
(427-347 a.C.), na REPÚBLICA. Só conhecemos o
que amamos e não é fácil desvendar o livro aberto
que é a Alma de um Povo. Gregório Marañon declarou
em 1954 para a edição espanhola dos RETALHOS
DA VIDA DE UM MÉDICO de Fernando Namora,
Monsantense de adopção: «( ...en Ia vida aldeana.)

Todo parece alli sencillo y sin complicaciones. Pero

todo tiene Ia ruda transcendencia, eternamente igual

y eternamente nueva, del patético y escondido jadeo

del mundo. Lo único universal, ... es lo tipicamente

local de cada país, tanto en lo externo como en lo

íntimo. ... nada hay más universal, ... que una aldeana

llena de graçia ingenua y no aprendida ... donde se

conservar Ias viejas costumbres, que son Ias eternas;

Ias universales no acabar nunca de ser costumbre y

mueren cuando dejan de ser modas...».

«Jejuando» por terras da Beira Interior, José
Saramago «comeu um excelente bife de cebolada»

em Moimenta da Beira, festejou uma «opolenta

chouriçada» Ao Modo da Guarda e enterneceu-se
em Cidadelhe com um «Entre, esteja na sua casa».

A voz é branda, o rosto socegado, e não é possível

que haja no mundo mais límpidos olhos. Está na mesa

o pão, o vinho e o queijo. O pão é grande, redondo,

para o cortar é preciso apertá-lo contra o peito... pão
com olhos, queijo sem olhos, vinho que salte aos
olhos...»

Pão cozido, vinho e carne assada, foram desde
sempre ementa festiva. O sal e os alhos, os

condimentos. Era assim em Lisboa quando João
Afonso Telo foi armado cavaleiro pelo rei D.Pedro I
(1320-1367), com «grandes montes de pão cozido e

assaz de tinas cheias de vinho e logo prestes porque

bebessem. E fora estavam ao fogo vacas inteiras

em espetos a assar. E quantos comer queriam

daquela vianda tinham-na muito prestes e a nenhum

era vedada» (Fernão Lopes: CRÓNICA DE D.PEDRO).
Era assim no tempo do Rei D. Pedro e continua a ser
assim. Tudo se complica, porém, quando, a despeito
de densa rede de estradas, com mais ou menos
buracos, a agricultura é pobre e cada um é forçado a
procurar em lugares distantes um suplemento às
magras culturas dos seus cabeços pedregosos, como
diria Orlando Ribeiro e estas deslocações influenciam
os comeres e os sabores regionais. Assim, a Beira
Interior surge a olhos estranhos como um corredor de
passagem que nunca se envergonhou da sua condição,
onde não vemos a doçaria rica dos conventos nem a
opulência e a imaginação de outras regiões. Perante
estranhos, a confecção alimentar na Beira Interior
esconde contradições e mistérios que se ligam a
problemas de Identidade do País que somos. Local
de passagem e confluência de muitos povos, a
interioridade da antiga Lusitânia favoreceu a
preservação de usos e costumes que as autoestradas
do progresso têm vindo a destruir, que descurámos e
demorámos a compreender, especialmente no Estado
Novo, quando se pensou que «Portugal pode ser, se

nós quizermos, uma grande e próspera Nação». Na
verdade, depois do aniquilamento dos invasores
islâmicos no inicio da nacionalidade , escondidos os
escravos e a população flutuante e marginal, Portugal
tornou-se Estado Pátria de duas Nações que nunca
se entenderam como tal, a Nação organizada, chefiada
pelos descendentes do Conde D. Henrique e seguidora
da bandeira de Cristo e a Nação hebraica discreta,
que geria o tesouro real e fornecia os médicos, que
sofreu um valentíssimo susto em 1383 e será
perseguida depois de 1493, uma realidade
escamoteada até 1925, quando o Engenheiro de Mi-
nas Samuel Schwartz (1880-1953) «descobriu» OS
CRISTÃOS-NOVOS EM PORTUGAL NO SÉCULO
XX. O esclarecimento desta realidade possibilita uma
melhor identificação da Beira Interior, seus Usos e
Costumes. Dito de outra forma, até que ponto usos e
costumes hebráicos persistiram na Beira Interior até
aos nossos dias? Será suficientemente seguro para
a defesa dos usos e costumes Sefardins,
Quadrazenhos, Ciganos ou outros, proceder à sua
inventariação? Até que ponto o Artigo 13° da
CONSTITUIÇAO DA REPUBLICA preserva estes
direitos, quando utiliza a expressão raça com a
significação de grupo humano? Princípio da
igualdade, n° 1: «Todos os cidadãos têm a mesma

dignidade social e são iguais perante a lei»; n° 2:
«Ninguém pode ser privilegiado, beneficiado,

5



prejudicado, privado de qualquer direito ou isento de

qualquer dever em razão de ascendência, sexo, raça,

língua, território de origem, religião, convicções

políticas ou ideológicas, instrução, situação

económica ou condição social».

No momento em que os Portugueses se confrontam
com a Revisão Constitucional e com um processo de
Regionalização em marcha, é legítimo indagar se
existem e que significado têm eventuais vestígios de
hábitos alimentares conservados por descendentes
dos «Israelitas que desde o século XVI até 1974 se
escondem em hábitos de Cristãos para salvarem a
vida e secretamente judaizavam» na Beira Interior
e é pertinente abordar este tema em Castelo Branco
onde o Doutor João Rodrigues (1511-1568) nasceu e
terá sido baptizado, segundo os ritos da Santa Madre
Igreja. Nesse tempo, quando D.João III (1502-1577)
«tomou a possissam do reino avião se os nouos

cristãos tanto engolfado no mundo & seus enganos

que quasi hiam esquecendo sua antigua ley & perdião

o temor da quella fonte donde nos mana a vida, com

a muita riqueza que adquerião dinidades & oficios

nobres que no reino alcançauão, e acharense jaa

pacíficos por que ymitauam muito ao pouo cristão,

dado caso q o secreto de suas almas nuca o

mudarom», segundo o testemunho de Samuel Usque,
CONSOLAÇÃO ÀS TRIBULAÇÕES DE ISRAEL,
Ferrara, 1553, cap. 30.

No final do século XVI, o «SUMARIO de todas as

Pascoas, Festas e Cerimonias Judaicas, assim da

Lei escrita, como do seu Talmud e mais Rabinos» de
João Baptista d’Este recolhido por Mendes dos
Remédios em OS JUDEUS EM PORTUGAL, II, 1928,
cotado por David Augusto Canelo em ÕS ÚLTIMOS
CRIPTOJUDEUS EM PORTUGAL, 1987, diz-nos que
«O judeo não pode comer porco, lebre, coelho, nem

os quartos trazeiros de nenhum animal quadrúpede

... São obrigados a degollar toda a sorte de animais e

Aves ... Não podem comer carne juntamente com

cousas de leite ... Os peixes que não podem comer

são os que não tem escamma, e barbatana, como

he o Cassão, Crogo, Arraia e Outros...».

Bella Herson na tese da Universidade de S.Paulo
CRISTÃOS-NOVOS E SEUS DESCENDENTES NA
MEDICINA BRASILEIRA (1500/1850),1996, cita os
casos dos médicos naturais de Castelo Branco Tho-
mas Nunes Morato, submetido a audiência da santa
inquisição de Lisboa em 16 de Janeiro de 1711,
processo n° 11490, porque em sua casa «Não comiam

carne de porco e nem peixe de pele...» e de seu tio
João Nunes de Abreu submetido a acto público de fé
em 26 de Julho de 1711, processo n° 1195, porque
em sua casa «não comiam carne de porco, nem peixe

sem escama, trocavam camisa limpa no sábado e

tratavam o sábado como dia Santo».

Intolerâncias e desconfianças mútuas e múltiplas
impediram que a nação maioritária, fundamentalista,

católica e apostólica reconhecesse a minoria israelita
e razões de sobrevivência e proselitismo explicam que
a nação judaica mantenha preconceitos em relação
ao vinho, ao sangue, à carne cozida em leite e à carne
de porco. Herdeiros directos das primeiras civilizações
agrárias, desde sempre consumiram água; sal, trigo,
uvas, figos, azeite, ovinos, caprinos e bovinos, leite e
mel. Não cozinham o cordeiro no leite da ovelha
(EXODO,23,19 e DEUTERONÓMIO,14,21) e não
consomem sangue (LEVÍTIC0,7,27, 17,10 e 17,14).
Podem comer gafanhotos, estão proibidos de comer
gordura de ovelha, de boi e de cabra e não ingerem
porco, camelo, coelho, lebre, rato, toupeira, doninha,
morcegos, gaivotas, cisnes, cegonhas, poupas, aves
de rapina, avestruzes, lagartos, crocodilos, camaleão,
salamandra, lampreia e sopa de cação. (LEVÍTICO e
DEUTERONÓMIO).

Em 1993 Maria Antonieta Garcia constatou que OS
JUDEUS DE BELMONTE consideram o consumo de
carne de porco «um hábito alimentar fortemente

enraizado na Beira» e «alguns acabam por usá-la na

alimentação. Outros sempre a recusaram. Todos,

porém, conhecem as «alheiras», o enchido criado

pelos cristãos-novos. Confeccionado sem carne de

porco, seco ao fumeiro.» Esta questão das alheiras
merece atenção por três motivos, primeiro, porque
inicialmente além do pão de trigo, dos alhos e da água
de cozer as carnes, podiam levar galinha, perdiz, vitela
e ainda (?) os «animais proibidos» coelho e lebre.
Depois, eram metidas em tripa, que poderia ser de
porco. Finalmente porque, em Mirandela, evoluiram
para «toucinheiras». Registe-se que as alheiras
podiam levar carne de perú, uma ave que os autores
dos Livros Sagrados não conheciam, diferente do galo
e do pavão, trazida do México para a Europa depois
de 1519, uma novidade representada em 1653 na Sala
dos Capelos da Universidade de Coimbra e admitida
na ARTE DE COZINHA,1680, de Domingos
Rodrigues.

A repulsa por determinados alimentos é quase
sempre ditada por fundamentalismos e por
dogmatismos, os mesmos que levam os profissionais
do proselitismo político a chamarem mouros aos
Alentejanos e cristãos-novos aos militantes mais
recentes. Quanto à carne de porco, que Amato
Lusitano dizia ser gelatinosa, viscosa e de efeito
demorado, (PRIMEIRA CENTÚRIA, Memória VIII), será
bom recordar que quando o Povo Judeu atingiu a terra
dos Lusitanos, entre o Douro e o Tejo, já o porco ibérico
cá estava e constituía a principal fonte de proteínas
na alimentação dos humanos que, por isso, lhe
elevaram estátuas, desde Murça a Ávila. Gregório
Marañon, na CRÍTICA DE LA MEDICINA DOGMÁTICA,
1954, reconhece que «el cerdo» é «un animal que

puede entrar en el templo de Ia ciencia conducido por

un médico, después de haber entrado en Ias iglesias

conducido por un santo».Continuam a existir

6



mealheiros com a forma de um porco e em España a
«mast cell» (Labrocytus) foi a «celula cebada».

As CVRATIONVM MEDICINALIVM CENTVRIAE
SEPTEM, Ancona, 1 de Dezembro de 1549, resumem
o que Amato Lusitano entendia dever dizer sobre
alimentos e regimen alimentar. Depois de destacar a
importância da formação médica e a confiança do
doente no seu médico, o Doutor João Rodrigues
caracteriza a abordagem do caso clínico desde a
inquirição à elaboração da história clínica, valoriza a
prescrição do regimen alimentar e acredita, com
Hipócrates, que nas fases agudas das doenças se
deve comer pouco. Cita Hipócrates (460-377 a.C.),
Galeno (130-200), Oribasio (325-403), Paulo d’Egina
(625-690), Avicena (980-1037), Gentile da Foligno ( ?
-1348) e outros, Autores de primeira classe, clássicos

que contribuiram para a sua formação médica
diariamente enriquecida com novas experiências que
regista sempre, pormenorizadamente. A importância
da água fresca é destacada na PRIMEIRA CENTÚRIA,
Memórias II e III, principalmente na Memória Ill em
que recorda Manuel Cirne, da Feitoria de Antuérpia e
enaltece as qualidades da água própria para beber,
referindo-se à fonte, nascente, caudal, percurso,
levesa, distância percorrida pela água, densidade,
arejamento, peso, ausência de sabor, ausência de
cheiro, quantidade, transparência e ausência de
depósito. A boa água é pura e afugenta a hipocondria,
coze bem os legumes e é mal empregue no vinho,
uma «memória da água» que cinco séculos mais tarde
permanece viva em Castelo Branco, na voz de António
Salvado: «Se falo desta fonte é porque nela/ bebi;

em minha boca ainda vive/ a transparência cálida que

tive/ ao debruçar-me inteiro para ela: // pureza de água

que meus olhos, presos/ à condição de imagens e

velhice,/ maternalmente guardam, com ilesos/

bichinhos a nadar à superfície...» (A.Salvado:
ANTOLOGIA, 1985,98).

O elogio dos vinhos peninsulares é feito na Memória

XXVIII da PRIMEIRA CENTÚRIA com a advertência de
que, «por serem fortes e subirem ràpidamente à

cabeça», deveriam ser desdobrados com água e
proibidos aos doentes, dando a entender que em
Espanha e Portugal se bebia principalmente água, ao
contrário de Franceses, Italianos e Alemães que
bebiam vinho desde o berço. Assim, para Amato, os
homens e mulheres Peninsulares eram «bebe­águas»,

os Franceses bebedores de vinho, os Alemães
bebedores de cerveja e os Eslavos bebedores de leite
e esta constatação é sugestiva de que Amato Lusitano
apenas se estava a referir à comunidade Sefardim pois
nos lembramos, por exemplo, do Capítulo XXXII do
LEAL CONSELHEIRO, quando o rei D.Duarte
(1391­1438) aconselha a adição de duas partes de
água ao vinho de consumo.

O que estava proibido e o que os peninsulares
Seferdins podiam comer está indicado na Memória

VIII da PRIMEIRA CENTÚRIA. O Doutor João
Rodrigues proibia a carne de porco e todas as comidas
gelatinosas e viscosas, de efeito demorado. Permitia
frangos, capões, galinhas gordas de capoeira e aves
do campo que não vivessem em zonas pantanosas.
Aconselha linguado, perca, ruivo, salmonete, sardinha,
solha, robalo, truta e lúcio. Usava pimenta e mostarda.
Preferia o vinho branco e, ao contrário dos gostos
actuais, aconselhava-o levemente aquecido. Refere
que as Portuguesas e as Espanholas, tal como as
antigas Romanas, não tinham o hábito de beber vinho
(Memória XCII), como se isso fosse proibido pela
religião e diz que o vinagre punha as mulheres
«histéricas» (Memória VIII). Aconselhava frutas, passas
de uva, amêndoas, pinhões e nozes. O jantar era
servido às dez horas e a ceia às dezasseis.

No século XVI o sal, o calor e o fumo eram os meios
de preservação disponíveis. Os condimentos eram
necessários para esconder o indol e o escatol da
putrefacção, para disfarçar cheiro e sabor. A indústria
do frio não existia e os transportes demoravam.

Nos Comentários IN DIOSCORIDIS ANAZARBEI DE
MEDICA MATERIA LIBROS QVINQVE, Veneza, 1553
Amato passa em revista, ao correr da pena, coisas
tocantes à medicina, simples e drogas que entravam
na preparação de medicamentos, plantas, animais e
coisas por vezes utilizáveis na confecção de alimentos.
Merecem menção os termos hispânicos e lusitânicos,
por vezes «lusitanices»: lirio decor de ceo, ouriço do

mar, ouriço quacheiros, cavalinho marino, buzios,

mixilhus (mexilhão), briguigois (berbigões), conchula

Indica (conquilha), caraqueles (caracóis), cangreio

pescado de agoa dulce (caranguejo), alacral (lacrau),
bugio, pele de la culebra (pele de cobra), lula, lebre,

columbo (peixe pombo), siba (tartaruga), salmonete,

cadozes, atuni (atum), milipedibus, rapa cona (De

Blatta pistrinaria), natura de vieya, capacha de velha

(De Pulmone Marino, potta marina), figado, porci

sylvestris, canis vero, gallinarum, lupinum, vergalho

de cervo, suella de zapatos viejos, gallinas, huevos,

ovos, ciguattragas (cigarras), Lagostas de terra

(gafanhotos grandes), quebranta uesso ave (aguia

quebra ossos), cotouia, golandria (andorinha), dens

elephans, marfil, tornizuelo de pie del puerco, can-

tharides, cantarelle, arebenta buei, vaqua loura,

gusanos del pino, salamantegua (salamandra), arana,

lagartixa, salta rostro (lagarto), terrestris crocodilus,

minholquas (minhocas), musganho, murganho,

ratones (ratos), leche (leite), suero de leche, la (lã)...

Salvo leitura mais atenta, o porco está representado
nos COMENTÁRIOS pelo osso astragalo, no segundo
livro, «Enarratio LI - Tallus à malleolo dissert

(Tornizuelo de pie del puerco) - Talus os pedis est,

quod cruri inferitur, & illud multi, cauilham alij verò os

balistae appelat, falso multi eum malleolum

nominant.».

Em algumas culturas os astragalos foram utilizados

7



como peças de jogos de crianças e o «pé de porco»
tem sido iguaria apreciada por Portugueses. Figura
na ARTE DE COZINHA, 1680 de Domingos Rodrigues
em injurioso «Mãos de porco de Judeo. - depois
de cozidas as mãos de porco frias e albardadas,
pondo­se nos pratinhos, se mandarão à meza»,

depois de umas «Mãos de porco.» e de umas «Mãos
de porco albardadas.» percursoras dos «Pés de porco
panados» cozidos em água com sal, cenouras, salsa

louro e pimenta, passados por ovo e pão ralado, fritos

em óleo e servidos com mostarda da COZINHA RE-
GIONAL DA BEIRA BAIXA, 1992, p. 97, de Maria de
Lurdes Costa Basto. Diga-se que a feijoada com o
«canelo» do presunto velho dá menos trabalho, melhor
sabor e não ofende.

Para o paladar português e suas «estórias»,
interessa comparar os conselhos alimentares do
albicastrense João Rodrigues com a literatura
gastronómica disponível, especialmente com o
«LIVRO DE COZINHA» dito da Infanta D. Maria (1538-
1577) que desposou em 1556 Alexandre Farnésio
(1545-1592) duque de Parma e com a ARTE DE
COZINHA de Domingos Rodrigues (1637-1719), natu-
ral de Vila Cova à Coelheira, cozinheiro de D.João V
no fim da vida. Padrões de referência para a História
da Alimentação em Portugal, o LIVRO DE COZINHA
exibe a panóplia de condimentos que as Descobertas
trouxeram a Lisboa, pimenta, cravo, gengibre,
açafrão, açúcar e canela e a ARTE DE COZINHA
mostra o que ficou na maré vazante, muita enxundia,
muita banha, o açúcar de cana que vinha do Brasil,
espécies pretas (pimenta, cravo da India e noz
moscada) e todos os adubos (pimenta, cravo, noz
moscada, canela, açafrão e coentro seco). Ambos
utilizam sangue e gordura animal, cozinham carne
em leite, apresentam pratos de lampreia, porco,
coelho, lebre...

As «morcelas» dos nossos dias e os «chouriços»
de sangue, exemplificam o tipo de «cozinhados» que
um judeu «não pode» comer e interessará verificar
porque é que existe um doce metido em tripa de porco,
com o mesmo nome e formato das morcelas, fabricado
com ovos e amêndoas, que no século XVI se fazia
com banha de porco e passou a fazer-se com banha
de vaca no século seguinte. Domingos Rodrigues
afiança que estas «morcelas» podiam ser comidas
em dia de peixe e quando as confeccionava com mel
chamava-lhes Melícias.

Entre os doces tradicionais portugueses o «manjar
branco» figura no LIVRO DE COZINHA, preparado a
partir de peito de galinha cozido em leite e da mesma
forma que a invenção das alheiras pode ter sido
determinada pela necessidade de mostrar fumeiros
onde não havia porco, também entre os doces irão
surgir «manjares» sem cozedura em leite. Assim,
«Para os novatos aprenderem» Amato Lusitano
«dedicou-lhes esta preparação» (PRIMEIRA

CENTÚRIA, Memória XXI, 1549):
R/
FÍGADOS de capão, faisão, perdiz ou galinha

gorda - cinco onças
Amêndoas doces lavadas - duas onças
Pevides de melão, sem casca - uma onça
Depois de tudo muito bem pisado, juntar dez

onças de açúcar,
cozer em lume brando segundo a arte e servir

bocadinhos.
Variantes desta receita figuram na ARTE DE

COZINHA de Domingos Rodrigues e na CULINÁRIA
PORTUGUESA, Lisboa, 1936, de António Maria de
Oliveira Bello, OllebOMA. Domingos Rodrigues regista
um «Manjar real» feito com peito de galinha, pão,
amêndoas e açúcar que não leva leite, ao contrário
do Manjar Branco.

Olleboma, refere o «Manjar de Língua», com
língua de vaca, água, sal, amêndoas, canela, açúcar
e gemas de ovos, «Para cada quilo de polpa de língua:

2 quilos de açúcar, meio quilo de amêndoas, 3

colheres, das de sopa, de canela, 4 dúzias de gemas

sem clara nenhuma» e acrescenta um «Manjar di-
vino», que apenas leva pão de trigo, água, açúcar,
amêndoas, ovos e canela.

Habituámo-nos a falar de João Rodrigues e a
esconder a intolerância que o obrigou a mudar de
nome.

Falei de «chouriços» que imitavam carne de porco,
de «murcelas» que não eram de sangue e de
«manjares» que não levavam leite. Não sei se estas
receitas reflectem opções de natureza religiosa e até
que ponto isto lembra O CURIOSO ILUMINISMO DO
PROFESSOR CARITAT, Gradiva,1996, de Steven
Lukes. Mas sei que estas coisas têm a ver com
Liberdade e respeito pelo Outro, quando recusamos
ser prisioneiros de nós próprios, fechados uns aos
outros. O «manjar de fígados» de Amato Lusitano é
uma gulodice que podia recordar a pátria mítica dos
novos lusitanos, que respeitava fundamentalismos e
proselitismos. A carne não era cozinhada em leite e o
resultado final lembrava o manjar que se fazia nos
conventos das monjas cristãs. Dito de outra forma,
tratava-se de um manjar adaptado aos usos e cos-
tumes Sefardins e é necessário acrescentar que fora
indicado no regímen alimentar de um banqueiro que
não bebia vinho, na convalescença de uma pneumo-
nia. Dispenso-me de especular sobre o que mais tarde
se descobriu a respeito de substâncias armazenadas
no fígado, do glicogénio, da vitamina A, dos factores
anti anémicos, etc..

Diz-se que quem se cura não se regala e isso tem
muito que se lhe diga, especialmente quando o médico
entende prescrever de acordo com a capacidade
económica do doente. Neste caso clínico, como se
tratava de um banqueiro, além do «manjar de fígados»
com pevides de melão descascadas, o doente

8



completou a cura com um cordial de invenção
Hispânica em que entravam safiras (corindon azul),
jacintos (quartzo vermelho), esmeraldas (berilo verde),
caranguejos (Carcinus maenas), coral branco e coral
vermelho (Corallium rubrum), margaritas (pérolas),
espódio, marfim, raspas de chifre, seda crua, cascas
de limão, sementes de papoila branca, azedas,
portulaca, goma-arábica, pétalas de rosa, tormentilha,
alcaçus, aloes, amido, sândalo, coentros, cânfora,
almíscar, ambar, ouro, prata, osso de coração de veado
e açúcar. De todos estes ingredientes o osso de
coração de veado pareceu-me o mais difícil de
encontrar, mesmo por conta de um banqueiro e fui
por ele na «ANATOMIA COMPLETA DEL HOMBRE»,
Madrid, 1728 de Martin Martinez (1684-1734) que a
páginas 252 e seguintes, refere um coração com pelos
que teria sido encontrado por Amato em Ferrara e
regista: «En el Corazon humano se han encontrado

varias monstruosidades ...Lo tercero, averse hallado

dentro de èl vn huesso, que fue vnica causa de Phtisis

en vn hombre; y fue lo mas maravilloso, que en el

dicho huesso estaba claramente representada la efigie

del difunto: aunque el observador (que fue Samuel

Spilemberger, Medico Hungaro) no dize, si esculpida,

ó pintada: yo mas creo, que seria aprehension suya.»

Voltando a Amato: «Pesados os prós e os contras,
o médico prudente receita de acordo com a idade,
a natureza e as posses do doente, o local, o tempo
e coisas semelhantes. Diferentes doentes não
calçam os mesmos sapatos» (PRIMEIRA
CENTÚRIA, Memória LX).

*Professor da Faculdade de Medicina de Coimbra

Resumo Bibliográfico

Basto,M.L.C.: Cozinha Regional da Beira Baixa,
Europa-América, 1992

Canelo,D.A.: Os últimos criptojudeus em Portugal,
Belmonte, 1987

Crespo,J.F.: Amato Lusitano, Centúrias de Curas
Medicinais, I, Universidade Nova, 1980

Fernão-Lopes: Crónica de D.Pedro, ed. A. Borges
Coelho, Horizonte, 1977

Garcia,M.A.: Os Judeus de Belmonte, Univ. Nova,
Lisboa, 1993

Herson,B.: Cristãos-novos e seus descendentes na
medicina brasileira (1500/1850), Universidade S.Paulo,
1996

Manuppella,G.: LIVRO DE COZINHA da Infanta D.
Maria, IX, 1986

Marques,A.L.: Reunião breve, Fundão, 1994
Matos-Soares: Bíblia Sagrada, Ed. Paulinas, 1962
Modesto,M.L.: Cozinha tradicional portuguesa,

Verbo, 1982
Olleboma (A.M.O.B.).: Culinária portuguesa, Lisboa,

1936
Quitério,J.: Livro de bem comer, Assírio e Alvim, 1987
Quitério,J.: Histórias e curiosidades gastronómicas,

Assírio e Alvim, 1992
Rasteiro,A.: Medicina e descobrimentos, Almedina,

1992
Ribeiro,O.: Portugal, o Mediterrâneo e o Atlântico,

6ª ed., Sá da Costa, 1991
Rodrigues, D.: ARTE DE COZINHA, Lisboa, 1765
Salvado,A.: Antologia, 1985
Saramago,J.: Viagem a Portugal, 10ª ed., Caminho,

1995
Schwarz,S.: Os Cristãos-Novos em Portugal no

século XX, Universidade Nova, Lisboa, 1993
Usque,S.: Consolação às tribulações de Israel, 1553,

ed. fac-similada, Fundação Calouste Gulbenkian,1989
Vilhena,M.A.: A flor do feto real, Proença-a-Nova,

1988

9



A ALIMENTAÇÃO NA OBRA DE AMATO LUSITANO (1511-1568)

por Fanny André Font Xavier da Cunha*

A Herança dos Descobrimentos
na Obra de Amato Lusitano:
”O Pão nosso” e o “Pão dos Outros”

Com o início das navegações e explorações da 2ª
metade do século XVI, nas novas regiões do mundo,
os conhecimentos agrícolas são enriquecidos e os
hábitos alimentares alterados, com reflexos benéficos
na saúde dos povos. Esses
reflexos estão bem patentes
na obra de Amato Lusitano.

Considerando a utilidade
na alimentação de algumas
das novas espécies botâni-
cas dadas a conhecer ao
Velho Mundo, as quais cons-
tituíam “o pão dos outros”,
mas que passaram também
a ser “o pão nosso”, citam­se
o arroz, as batatas, a man-
dioca, o milho, o feijão, o
gegerlim, o açúcar, o café, o
chá, o cacau, muitos legu-
mes, algumas “frutas viajan-
tes”, como a anona, a pêra
abacate, a manga, a banana,
a papaia, o maracujá, o
ananaz, o côco, o cajú e,
acima de todas, os citrinos.

Também o sabor dos
alimentos se alterou com os
Descobrimentos, e o uso e
abuso das especiarias,
como o açafrão, a canela, o
cravinho, o gengibre, o
sândalo, a malagueta, o
mastique e as pimentas.

De entre os alimentos que
eram “o pão dos outros”, Amato Lusitano utilizou na
alimentação dos seus doentes, o arroz, o gergelim
ou sésamo, o açúcar, a papaia , o pistácio, os citrinos
e o tamarindo, de entre as especiarias, o açafrão,
canela, a pimenta, o sândalo e o cravinho (cravo-da-
-Índia), afim dos aromatizar.

E sempre omni-presente , o açúcar como adoçante;

contudo o açúcar, produto alimentar, é também
utilizado na oficina do farmacêutico, tendo assim o
privilégio de entrar na botica e na cozinha. O açúcar,
princípio imediato obtido do colmo do Saccharum

officinarum oriundo da Índia, chegado ao Mediterrâneo
e ao conhecimento dos gregos ainda na Antiguidade,
só após os Descobrimentos irá atingir o seu apogeu,
passando a ser cultivado por nós primeiramente na

Madeira, por iniciativa do
Infante D. Henrique, e
mais tarde no Brasil.

Este “gostinho doce”,
levado por nós para a Ma-
deira (1452) e daí para os
Açores, instala-se em
Cabo Verde, em S. Tomé
e no Brasil (1533). A partir
daí os portugueses passa-
ram a dominar o comércio
do açúcar.

Os Egípcios foram, pro-
vavelmente, os primeiros
a produzir açúcar, mas
foram necessários 3 000
anos para que a cultura da
cana de açúcar se esten-
desse ao conjunto das
regiões tropicais. O açú-
car só tomou um lugar im-
portante na Europa no
século XVIII, com a
introdução do chá e do
café. Portugueses e es-
panhois difundiram a cana
sacarina nas Antilhas e na
América do Sul.

Amato Lusitano utilizava
muito o açúcar; na CURA

XLIV, 1ª Centúria,-Dum rapaz que soltava gemidos a
dormir, aconselhou que “comesse, em jejum, uma
onça de açúcar por uma só vez, e por cima bebesse,
por uma só vez, 2 onças de água de chicória”; na
CURA 11, 4ª Centúria -De febre contínua, a alimentação
depois da medicamentação, consistiu numa tisana
ou amigdalato de caules de alface confeccionados

10



com açúcar; na CURA LXXVIII, 1ª Centúria-De terçã
contínua, “para extinguir a sêde, alface envolvida em
açúcar, ou abóbora ou pepino ou ameixas e frutos
semelhantes que é costume envolver em açúcar”,
“Bebia por cima água de cevada, à qual se juntava um
pouco de vinho de romãs e algumas de groselha; na
CURA XVIII, 4ª Centúria,-De um doente curado com
beber água  gelada: “já curado, comeu durante alguns
dias seguintes, em jejum, açúcar rosado por cima de
água de endívia”; na CURA LXXXIII, 4ªCentúria-De
escarros de sangue com tosse, a alimentação
consistia em tisana misturada com cozimento pisado
de frango, tanto ao almoço como ao jantar. Depois da
carne e do próprio frando, tinha como bebida água de
cevada e, ainda, polpa de marmelos ou’coentros
incrustados de açúcar; na CURA XCII, 1ª Centúria-
Duma antiga erosão do estômago, A.L. refere: “Assim,
a comida que se dava a este jovem era do melhor
alimento: carne de frangos, de perdiz, de faisão e de
cabrito, cozida na água de alface e chicórias ou
sementes de papoila branca, e também panetelan feita
de amido e tisana de cevada. À noite, caldo de capão
com açúcar; canela egipcíaca com açúcar, conforme
é trazida de Alexandria”.

Da canela, escreveu Garcia de Orta, notável médico,
pioneiro da Medicina Tropical e um dos maiores
investigadores botânicos do século XVI (1563): “He
muyto gentil mézinha para o estômago, e para tirar a
dôr de coliqua, que he procedente de causa fria; porque
tira a dôr de improviso como eu muytas vezes vi. Faz
o rosto vermelho e de boa côr; tira o mão cheiro da
boca” (col.15); a caneleira (Cinamomum zeylanicum
Breynw) da qual se extrai a canela, foi conhecida pelos
portugueses directamente na ilha de Ceilão, onde
chegaram em 15O5. Em 1536 o interesse pela canela
levou os portugueses a ocuparem a ilha e manter o
monopólio deste valioso produto.

A canela é também utilizada na cozinha como
especiaria e na botica. Na Europa era já empregue
desde o século IX, mas só se tornou popular no século
passado, quando o seu preço baixou.

Amato Lusitano, na CURA LXXXVII, 1ªCentúria, Do
morbo celíaco, prescreve uma dieta de sumo de capão
ou galinha, aromatizado de mastique e cinamomo
(canela), mastica, Almécega da Índia - pequenas
pérolas de resina de cheiro e sabor suaves e
aromáticos. Na 3ª Centúria, CURA XXII-De um rapaz
tomado de sintomas epilépticos, Amato diz-nos que
“a comida desta criança eram caldos de frango com
uns pós de cinamomo ... Para beber tinha a princípio
água de cinamomo, e com o andar do tempo um pouco
de vinho”; na 6ª Centúria, CURA V-De um menino que
falava mas se tornou mudo..., A.L. proibia todos os
legumes excepto o grão de bico (Cicerarietinum 1.),
possivelmente originário do Próximo Oriente, e muito
cultivado em Portugal, e alimento de muitas
populações pobres. Proibia, também, todas as frutas,

os lacticínios e os peixes. O que para A.L. constituia
um regime alimentar atenuante era a carne de frangos,
pombos, cabritos, lebres, perdizes, etc., assadas ou
cozidas com salvia, hortelã, manjerona, e
semelhantes, com adjunção de cinamomo, pimenta
e semelhantes aromas. Como bebida, água em que
fosse cozida salva, cinamomo, betónica ou pimenta.
Amato Lusitano apreciava muito a pimenta, uma das
especiarias que já era conhecida na Europa antes da
época dos descobrimentos, mas que sendo rara era
um produto de custo muito elevado. Com a descoberta
do caminho marítimo para a Índia, o comércio da
pimenta passou para os portugueses até ao século
XVII. Assim, na 1ª Centúria, CURA VIII - Em que se
trata duma febre; recomenda que o doente tome
coisas salgadas, mostarda, pimenta ...e um remédio
de 3 espécies de pimentas, para deitar todos os dias
nos caldos e na alimentação; também açafrão-das-
Índias (Curcuma longa L.), cuja raíz contém uma
substância amarela que é aromática e oleaginosa,
originário da Índia, é empregue e aconselhado por
Amato, na 2ª Centúria, CURA XVIII - De um indivíduo
que não podia praticar o acto sexual, depois de
purgado, mandava-o comer e beber do melhor. Com
efeito, todos sabem que Vénus esteriliza-se sem Ceres
nem Baco. Fizesse uso, pois, de capões, galinhas
faisões, tordos, melros, frangos, ...Dos legumes: grão
de bico, alho-porro, cebola, açafrão; da noz-moscada,
especiaria proveniente da noz de arila, fruto da
Myristica fragans, Garcia d’Orta dizia: “he muyto boa
feita em conserva com açúcar, e tem um cheiro muyto
bom, e o sabor muyto melhor: tem-se cá esta conserva
por muyto boa para o cerebro”, sendo aconselhado
por Amato, bem como o cravinho, na 3ª Centúria,
CURA XXXVIII, em electuários reconfortantes. O
cravinho é uma especiaria originária do Oriente, mas
já conhecida na Europa no século IV. É utilizado não
somente em culinária, mas também com fins
terapêuticos. Outras essências referidas por Amato e
utilizadas na alimentação, eram os pós citrinos e de
sândalos, na 1ª Centúria, CURA LXV - Dum que sofria
de dores de estômago, a alimentação preceituada era:
“capão ou frango, perdiz ou faisão, do que se preparava
muitas vezes, um picado que era guarnecido do pó
de citrinos e de sândalos para fortalecer o estômago
e as víceras internas”. Camões, no canto X, est.
CXXXIV, escreve:

“Ali também Timor”,

que lenho manda

sândalo salutífero e cheiroso.”

Amato Lusitano, ao referir-se ao açúcar utilizado na
CURA XIII, 2ª Centúria, diz ser ele trazido de S. Tomé
para Portugal pelos nevegantes. E mais uma vez, na
CURA XCIV, 3ª Centúria - De febre lenta, receita ao
doente que beba, pela manhã, caldo de galinha com

11



um pouco de açúcar.
De entre os alimentos que após os Descobrimentos

foram dados a conhecer ao Velho Mundo, contavam­se
a batata, o feijão e o milho, todas de alto valor nutritivo,
mas que Amato Lusitano não podia utilizar, pois não
tinham sido introduzidas na Europa.

Assim a batateira, apesar da primeira descrição
botânica, do francês Clusius datar de 1588, só foi
introduzida na Europa posteriormente. A batata, Sola-
num tuberosum, originária dos Andes, na América do
Sul, foi introduzida na Europa no fim do século XVI,
só se tendo tornado alimento de base em fins do
século XVIII, passando a ser o legume mais
disseminado no Mundo. A introdução da batata marcou
para a Europa uma data fundamental na luta contra a
desnutrição crónica das populações.

Quanto à difusão no globo, um grande naturalista e
historiador português, Carlos França, é categórico: “a
batata ainda não existia no século XVI em Portugal
nem no Brasil ... Nós, que difundimos do Velho e do
Novo Mundo plantas de muito menor utilidade, ainda
não a tínhamos em Portugal nem nas colónias...”. O
receio de perigo em consumir batata, justifica o seu
tardio emprego na Península, e a dificuldade que houve
em a vulgarizar, mesmo nos países onde ela fora
introduzida no século XVI.

Por sua vez o milho, verdadeira dádiva ao Velho
Mundo, foi cultivado pela primeira vez nos campos de
Coimbra no penúltimo quartel do século XVI.

Quanto ao feijão, que veio substituir a fava, sendo
natural da América, só foi trazido para a Europa
também no século XVI.

O feijão (Phaseolus spp.) era bem conhecido dos
índios da América, em especial o feijão comum e o
feijão de Lima. Provavelmente originário da Guatemala,
ainda que se tivessem encontrado sementes no Perú,
em túmulos incas. Os primeiros exploradores
europeus (séc.XVI), dessiminaram-no através do
Mundo. Foram os portugueses que introduziram as
espécies americanas em África.

Enquanto o feijão não foi conhecido no Velho Mundo,
bem como a batata e o milho, as populações
contentavam-se com a fava.

A fava era “o pão nosso de cada dia”. Como legume
ela era um bom alimento. Lembremos que elas eram
antigamente o alimento dos gladiadores. Contudo
devido a serem um alimento flatulento, Amato, na
CURA I, 2ª C., mandava que o doente se abstivesse
das favas. O mesmo preconceito se verifica na CURA
XCII-De sintomas originados por se ter comido muitas
ervas em oxiporo, na qual manda evitar, além das favas,
ervilhas, alcachofras, e maçãs, afirmando mesmo:
“quem quiser conservar a saúde, precisa de evitar
estas substâncias ou semelhantes”. Contudo na
CURA LXVI, 4ª C.,diz que dentre as ervas são de louvar
a endívia, a chicória, a lactuca e semelhantes; entre
a hortaliça permite ainda, na CURA-De vários sintomas

melancólicos, o espinafre e o aipo, ao qual reconhece
propriedades diuréticas. O aipo (Apium graveolens),
originário da Índia ou do litoral mediterrânico, ao qual
apenas se conheciam, antigamente, propriedades
medicinais, só tardiamente foi utilizado como legume,
ainda que, como condimento, já fosse utilizado. Às
suas propriedades Amato faz clara alusão na CURA
XLIII, 7ªC.,-Numa terçã esquisita, em que concede ao
doente, como alimento, chicória, endívia, melão,
abóbora ... que provocam o correr da urina, ou melhor
ainda, “um decocto de raíz de aipo”.

De entre os alimentos que eram o “pão dos outros”,
A.L. utilizou o arroz, o qual fora introduzido na Península
Ibérica no século VIII, tendo sido os portugueses que
levaram a cultura do arroz para África e para o Brasil,
mas esta cultura só se generalizou no século XVIII.

Amato Lusitano apreciava muito o arroz, como o
demonstra na CURA XXXVII, 3ª Centúria- em que proibe
todos os legumes, “mas damos apreço ao arroz”, na
CURA XLIV, 2ªCentúria-Da disenteria, na alimentação
constavam arroz e marmelos. Vamos encontrar de
novo o uso de marmelos na Centúria IV, CURA LXXXIII-
De escarros com tosse..., em que a alimentação era
tisana misturada com cozimento pizado de frango.
Como bebida, água de cevada. Ainda como comida,
polpa de marmelos ou coentros incrustados de açúcar.
De facto o marmelo , é um fruto cujo mesocarpo,
compacto e adstrigente é por vezes bastante áspero.
O marmeleiro - Cydonia oblonga Miller ROSACEAE,
é um arbusto cultivado e subespontâneo em Portu-
gal. Como alimento o marmelo é muito apreciado,
fazendo-se com ele a marmelada, geleia, e ainda
cozido ou assado, mas sempre com açúcar! A um
disentérico, na 6ª Centúria, CURA XIV­De um
disentérico curado por uso vário de cera, que comesse
em jejum um marmelo escavado, cheio de cera e
assado ao fogo. E que nada bebesse em cima!, a
exclamação é nossa. Novamente o poder adstringente
do marmelo.

O arroz (Orysa sativa L.) é um cereal do grupo das
Gramíneas, cultivado pelo valor alimentar dos seus
grãos, isto é, dos seus frutos de consistência dura. A
sua importância é reconhecida desde os tempos mais
recuados: eles fornecem proteínas, gorduras,
vitaminas, mas principalmente amido e também
açúcar.

De acordo com os mais antigos registos, é possível
supôr que os primeiros arrozais tivessem florescido
na China 3 000 anos antes de Cristo. Desde então,
mitologia e lendas orientais apresentam o arroz como
alimento dos deuses, carregado de poderes mágicos.

Na China, em 288 a.C. o imperador Chin-Nong
participava pessoalmente no plantio e regulamentava
e prescrevia os ritos que se deviam acompanhar a
sua cultura. Na Índia, é conhecido desde a época das
invasões arianas. Annapurna, deusa da abundância,
servia arroz ao Deus Shiva. Arroz perfumado, aliás,

12



ainda hoje é oferecido a Buda, e os nossos noivos
são geralmente recebidos com uma chuva de arroz,
ritual oficiado na Índia com a farinha do cereal, pelo
próprio sacerdote, para assegurar a felicidade e
abastança aos recém-casados.

Fenícios, egípcios e gregos - segundo investigações
históricas e arqueológicas .- não conheciam a cultura
do arroz. Nas suas ruínas nenhum vestígio deste ce-
real foi encontrado, ainda que sob o domínio
macedónico tenham surgido breves referências. Bem
mais tarde, com o intercâmbio entre o Império Romano
e a Índia, aparecem indicações mais precisas - a
História Natural de Plínio (29-79 d.C.) descreve o
produto sob o aspecto económico e comercial:
milhares de moedas de prata era quanto custava um
prato de arroz preparado por Apício, célebre
gastrónomo do tempo de Tibério.

O Ocidente conheceu esta cultura graças à
expedição de Alexandre “ o Grande”, que atingiu o
vale Indo em 326 a.C. e através dos árabes, a partir
da Síria e do Norte de África.

Dos “poderes mágicos” do arroz se serviu também
Amato Lusitano, como na 4ª Centúria, CURA LXXVII­De
vista diminuída e corrompida de escotomia, inclui en-
tre os alimentos aconselhados, arroz, queijo, carne
de vaca, farinha, e, comum a todas as dietas, o caldo
de frango; na CURA LXXXVI-De rejeição de sangue, “a
comida era feita a princípio de amido, mas depois foi
um frango cozido em água calibeada com grão de
arroz ...e alcachofra na cozedura de frango”; na 6ª
Centúria, CURA XXXIII-De uma dor do estômago,
permitiu-lhe “o seu familiar arroz”; na CURA XLVI-De
uma terçã, recomendou arroz. Quanto ao amido, o
qual constitui as reservas nutritivas dos vegetais,
pertence ao grupo das substâncias ditas glúcidos: os
cereais e os tubérculos fornecem quase totalidade de
amido.

Vimos que Amato dava aprêço ao arroz, e não só
para as disenterias; como alimento principalmente,
como é o caso na 4ª Centúria, CURA XCII-Como atrair
o leite para os peitos,recomenda bons alimentos para
as amas, como alimentos com adjunção de arroz.
Este feito com leite e açúcar. E na 6ª Centúria, CURA
XLVI­De uma terçã,torna a recomedar arroz ao doente.

O arroz era considerado alimento forte, pois a sua
farinha se assemelhava à do trigo e à da aveia, à qual
A.L. se refere citando o divino Ancião, no livro 6° de
Vulgar Morbis, parte 5ª, aforismo 21: “Os alimentos
mais fracos têm vida curta”. Isto é interpretado pelo
seu mais diligente e fiel comentador, Galeno, ao
acrescentar: “Por alimento fraco não se pode entender
outra coisa a não ser o que dá pouco sustento ao
corpo”. Deste género são as hortaliças e a maior parte
dos frutos; estes (diz ele) têm curta vida, isto é, são
de tal natureza que dão aos que dela se alimentam
curta vida, visto rapidamente serem evacuados do
corpo.” Ora, Galeno, no livro por nós citado, o 8° do

Methodus Medendi, quando descreve os alimentos
convenientes aos que sofrem de bílis amarga e aos
atacados fortemente de febre efémera, nega-lhes todas
as formas de hortaliças, visto conterem em si fraco
poder suculento e terem muito do que não presta. E
assim como lhes interdita isto também faz o mesmo
com as que costumam ser muito nutrientes, como é
o pão puro, os ovos frescos, as carnes e espelta
(espécie de trigo, de inferior qualidade) -Triticum spelta.
Concede o que está intermeada nestas, isto é, a
tisana que parece tomar como semelhante ao cremor
de farinha de trigo no livro 4° De Sanitate Tuenda. A
aveia (Avena sativa), gramínea do Norte do Novo e
Velho Mundo e a sua farinha possuem um alto valor
nutritivo, pois além do amido contém proteínas, sais
minerais e vitaminas, razão pela qual Amato diz: “pois
hoje na Grécia se preparam papas de aveias...”Os
flocos de aveia e as papas usam-se na alimentação
em todo o Mundo.

É um cereal cultivado particularmente no sul de
Portugal.

Sendo o cremor o cozimento do suco de uma planta,
como o “cremor de amêndoa, de muito louvor”, na
4ªCentúria, CURA XLVII-De febre contínua com
perturbações mentais, e na CURA LXXX- De pleurite,
o doente tinha como alimento tisana ou cremor de
amêndoas. Ora a tisana é também um decocto, ou
seja um cozimento ou cremor. O cozimento de cevada
ou chá, ou de ervas medicinais constituía a bebida
ordinária dos doentes de Amato Lusitano, e que veio
até aos nossos dias. O nosso Castilho, no “Médico à
força” a elas se refere “...precisa já já sangrada.../...e
depois de uma tisana,/que eu mesmo lhe hei-de
arranjar”, cap.II,7.p.126.

Na 7ª Centúria, CURA XCVIII-De uma terçã..., para
fortalecimento do doente, receita cremor de tisana ou
pão molhado em vinho.

Tisana de Cevada-Hordeum distichon
L..Gramanieae: algumas espécies ficaram no estado
selvagem, enquanto que outras eram já cultivadas no
Antigo Egipto.

Este cereal, cultivado particularmente no Sul do
País, era antigamente usado para o fabrico de um
pão de difícil digestão. Ainda é usado na confecção
de cozimentos e em alimentos para bébés.

E assim como Amato Lusitano utilizava a cevada
na bebida dos seus doentes (1ª Centúria, CURA
II­Duma pleurite), diz que a alimentação , como doença
exigia, era-lhe dada sob a forma de tisana coada; ou
seja, de decocto; enquanto na CURA XLVI-De febre
efémera que passou a contínua e do regime alimentar
a haver no dia da purga, diz-nos: o regime desta
alimentação era tisana... e panatela preparada com
pevide de melão. Por bebida, decocção de cevada;
na CURA LII-De pleurite...-Método de alimentação:
“que não provasse nada a não ser papas de tisana
coada, e na bebida não passasse além da água

13



simples de decoccção de cevada”; na CURA LVII-De
mulher grávida, ordem de alimentação, a saber: “uma
tisana, grãos de romã com substâncias açucaradas
e outras semelhantes... e como bebida, água de
cevada; na CURA LIX-Da pleurite. Na alimentação
tomava tisana coada ou panatela preparada com
manteiga. Bebida: hidromel; CURA XCII-Duma antiga
erosão do estômago, a que já nos referimos, tisana
de cevada, e depois água de capão; na 7ª Centúria,
CURA XXVIII­De uma pessoa que sofria de uma terrível
pleurite, alimento: cremor de tisana, caldo de frango,
com um pouco de açúcar; para beber, água de cevada
a fim de manter os instestinos a trabalhar; novamente
como alimento, na CURA XXXIV tinha uma tisana e
água de cevada para beber; o mesmo na CURA XCI-
De febre contínua; na 7ª Centúria, CURA XCI-De um
homem que sofria de dupla terçã; comida à vontade
no começo do acesso; o pão que tomava era molhado
em sumo de romãs, e a tisana em que se misturavam
as grainhas de romã. Este fruto da Punica granatum
L. da Ásia subtropical e da Mauritânia, ainda consta
nos nossos dias, sob a forma de cozimento, a nossa
Farmacopeia.

Na 3ª Centúria, CURA XCIII-De um fleimão, a
alimentação consistia em tisana, caldo de frango,
panatela e a bebida era água de cevada só ou com
vinho de romãs; na 5ª Centúria, CURA XVIII-De dor de
intestinos proveniente de humor cálido, o seu alimento
era delicado, com tendência para o frio, mas à bebida
de água vulgar misturava-se vinho de romãs azedas;
a principal acção da romã seria a refrescante, como
se verifica na CURA LXXVIII, 1ªC.-De terçã contínua,:
“Para extinguir a sede: alface envolvida em açúcar ou
abóbora ou pepino ou ameixas e frutos semelhantes
que é costume envolver em açúcar. Bebia por cima
de água de cevada, a que se juntava um pouco de
vinho de romãs e algumas vezes groselha.

Quanto à água de cevada, com os grãos desta, ainda
hoje se faz, nalguns países, uma tisana refrescante,
e uns chupa-chupas que em França se chama sucre
“d’orge”, e a cevada perlada (grãos descorticados e
arredondados) é usado nas sopas, pelo seu poder
alimentício. O seu grão torrado é sucedâneo do café,
sendo porém, nos nossos dias, a sua utilização mais
importante para o fabrico da cerveja, que ironicamente
é também bebida refrescante.

Por sua vez o trigo (Triticum durum), “pão nosso de
cada dia”, é o principal cereal do Ocidente. É o nosso
pão, conhecido desde a mais alta antiguidade, de
origem contudo desconhecida. De Candolle pensa que
a sua origem se encontra na região do Eufrates.
Difundiu-se na Ásia e na Europa, e os espanhois
introduziram-no no Novo Mundo cerca do ano de 152O.
O trigo é utilizado no fabrico do pão, da “panatella” e
do amido. Amato Lusitano refere a “panatella” com
frequência, esclarecendo-nos na 7ª Centúria, CURA
XCIX-De febre com síncope: “Estes doentes devem

ser alimentados pouco a pouco assiduamente.
Dávamos-lhe pão molhado com vinho de romãs
azedas, assim como caldos de frango, preparados
com pós de margaridas e corais tratados, em que
também eram cozinhadas umas papas, que os
italianos chamam de panatella, de pão branquíssimo,
chamado farinha-flor, o qual dificilmente espalha,
misturado com muitos coentros frescos ... Nesta
doença davamos-lhe à vontade romãs e o côndito de
3 sândalos... e para beber água fria e gelada misturada
com um julepo de violetas. Ainda lhe receitamos vinho
branco do melhor ou vermelho áspero.” Já na CURA
III-De febre efémera que passou a contínua e do re-
gime alimentar a haver no dia da purga: “O regime
desta alimentação era tisana e “panatella” preparada
com pevide de melão”; na CURA XCII-Duma antiga
erosão do estômago, incluía também panatella feita
de amido e papoila branca; na CURA XVII, 1ª Centúria-
Da ulceração da boca que os gregos chamam aftas e
os árabes alcholas, o método de alimentação incluía
a panatella, e de beber, vinho de romã.

Na 4ª Centúria, CURA XLII-De vários sintomas
melancólicos...: na alimentação era-lhe permitida a
panatella; na CURA LXXXIII-De pleurite, o doente po-
dia consumir panatella ou pão lavado em água e
salpicado de açúcar; na CURA XIX, 5ª Centúria-De
uma terçã dupla, tinha, no dia do paroxismo, pana-
tella ou lactuca cozida em óleo...; por sua vez o pão
consumido era molhado ora em sumo de romãs (7ªC.,
CURA XCV) ora molhado em vinho. Na CURA III, 1ª C.
- Em que se trata duma febre de terçã dupla, manda
tomar “panatella” cozinhada com alhos; e na CURA
XCVIII-De uma terçã, 4ª C., a quem no início do calafrio,
davamos alimento em abundância: “permitiamos-lhe
que comesse, no princípio do calafrio, pão sempre
lavado e polvilhado de alguma agresta (o que lhe
agradava muito, dizia ele), sendo a agresta sumo de
uvas ainda verdes (de agre, azedo). Outro tipo de pão
é aconselhado na CURA LXXV: pão biscoito ao almoço,
sem qualquer conduto; e na CURA XXII, 6ª C.,-De sarna
gálica..., outro tipo de pão: a alimentação consistia
de quatro onças de pão náutico ao almoço e outras
tantas ao jantar, e para beber decocto da raíz dos
Chinas (desta raíz deu-nos notícia Garcia De Orta,
nos seus Colóquios). Outro alimento que era “o pão
nosso”, era a fava (Vicia faba), com a qual até aos
Descobrimentos o Velho Mundo se contentava.

De entre os legumes que alteraram os hábitos
alimentares do Velho Mundo, além da batata,
citaremos o feijão, o tomate, o pimento, e outros
“viajantes” como o girassol, o amendoim e o gergelim
(Sesamum indicum L.), Amato Lusitano refere este
último, o único seu conhecido.

Quanto a hortaliças, certamente com os fins
diuréticos já assinalados numa outra Cura, foi dado
ao doente da CURA I (4ª C)-De inflamação do fígado
com tosse, depois de purgado e, ao almoço, um frango

14



cozido em raíz de aipo comum, enquanto que na
CURA XLII-De vários sintomas melancólicos... era
permitido ao doente, na alimentação, entre as
hortaliças, a endívia, a chicória, o espinafre, a alface
e o aipo. Às primeiras tece louvores, aconselhando
frequentemente a alface ou lactuca, ou respectivos
cozimentos (CURA LXVI, 4ª C). A alface, Lactuca
sativa L., cujas folhas jovens são utilizadas na
alimentação humana, particularmente em salada,
inclusivé o talo. É a salada mais difundida no mundo.
Originária do sul da Europa e da Ásia Ocidental, é
cultivada há mais de XX séculos. Possuindo
propriedades sedativas, Amato Lusitano, utilizava-a
sob a forma de água de lactuca, ou de decocto. A
endívia, que ele enaltece, é uma variedade da chicória
ou almeirão (Cichoryum intybus), que se utiliza em
salada ou cozinhada; também a raíz da chicória,
moída e torrada permite confeccionar uma bebida
semelhante ao café. Este só no final do século XVI é
que começou a ser conhecido na Europa e no Brasil
foi introduzido a partir de um punhado de sementes
levado em 1727.

Para Amato a alface, a endívia e a chicória são de
louvar, dentre as ervas (sic). Mas há outras duas
“ervas” muito citadas nas suas curas, que são o
coentro ou coriandro e o alho porro.

O coentro - Coriandrum sativum L., é aconselhado
em várias curas: na CURA III, 1ª C.,-De
lombrigas...manda tomar caldinhos com perfume e
muita semente de coentro; e na CURA XCIX, 7ª C.,
De febre com síncope,diz: “Estes doentes devem ser
alimentados pouco a pouco e assiduamente”, pelo
que à panatela manda misturar muitos coentros fres-
cos, e, nesta doença dava ao doente à vontade, romãs
e o côndito de 3 sândalos ... Este tinha por base a
essência de sândalo, de sabor picante e amargo,
obtida por destilação do tronco e da raíz do sândalo,
Santalum album L., descrito por Garcia da Orta. A
importância do sândalo na Europa foi obra dos
navegadores, portugueses, tanto como madeira como
perfume.

O alho pôrro, Allium porrum, entra na alimentação
perscrita por Amato Lusitano na CURA I, 2ª C.-De
destilação cálida: do declínio da doença, diz, “entre
os alimentos deve-se fazer referência a um ou outro
alho pôrro que lhe mandamos tomar, em vez do
acetàrio, cozido em água e envolvido em manteiga
fresca”. Amato justifica-se porque “todos os autores
afirmavam que o alho pôrro era muito excelente para
o peito, e que desta opinião era o Imperador Nero que
quando cantava bem, dizia ser efeito dos muitos alhos
porros tomados. “ Por este motivo os médicos da
época empregavam decoctos de alho pôrro como
peitoral para preparar muitos remédios da traqueia
artéria. Encontramos também em Amato a indicação
de “panatella” cozinhada com alhos; deduz-se que
seja com Allium sativum L. cultivado e originário da

Ásia Central, onde é conhecido desde a Antiguidade,
consome-se crú ou cozido, como condimento nas
carnes, sopas e saladas, conservas, e com pão
(açordas). Tão profusamente utilizado na culinária
portuguesa que a província alentejana lhe dedicou a
seguinte quadra:

“De Lisboa me mandaram

Quatro frades num ceirão.

Frei azeite, frei vinagre,

Frei alho, frei pimentão.”

col por Tomás Pires

Outro legume que para Amato tem assinalada
primazia é a abóbora (Cucurbita pepo), na CURA I, 3ª
C.-De hética, e, ao mesmo tempo, de
apodrecimento... Já a alcachofra (Cynara scolymus)
não gozava dessa primazia, pois que se na CURA
LXXVI, 5ª C.-De rejeição do sangue, era incluída na
ementa: “A comida era feita a princípio de amido, mas
depois foi de frango cozido ...e alcachofras na
cozedura do frango”; com contrapartida na CURA XCII
manda evitá-las.

De entre as frutas, os vulgares melões (Cucumis
melo L.) são para Amato fruta muito boa e digna de
louvor: CURA XLII, 4ª C.; rivalizando com o melão,
incluindo as pevides, está a romã; e frutas
adstringentes como na CURA LXXI, 1ª C.-Dum menino
que sofria de disenteria, em que o regime de
alimentação incidia nas respectivas amas: “abrunhos”
apedradose também marmelos, ameixas silvestres,
e outros com adstringência semelhante. O vinho seria
tinto carrascão; também na CURA LXXIV- Duma chaga
que consumia a garganta, mandava comer sorvas,
nêsperas e pêras, assim como frutos adstringentes;
destes, e em casos de disenteria o mais recomendado
era os marmelos; a romã era aconselhada algumas
vezes em grão, mas a maior parte das vezes em água
ou vinho de romãs, ou algumas vezes groselha (Ribes
rubrum) cultivada apenas desde a Idade Média; as
uvas, ora as aconselhava verdes (agresta ou agraço),
ora secas ao sol; das frutas secas a mais prescrita é
a amêndoa, fruto de Prunus amygdalus, originário da
Ásia, mas cultivado há longo tempo na região
mediterrânica, e em Portugal no Algarve, e em Trás­os-
Montes e Alto Douro (Terras Quentes); as amêndoas
podem comer-se cruas ou torradas, ou moídas no
fabrico de bolos, bem como a sua essência, delas se
obtendo também leite ou óleo. Amato prescreve-as
sob a forma de tremor, ou incrustadas de açúcar ou
ao natural, com nozes e pinhões...

Outro fruto seco e “viajante”, o pistácio ou pistache
“mui estimado dos Senhores e Cardeais, e chamam-
lhe pistache; a tiodas as fruitas que achei por este
caminho dei vantagem das nossas”, Mestre Afonso,
ITINERÀRIO, 1, p.19. Amato terá dado vantagem ao
pistácio, mas usou-o a par com a amêndoa na CURA

15



LIV, 4ª C.-De melancolia flatuosa..., por este doente
mostrar fastio pela comida, mandou preparar o
seguinte molho: “Amêndoas doces branqueadas e
pistácios muito bem pisados, mais fígado de frango,
com um pouco de açúcar, agresta e pós de cinomomo”
para acompanhar a carne e cozinhados.

Dentre as “frutas viajantes”, Amato Lusitano
aconselha, na CURA XCI, 6ª C., a papaia ou mamão
ou caricas, fruto de “mamoeiros pingues” (Caric
papava L.), e considerado diurético. Supõe-se que o
mamoeiro é de origem americana, da região andina.
Foi adaptado no Brasil entre 1578 e 1585, com grande
facilidade. Posteriormente foi difundido em toda a zona
tropical. O seu fruto é dos mais consumidos.

Outra fruta exótica aconselhada por A.L. na
alimentação dos seus doentes era o tamarindo
(Tamarindo indica) quer na poção de cevada, quer em
água de tamarindo. O tamarindeiro parece ser
originário da Africa Tropical e de parte da Índia e Java.
Os frutos são comestíveis e a sua polpa ácida e doce.
Usa-se na confecção do caril. Como medicina, dele
diz Garcia de Orta: “tã medicinal que não tem preço”,
col.59. Na CURA XXVIII, 2ª C.-De erisipela oriunda do
fígado, a alimentação era tisana coada com leite de
sementes de melão, e a bebiba poção de cevada com
tamarindos.

De todas as frutas “viajantes” destacam-se os
citrinos que, graças aos navegadores portugueses e
não só, vieram a prestar grandes serviços às Arma-
das, resolvendo o problema do escorbuto.

Consideremos os citrinos, pois Amato Lusitano os
refere. Foi no século XVI que a sua cultura se
generalizou e não só em Portugal.

Na CURA LXV, 1ª C., Amato manda guarnecer um
picado de pó de citrinos. Esta palavra citrino designa
colectivamente os frutos das diversas espécies do
género Citrus. Com excepção da toranja e da lima
limeta pensa-se em geral que os citrinos são todos
originários da China e da Asia do Sudoeste. Os
chineses conheciam já a laranja cerca de 2200 anos
a. C., e o cidrão, cerca de 300 anos antes de J.C..

Com os navegadores portugueses e espanhois inicia-
se a sua dessiminação por várias regiões da América.
Se a laranjeira (Citrus sinensis L.) e (Citrus aurantium
L.) é de origem asiática, ela foi porém introduzida em
Portugal na época dos Descobrimentos em fins do
século XV, com a viagem de Vasco da Gama. A
primeira laranjeira da China que se plantou em Portu-
gal, em Lisboa, trouxe-a D. Francisco de
Mascarenhas, em 1635, da China a Goa e da Índia
para o seu jardim de Xabregas.

Foi no século XVI que a sua cultura se generalizou,
não só em Portugal como em todos os seus domínios
coloniais, incluindo o Brasil. Assim em Agosto de 1548
podemos verificar que a sua introdução no Brasil fora
rápida, porque o P.e Manuel da Nóbrega escrevia nas
suas Cartas do Brasil para Portugal:

“Porque vejo que se dão uvas ... Cidras, laranjas,
limões dão-se em muita quantidade e figos tão bons
comos os de lá”. A laranja de umbigo, ou da Baía, é
descendente, por mutação, das laranjeiras que
introduzimos no Brasil.

Quando os jesuítas chegaram ao Brasil,
encontraram, pois, as laranjeiras, que aí existiam há
muito tempo.

A expansão mundial dos portugueses deu a
conhecer novos mundos ao mundo culto da época
elementos e observações de navegadores,
missionários, viajantes, científicos ou auto-didactas
que muito contribuiram para uma culturação da própria
Natureza, com a dessiminação de plantas e sementes
úteis na alimentação e na botica, e na sua difusão
pela terra.

Lembremos que no capítulo da botica Amato
Lusitano a propósito do bálsamo do Peru, escreve:
“Eu aconselharia todos os farmacêuticos (e
perfumistas) que usassem este bálsamo trazido do
Perú.”

* Investigadora. Museu Nacional da Ciência e da

Técnica

16



OS FRUTOS E AS LEGUMINOSAS NAS CENTÚRIAS DE CURAS MEDICINAIS
DE AMATO LUSITANO

por Maria Adelaide Neto Salvado*

“Ora eu sei que toda a arte médica se pode

realizar por três processos, isto é, pela dieta

ou regime alimentar, pela medicação, isto é,

tomando e bebendo remédios; e pela operação

manual chamada cirúrgia pelos gregos (...)”

Cura VI, V Centúria de Curas Medicinais

Amato Lusitano

1 - Alimentação e Saúde - os “nós e os laços”
na visão de Amato Lusitano

Ao longo das Centúrias muitas são as Curas em

que Amato aponta como causas das mais variadas

doenças ou excessos alimentares, ou dietas

alimentares inapropriadas, que não raras vezes

conduziam à morte.

Foi este o caso de um vendedor de 45 anos de nome

João Baptista (Cura 3, V Centúria).

Tratado por Amato por um decocto de raiz da China

e submetido a uma cuidada dieta alimentar com

proibição absoluta de vinho e sal, João Baptista

recuperou as forças e a saúde.

No entanto, passados 6 meses, conta Amato,

“como tivesse andado em comezainas e pândegas

infindáveis com os seus amigos comilões e bêbados”1,

morreu de repente com uma apoplexia.

De igual modo, excessos alimentares foram

imputados como causa de uma dupla terçã contraída

por um português, de nome Eduardo Gomes.

Radicado em Veneza, onde possuía negócios

importantes, deslocava-se Eduardo Gomes frequentes

vezes a Ancona por imperativos da sua vida

profissional.

Aí, os muitos amigos que possuía ofereciam-lhe,

no dizer de Amato, “lautos e opíparos banquetes”. Era

este português pessoa respeitável e não vulgar poeta,

pois, conta Amato, teria traduzido de italiano para a

língua hispânica versos decassílabos e canções de

Petrarca.

A tradução foi feita no dizer de Amato “conforme o

sentido e a harmonia rítmica e a consonância, que

suscita a admiração de toda a gente”.

Submetido a uma rigorosa dieta, este homem de

negócios - poeta ficou curado em breves dias. Por

isso, Amato intitulou o relato do seu caso clínico “De

uma terçã dupla convertida em simples e curada

brevemente“.2

Nessa mesma V Centúria, Cura 29, Amato

responsabiliza “as comezainas intermináveis, jantares

intempestivos e frequente embriaguês”3, como das

principais causas da artrite, da podagra ou da quiragra.

Frugalidade e sobriedade com base numa

alimentação pouco nutritiva à base de couves e legu-

mes, interdição de vinho e total abstenção de carne a

não ser da de aves, são metas indicadas por Amato

aos doentes com estes sofrimentos.

De excessos alimentares fala também a Cura 11, III

Centúria “De um que não obedecia às prescrições do

médico”.

Relata esta Cura o caso clínico de D. Camilo Colonna

que, atacado por doenças muito graves (nefrite, poda-

gra e quiragra), teria encarregado Amato do seu

tratamento compremetendo-se a seguir à risca (sob

juramento) a dieta rigorosa que este lhe impunha.

Não cumpriu, no entanto, D. Camilo o seu juramento

e ao 6° xarope comeu ao jantar ovos fritos e mariscos,

ficando às portas da morte.

Só depois de uma forte insistência de Amato

confessou D. Camilo a sua falta, o que levou Amato a

17



terminar assim o relato deste caso: “Com voz pausada
digo-lhe que esta era a resposta ao que prometera e,
pedida licença, retirei-me para nunca mais lá voltar
mesmo que me oferecessem um ou dois dos seus
castelos”.4

Esta atitude de Amato causou, por certo, impacto
em Roma: um médico fazendo frente a um ilustre
patrício pelo cumprimento das directrizes clínicas que
lhe impusera não seria na época muito usual.

Parece-me legítima esta conclusão, partindo da
afirmação com que Amato encerra o relato deste caso:
“Houve conhecimento disto o Sumo Pontífice, vários
cardeais e outros romanos ilustres”.5

2 - Saúde e Tabus Alimentares

As dietas alimentares impostas por tabus culturais
ou por obediência a normas religiosas são, segundo
Amato, as responsáveis por certo tipo de doenças
que atacam com frequência determinados povos.

A título de exemplo refere Amato ser este o caso
dos Hebreus que, pelo zelo no cumprimento da Lei
de Deus, praticam um tipo de alimentação à base de
“comidas atrabiliosas” - isto é, comidas que se
pensava produzirem a cólera negra considerada na
época ser a causa da melancolia.

E cita Amato como exemplo paradigmático o caso
dos hebreus italianos que comem várias substâncias
“geradoras de biles negra: carne de vaca fumada, leg-
umes, muito queijo salgado, pastéis de carne cozidos
com chícharos e legumes, lentilhas, azeitonas e carne
salgada” são os elementos da lista elaborada por
Amato.6

Ciente, tal como Galeno e Avicena, de que o regime
alimentar era um dos três únicos processos a seguir
pela arte médica, a indicação de uma rigorosa dieta
alimentar surge nalgumas Curas como caminho pri-
mordial a seguir.

Na Cura 48, V Centúria, relata Amato o caso de
Pedro Crinito, rapaz de 3O anos de idade atacado por
febre maligna e erisipela ulcerada contraída aquando
da sua prisão na cadeia de Ancona por causa de uma
dívida.

Um remédio tópico sobre as chagas da erisipela
acompanhado de uma “rigorosa dieta alimentar” foi
caminho prescrito por Amato.

“Um óptimo regime de alimentação”, foi também o
principal remédio imposto por Amato ao seu irmão
José Amato no tratamento de dores e vermelhidão de
olhos.7

Mas não apenas de restrições alimentares ou dietas
frugais falam as Centúrias. Em determinados tipos
de doentes e de doenças, é pelo contrário uma
alimentação farta e abundante a recomendada por
Amato Lusitano.

São exemplos desta actuação a dieta alimentar
prescrita a João Maria Marcantónio, um homem de

35 anos que se definhava tal era o seu estado de
magreza.8 Foi esta a dieta imposta por Amato:

Pela manhã: leite de jumenta recentemente mungido
com algum açúcar; Frangos preparados em leite e
engordados com a carne de tartarugas dos bosques
cozidas num caldeirão de água da fonte coberta com
muito trigo, que se usava igualmente na alimentação
dos frangos, constituiam o alimento que o doente
deveria comer com frequência.

“Externamente - conta Amato - o corpo era lavado
com banhos emolientes e untado com uma mistura
de óleo de violas e amêndoas doces”.

E termina Amato deste modo o relato desta Cura:
“Tais coisas tornaram-no cheio e obeso e voltou a estar
bom no espaço de 6 meses”.

Uma óptima alimentação, pelo facto de ele estar
em crescimento foi a prescrição de Amato a um
menino de 2 anos de idade filho de um homem de
Monte Santo, perto da cidade de Recaneto, que sofria
de epilepsia.9 “Uma dieta de boa alimentação” foi
também o prescrito por Amato a Manuel Ario, de 35
anos de idade que sofria de grande acidez e peso no
estômago.

Molhos chamados pelos gregos de embámmata

com os quais comia a carne e cozinhados foram
recomendados por Amato nos momentos em que o
doente mostrava fastio pela comida.

Era a seguinte a receita desses molhos:
“Pise-se muito bem num almofariz com mão-de­gral

amêndoas doces, branqueadas, e pistáceos recentes
limpos, ana, quanto se quizer; a isto junte-se de fígado
de frango um ou dois, quanto lhe parecer, com um
pouco de açúcar, agresta e pós de cinamomo
misturados, com água rosácea. Misture, faça-se um
molho e utilize-o.”10

3 - Os Frutos nas Curas de Amato

Fontes importantes de sais minerais, vitaminas,
glúcidos e celulose os frutos são, neste limiar do 3°
milénio, considerados elementos fundamentais em
qualquer dieta alimentar.

Nas dietas prescritas por Amato Lusitano os frutos
desempenham de igual modo relevante papel.

As amêndoas (Prunus amygdalus) originárias do
Próximo Oriente e introduzidas na região mediterrânea
em época longínqua, a noz fruto da nogueira (juglans
regia), árvore originária das regiões temperadas da
Europa do Norte e muito apreciadas por gregos e
romanos, o pistácio fruto da Pistácia Vera árvore nativa
da Ásia Central, chamada pelos mongóis de “fruto do
paraíso”, que foi introduzida no século I em Roma,
trazida da Síria, as uvas e os pinhões elementos
fundamentais da velha flora da Bacia do Mediterrâneo
contam-se entre os frutos mais recomendados por
Amato Lusitano.

* Nozes em jejum, surgem, entre outros, como

18



tratamento prescrito por Amato a Inigo Lopo Cornélio
que sofria de vómitos de lombrigas.11

* Uvas secas ao Sol e amêndoas brancas, secas
ao lume, contam-se entre os frutos permitidos na dieta
de uma mulher que habitava junto ao rio Pó e que se
apresentou a Amato sofrendo de fortíssimas dores.12

* Uvas passa de Corinto e amêndoas brancas faziam
parte da dieta recomendada a Thamar, mercador turco
oriundo de Pérgamo que contraíra morbo-gálico em
Veneza e que aportara a Ragusa no regresso à sua
terra. A doença provocara-lhe entre outros males dores
nas articulações e pequenas chagas na boca e nos
lábios.13

* Também uvas passas de Corinto e amêndoas
descascadas com pão náutico formavam o jantar de
um casal de patrícios de Ragusa, João Luca e sua
esposa infectados de morbo - gálico.14

Considerando “o rosto como espelho de todo o
corpo”, afirma Amato reflectirem-se nele as doenças
que nos homens estão latentes. Foi este o caso deste
casal de patrícios.

Uma negridão deformadora da face e do nariz eram
os sinais da doença em João Luca. Tumor na cara
com vermelhidão forte foram os sinais aparecidos na
mulher, que não escaparam ao olhar arguto de Amato,
embora ambos tentassem encobrir a doença.

* Uma mancheia de uvas passas e poucas
amêndoas sem casca (branqueadas) surgem como
os únicos alimentos aconselhados por Amato no
jantar do jovem Marino Gondulano, da nobreza
ragusiana que contraira marbo - gálico em Mênfis, no
Egipto.

* Amêndoas recentes, sem casca e esbranquiçadas
e mergulhadas em água fria e cerejas azedas (ginjas?)
preparadas com açúcar, constituiam os únicos
alimentos juntamente com panatela, ou lactuca cozida
em azeite com uma pedra de sal, ou crua borrifada
com um pouco de vinagre, permitidos por Amato no
dia em que o poeta Eduardo Gomez, tradutor de
Petrarca, era atacado pelo paroxismo das febres de
que sofria.15

* Uvas passas de Corinto, com amêndoas
descascadas e um pombo assado, constituíam os
elementos do almoço recomendado por Amato a
Francisca a bela jovem de 20 anos, que sofria de um
tumor no joelho e que mereceu a Amato o seguinte
comentário: “Tão formosa, por Hércules, como não
haverá outra em toda a Itália”.16

* Pinhões açucarados, e uvas - passas secas foram
as guloseimas prescritas por Amato a uma rapariga
de 12 anos que sofria “De cita, isto é, doença Pica,
que os médicos chamam também “malakia” (Moleza)”,
estranha doença, que leva os doentes a ingerirem uma
diversidade de estranhas coisas desde pedras, a
barro, a lã, a algodão.17

* Amêndoas, pinhões e pistácios misturados com
arroz feito em leite e açúcar, formavam uma das

principais recomendações da dieta de uma mulher
que amamentava uma criança e que sofria de falta de
leite.18

Embora em número menos significativo, outros
frutos surgem referenciados nas Centúrias.

* Marmelos cuja polpa foi a medicação prescrita
por Amato a um rapazito de 6 anos, atacado de febre
contínua.19

* Pêras e os seus cônditos cozinhadas com açúcar,
comidas no fim das refeições, a nêspera e a sorva,
consideradas substâncias frias e dotadas de alguma
adstrigência contam-se entre os frutos da dieta a que
Amato submeteu Salomão de Camaviro, atacado de
sede, febre e de dor muito forte na boca do estômago.20

* Abrunhos apedrados, marmelos, ameixas
silvestres, contam-se entre os elmentos recomen-
dados por Amato na alimentação das duas amas que
amamentavam um bebé, filho do cônsul de Veneza,
patrício de Ancona, João Ab Antiquis.21

A criança sofria de um grave dessaranjo de intestinos
e muita febre e vinha sendo tratada por dois médicos
com um ceroto (unguento em que entra óleo e cera),
desaconselhado, segundo Amato, neste tipo de
desinterias. Mudando o tipo de alimentação, esclarece
Amato: “Usadas estas coisas, passámos ao método
de alimentação com que a criancinha deveria ser
curada”. Deste modo, debruça-se Amato sobre o tipo
de alimentação das amas, em cujo leite, depois de
seguidos os cuidados alimentares recomendados por
Amato e dos quais faziam parte os abrunhos,
marmelos e ameixas silvestres, “se encontravam todas
as substâncias destinadas à cura”. A criança foi curada
dentro de 6 dias.

* Figos muito bem amadurecidos, peras com açúcar,
uvas pendentes, amêndoas, pistácios, passas de
Corinto, melões e pevides de melão, preparadas com
açúcar, encontram-se entre os elementos
fundamentais da dieta prescrita por Amato a Azzarias,
um hebreu, natural de Mântua, versado na língua
hebraica e latina e que sofria de grande magreza,
macilência e uma escamosidade espalhada por todo
o corpo.22

De bastante interesse são as considerações que
Amato Lusitano tece nesta Cura a propósito dos
melões. Classifica-os Amato de “fruta muito boa e
digna de muito louvor, e útil não só nesta doença mas
em todas as biliosas”.

Tenta Amato, nesta Cura, afastar os preconceitos
existentes em Ancona acerca dos melões, afirmando
serem estes frutos, os melopepones e não os
pepónios, a que Galeno atribuía a origem da cólera e
chamando ignorantes a quem os confundisse.

“Os pepónios de Galeno, são os cítrulos de hoje,
designados assim pelos perfumistas, adornados de
muitas e variadas verrugas, que nós na Hispania,
chamamos pepinos” - esclarece Amato.

Planta originária das margens do rio Níger, na África

19



Central, penetrou no Egipto, através do Nilo em 2.500

A.C.. Muito apreciada pelos egípcios e depois pelos

gregos e romanos, foi a sua cultura, por estes,

largamente difundida em várias regiões da Europa.

Se desde uma alta Antiguidade se consumiam melões

na região do Mediterrâneo, qual a razão destes

preconceitos em Ancona no século XVI? Aos temores

das mortíferas epidemias de cólera que assolavam o

sul da Europa e cuja causa incessantemente se

buscava?

Reconhecendo as vantagens dos melões, Amato

prescreve a sua utilização noutras curas. Assim:

* Sementes de melão incrustadas de açúcar

surge­nos como elemento recomendado na

alimentação de crianças atacadas de varíola e

sarampo.23

* Leite de pevides de melão e amêndoas, que Amato

chama tisana com cremor, constituia o alimento de

uma rapariga de 17 anos, atacada de pleurite.24

* Cremor de amêndoas e de sementes de melão

surgem igualmente na dieta prescrita a João de Egido

Gradu, mercador de Antuérpia.25

Fruto pleno de simbolismo, as romãs eram entre os

povos da Bacia do Mediterrâneo símbolos de

fecundidade e considerados atributos de Hera e

Afrodite.

Em Roma coroavam as noivas com ramos de

romãzeira, tal como eram os sacerdotes no culto de
Deméter, em Elêusis.

* Sumo de romãs acetosas e a tisana, em que se

misturavam as grainhas de romã onde se molhava o

pão, eram, entre outros, elementos da dieta prescrita

por Amato ao Sacerdote Salomão que sofria de uma

dupla terçã e que ao fim de 14 dias de tratamento

ficou curado.26

* Romãs à vontade foram os frutos dados por Amato

a Bayazet Rhais, de nacionalidade turca, capitão de

um navio de Constantinopla, que sofrendo agudamente

de insónias caíu em febre biliosa com síncope. Ao fim

de 14 dias de tratamento recuperou a saúde - conta

Amato.27

A proibição de frutos secos, chamados na época

pelos médicos horários, foi feita por Amato num caso

de hidropsia aquosa ou ascite de que sofria a esposa

de um indivíduo de Lendenara.”Uvas secas ao sol e

amêndoas concedemos-lhe à vontade“28 - foi uma das

observações de Amato a esta cura.

Uma referência aos frutos da época surge de igual

modo na Cura 1, III Centúria. Refere-se nela o caso

de um jovem romano que, adoecendo com febres no

Inverno e julgando-se já curado, começou a sentir-se

mal com dores e sonos agitados. Amato

diagnosticou­lhe uma febre héctica.

Longos e pormenorizados são os passos seguidos

por Amato para desenvolver a saúde a este jovem.

Desde o tipo de colchão que deveria ser macio e de

enchimento de lã e não de penas (as penas segundo

Amato, usadas no Verão causam febre héctica), até

à coberta da cama que deveria ser muito branca e de

modo nenhum suja e como tal mudada muitas vezes,

até ao tempo de duração do banho e à composição

da água nele usada, nenhum pormenor foi descurado

por Amato.

Relativamente à dieta alimentar recomendada, os

frutos ocupam nela um lugar importante:

“Das secas comia em abundância: ameixas,

cerejas, amêndoas, pistácios e pinhões preparados

com açúcar, sementes de melão incrustadas com

açúcar, amêndoas envolvidas em açúcar, marmeleda”;

e esclarece:

“Figos, uvas, romãs, cerejas e ameixas seriam

recomendadas se na época existissem”.29 Originária

da China, a laranjeira foi trazida para o Mediterrâneo

pelos árabes. Arvore frequente nos jardins do Islão, o

seu fruto e o aroma das suas flores foram cantadas

por poetas como Ibn Sara, natural de Santarém.

Não surgem, no entanto, referências às laranjas nas

Centúrias. O mesmo não sucede ao limão.

* Sumo de limão durante a noite foi uma das bebidas

recomendadas por Amato a um ourives veneziano de

33 anos, de nome José, que sofria de uma febre

contínua maligna e que lhe apanhava, no dizer de

Amato, “o corpo do coração”. Assim define Amato um

conjunto de sinais que iam desde uma pulsação pouco

elevada e fraca, febre contínua, peso e aperto no
coração e não retenção daquilo que comia.30

No entanto, os frutos surgem nas Centúrias não

apenas como fontes de Cura. Nalguns casos, a

ingestão de fruta é tida por Amato como causa

responsável pelo aparecimento de certas doenças,

algumas de tal gravidade que conduziram à morte.

* Febre, entorpecimento da mão esquerda e violenta

dor no fígado eram as queixas do poeta Diogo Pirro,

que viera de Bizâncio e se fixara nos subúrbios de

Ragusa, sofrimentos que Amato atribuiu à ingestão

de fruta crua ou vagens de má qualidade.31

* Também uma doença atribuida por Amato à

ingestão de fruta é relatada na Cura 61, VI Centúria e

que tem por título “De uma mulher grávida que por ter

comido amoras com outros alimentos estragados no

estômago, caiu em ânsias e espírito angustiado”.

Tratada com uma poção que lhe provocou o vómito

ficou curada .32

* Na Cura 71, VII Centúria, relata Amato o caso de

um rapaz alemão que, ao comer figos à sobremesa,

se apercebeu de um amargor intenso. Cuspindo de

imediato a fruta, não impediu que o veneno que nela

existia o tivesse grandemente afectado.

Tratado com um caldo de malvas e leite, decocto

de figos e manteiga, recuperou a saúde.33 Nos

comentários a esta Cura recomenda Amato que se

partam primeiramente os figos ao meio antes de serem

introduzidos na boca afim de se evitarem factos

semelhantes a este.

20



Mas, se em certas circunstâncias os frutos nas
Centúrias surgem como causa de doença, noutras
Amato considera-os como único e eficaz remédio.

Assim acontece na Cura 78, VII Centúria intulada
“Do único remédio contra nefrites e cálculos de rins”,
onde Amato conta o caso de um homem que,
aconselhado a comer avelãs, com a parte interior
membranosa, no começo do almoço e do jantar e
tendo ele acatado de tal modo a recomendação do
médico que as comeu em tal abundância que ficou
completamente curado.

Nos comentários a esta Cura escreveu Amato: “Não
foi apenas este homem, de que tratámos, curado desta
má enfermidade comendo avelãs, mas muitos outros”
e esclarece:

“Estas avelãs são as vulgares, chamadas nozes
pônticas.

Avicena coloca-as entre os remédios que tiram
(absorvem) a matéria de cálculos dos rins; mas por
que razões elas operam, é coisa duvidosa, se será
pela sua propriedade seca, se por alguma propriedade
mantida na pequena membrana interior. Há até outros
que pretendem que isto se opere por meio da parte
oleosa do núcleo (amêndoa interior).”34

Mas entre toda a vasta diversidade de frutos referidos
nas Centúrias, apenas em relação às maçãs Amato
expressa sérias reservas, não as recomendando na
alimentação ou fazendo delas pouco uso como
ingredientes na composição de medicamentos.

Pelo contrário, Amato imputa às maçãs qualidades
altamente negativas, considerando a sua ingestão
como causadora de graves doenças que, muitas
vezes, conduziram à morte.

Foi este o caso de um rapaz de 10 anos de idade
“esperançoso”, no dizer de Amato, pois dotado de
“inteligência penetrante e de memória seguríssima
citava muitos trechos extensos de legislação”, que,
depois de comer maçãs, se viu atacado de frequentes
vómitos e febre altíssima morrendo ao fim de 3 dias
“Tendo sido chamado para o ver, conta Amato,
suspeitei que tudo isto acontecera proveniente de bilis
produtora de veneno, e de maçãs”.

Nos comentários a esta Cura refere:
“Da bilis verde, gerada por maçãs, observei que de

facto alguns morrem”. E conta o caso da filha de um
homem de nome Samuel Asaia que morreu, segundo
Amato, em circunstâncias semelhantes.35

Ora, no diálogo que Amato a seguir estabeleceu
com Lando na tentativa de explicar a coexistência de
muitos vermes com bilis prásina, sendo esta
substância altamente venenosa refere: “A bilis
costuma gerar-se de maçãs, melões, pepinos, beta e
hortaliças deste género”.

Se todos estes frutos possuem valor negativo
porquê, então, as reservas de Amato expressas
fundamentalmente em relação às maçãs?

Radicarão elas na carga de simbolismo atribuido a

este fruto no Antigo Testamento?
Considerado como fruto da árvore da ciência do Bem

e do Mal, a maçã tanto poderia dar ao homem um
conhecimento que lhe conferia a imortalidade, como
conduzi-lo a uma perdição eterna.

A forma de estrela de cinco pontas que desenham
os alvéolos que encerram as sementes da maçã foi
interpretada como indicador de que a maçã era o fruto
do conhecimento e da liberdade. Comer a maçã
poderia, por isso, dar ao homem a capacidade para
conhecer, desejar e usar a sua liberdade para fazer o
mal.

No entanto, numa outra parte do Antigo Testamento,
a macieira e os seus frutos surgem com uma outra
carga de simbolismo. É no Cântico dos Cânticos: “Eu
sou a flor do campo, a açucena dos vales.

Tal como é a açucena entre os espinhos, assim é a
minha amiga entre as raparigas.

Tal como é a macieira entre as árvores dos bosques,
assim é o meu amado entre os jovens. Eu me assentei
debaixo da sombra d’aquele, a quem tinha desejado:
e o seu fruto é doce à minha boca”.

Orígenes interpreta esta passagem do Cântico dos
Cânticos como se a maçã fosse a representação do
sabor, aroma e fecundidade do Verbo Divino.

Frei Luís de Leão interpreta doutro modo esta
passagem do Cântico dos Cânticos:

“Famosa árvore é a macieira cheia de folhas e
carregada de frutos e nesta circunstância a esposa
dá maior louvor ao esposo do que aquele que dele
recebera; pois ele comparou-a à açucena que é coisa
formosa, porém a nenhum fruto e a macieira a que ela
o comparou tem um e outro”.

Curiosamente nas Centúrias, apenas uma referência
elogiosa faz Amato às maçãs, ao utilizar este fruto
com outros ingredientes na confecção de xarope que
prescreveu a uma nobre florentina de 20 anos, de nome
de Maria que sofria de “Palpitação do Coração, doença
a que os médicos chamam tremor do coração” é o
título da Cura 43 da III Centúria.

Escreveu Amato:
“... de decocto de sene com adição de maçãs

camoesas (pomorum camusiorum), muito aromáticas
como se encontram em Salamanca, Alcobaça e
Antuérpia”.36

É pois uma qualidade das maçãs, tal como
aconteceu no Cântico dos Cânticos, neste caso, o
seu aroma, que Amato põe em relevo nesta Cura.

4 - As leguminosas nas Curas de Amato - Tabus
Culturais e Saúde

Plantas nativas de grande foco de domesticação
localizado no Médio Oriente, as chamadas legumi-
nosas comuns (ervilhas, favas e lentilhas), foram
cultivadas em toda a Bacia do Mediterrâneo desde a
mais Alta Antiguidade.

21



A prová-lo, o testemunho bíblico de Jacob e Esaú,
filhos de Rebeca e Isac.

Esaú vendeu o seu direito de progenitura a Jacob a
troco de um prato de lentilhas, cumprindo assim a
profecia que o Senhor fizera a Rebeca:

“Do teu ventre se dividirão dois povos e um povo
vencerá o outro povo, e o mais velho servirá o mais
moço.(p. XXVI)

Sobre as favas e as ervilhas, largamente consumidas
na Grécia e em Roma, pesavam, no entanto, alguns
interditos.

As favas, utilizadas em sacrifícios rituais, eram
segundo Plínio, empregadas no culto dos mortos.
Plantas que brotam da terra com o advento da
Primavera, eram olhadas como primícias da Terra, dons
dos mortos aos vivos e sinal da sua encarnação. Por
isso, para Pitágoras elas eram alimento interdito:

Comer favas era partilhar os alimentos dos mortos.
Largamente utilizadas na Antiguidade Clássica, a
introdução maciça destas 3 leguminosas (favas,
ervilhas e lentilhas) teria sido, segundo o medievalista
norte americano Lynn White, uma das causas do
despertar cultural da Europa no século X.

Plantas ricas em proteínas e, portanto, de elevado
poder energético, elas teriam sido, segundo Lynn
White o motor da força necessária ao desbravamento
de terras e à construção de catedrais. Acerca deste
papel das favas como elemento de civilização,
escreveu Lynn White:”The X th century is full of
beans”.37 Muitas são, no entanto, as reservas
colocadas por Amato Lusitano em relação às favas e
às lentilhas como elementos de uma dieta alimentar
saudável. Assim:

Em relação às favas, conta Amato na Cura 78 da VI
Centúria, o caso de uma senhora de 55 anos de idade,
mãe de um patrício de Ragusa de nome Júnio Georgi,
que, alimentando-se inteiramente de favas e outros
frutos, começou a “queixar-se de forte dor na boca do
estômago”. Amato atribuiu a dor à muita pituita viscosa
e flatulenta acumulada.

“As favas são flatuosas (como sabeis de Galeno)” -
esclarece Amato.

Utilizando no tratamento de vários alimentos e
experimentando vários processos de cura (clistéres,
ventosas, unguentos) só a aplicação de um vomitório
conseguiu trazer significativo alívio neste caso.38

5 - Grão de Bico - Valor alimentar e
“instrumento” médico

Na diversificada e rica dieta alimentar recomendada
por Amato ao hebreu de Mântua Azzarias, apenas
dois produtos são por ele explicitamente excluídos:
ovos fritos e as lentilhas e favas. Acerca destas últimas
escreveu:

“Recusámos-lhe todos os legumes, principalmente
lentilhas e favas embora por vezes provasse um caldo

de grâo de bico”.39

É para esta leguminosa que se canalizam as maiores
simpatias de Amato.

“Os legumes são todos maus excepto o caldo de
grão de bico”, foi a consideração de Amato na
indicação da dieta alimentar de Nicolau, de 5 anos de
idade filho de Brás Danse, natural de Ragusa.40

Mas uma outra utilização, que não na alimentação,
faz Amato do grão de bico.

Aplica-o no tratamento de feridas de difícil
cicatrização e dá desse facto a seguinte explicação:

Devido ao facto de com a humidade ele inchar
tornando maiores os orifícios, permite deste modo que
o pús escorra das feridas infectadas.

* E foi, utilizando este processo que Amato conseguiu
curar em 2 meses um homem de nome Damião, natural
da Ilíria que sofria de uma chaga no tornozelo há quase
10 anos.41

* Um grão de bico também utilizou Amato no
tratamento de um menino de 2 anos que sofria de
epilepsia.

Segundo as indicações de Albucasi no livro 1°, Cap.
II, Amato aplicou-lhe uma queimadela com um ferro
em braza na parte superior da nuca. E refere: “No
orifício aplicamos-lhe um grão de bico sendo este
renovado frequentemente. Dele escorreu tanto pús que
o menino ficou são”.42

6 - As Favas - Elemento de Civilização e Tabu
alimentar

Quanto às favas, Amato utiliza-as sob a forma de
farinha na composição de um lambetivo recomendado
como preventivo da defesa dos pulmões em doentes
atacados de varíola.43

É, no entanto, acerca das hesitações de Amato em
relação à inclusão de favas na dieta alimentar receitada
a Jacoba Dei Monte, irmã do Papa Júlio II, que Amato
tratou em Ancona de uma “destilação cálida”, que as
dúvidas acerca das qualidades desta leguminosa são
expressas de forma evidente.

Escreveu Amato:
“Também combinámos dar-lhe favas, especialmente

quando já ia um pouco melhor e expectorava.
Mas, como surgissem dúvidas se lhas haviam de

dar cozidas com a casca ou sem a casca, mandámos
que se abstivesse delas. Saber a razão disto, não
desagradará investigar um pouco, tanto mais que são
assuntos de que é bom ter-se conhecimento”.44

Aonde radicarão estas fortes precauções de Amato
em relação às favas?

Inserir-se-ão nos tabus e nas crenças que
proliferavam na Bacia do Mediterrâneo desde a mais
Alta Antiguidade? Ou terão uma outra causa?

Teria Amato com a argúcia do seu espírito de
observador correlacionado a ingestão de favas com o
aparecimento da doença que nos nossos dias se

22



chama Favismo?

Na verdade, sabe-se hoje que essa doença - uma

anemia hemolítica grave que se manifesta por fortes

acessos de febre acompanhados de icterícia, é devida

a uma deficiência, de origem genética, de uma enzima

dos glóbulos vermelhos - a glucose 6.

Ora acontece que os portadores deste géne são

sujeitos quando consomem favas a uma hemolise,

isto é, a uma destruição dos glóbulos vermelhos com

passagem da hemoglobina para o plasma.

Segundo o estudo de dois especialistas americanos

da Universidade da Pensilvânia, Solomon H. Katz e

Joan Schall, acerca do consumo de favas na Bacia

do Mediterrâneo, a incidência do Favismo em certas

populações mediterrânicas é da ordem dos 10 a 30%.

Teria Amato pressentido esta realidade? Não o

podemos afirmar.

Certo é que Amato nos comentários à Cura de

Jacoba Dei Monti dá conta das suas investigações

acerca das opiniões dos autores antigos em relação

às propriedades das favas.

Assim, em relação às favas secas, classifica-as de

frias e secas, apoiando-se em Galeno que assim as

define no livro 7° “De Facultalibus simplicium

medicamentorum”.

Também em Galeno colheu Amato no livro “De victus

ratione in morbis acutis”, a informação de que a flor

da fava não perde a sua flatulência mesmo cozinhada
durante três dias.

E reafirma a mesma asserção citando uma outra

passagem do livro “De attemante victus ratione” de

Galeno:

“As favas são de difícil cozimento e muito flatulentas”

recordando Amato que Galeno afirmara que por esse

facto “antigamente eram alimentos dos gladiadores”.

Como resposta à questão se convém ou não utilizar

as favas no tratamento de doenças pulmonares, Amato

cita a opinião dos gregos e dos árabes, e a do próprio

Galeno, para as quais era vantajosa a prescrição desta

leguminosa neste tipo de doenças. E Amato cita

Galeno:

“Na verdade, uma vez que a fava é, como nenhum

outro, um alimento flatulento de difícil cocção é

também apropriado para as excreções do peito e dos

pulmões”.

Uma dúvida, no entanto, se levanta a Amato quanto

ao modo como se deve ministrar as favas aos doentes

que sofrem de infecções nas vias respiratórias: se

com a casca, se descascadas.

Conclui Amato, depois de uma leitura atenta de

Galeno, que se deve optar pelas favas moídas e

cozidas sem casca, como as utilizaram Galeno e

Avicena.

Uma curiosa observação tece Amato em relação ao

desacordo entre o afirmado por Paulo Eginêta no livro

7° da sua Medicina acerca do modo de usar as favas

no tratamento da rouquidão e aquilo que o mesmo

autor expressa no livro 3° sobre este mesmo assunto.

Se no primeiro caso Paulo Eginêta corrobora Galeno

recomendando o uso de favas descascadas, no livro

3° opta pela utilização de favas cozidas com a casca,

considerando-as como das substâncias mais

fortemente abstergentes.

Reflectindo acerca desta contradição, concluiu

Amato ter existido, muito possivelmente, um erro na

tradução desta obra e levanta a hipótese de a

expressão “a fava é cozida sem a casca” ter sido

traduzida por “cozida com a casca”.

Mais uma vez, como já noutros estudos salientámos,

revelam estas últimas considerações de Amato a

atitude esclarecida de um grande humanista que alia

o rigor do estudo ao da investigação, lendo,

comentando, cotejando os autores antigos, na busca

incessante de luz e esclarecimentos que o ajudassem

a cumprir plenamente um dos propósitos que lhe

nortearam a vida e que ele assim defeniu:

“Fui sempre deligente no estudo e, por tal forma,

que nenhuma ocupação ou circunstância, por mais

urgente que fosse, me desviou da leitura dos bons

autores; nem as viagens por mar, nem as minhas

frequentes deambulações por terra, nem por fim o meu

próprio exílio, me abalaram a alma, como convém ao

homem sábio”, propósito que permitiria a Diogo Pirro,

seu doente e seu amigo assim escrever no epitáfio

que lhe dedicou:
“Aquele que tantas vezes reteve a vida que fugia de

um corpo doente ou a chamou das águas letais, e foi

querido tanto de pessoas comuns como de príncipes,

aqui jaz”.

* Docente da Escola Superior de Educação de Castelo

Branco

Notas

1 Amato Lusitano, Cura 3, V Centúria, in Centúrias de

Curas Medicinais, vol. III, Lisboa, ed. Universidade Nova

de Lisboa, p. 171, tradução de Firmino Crespo. Desta

edição são todas as citações.

2 Cura 19, V Centúria, Vol. III, p. 203.

3 Cura XXIX, V Centúria, Vol. III, pp. 203 - 204.

4 Cura 11, III Centúria, Vol. II, pp. 184-185.

5 Ibidem, p.185.

6 Cura 42, IV Centúria, Vol. III, p. 76.

7 Cura 49, IV Centúria,Vol. III, p. 95.

8 Cura 54, II Centúria, Vol. II, p. 110.

9 (Cura 24, IV Centúria, Vol. III p. 63).

10 Cura 54, IV Centúda,Vol. III, p. 98.

23



11 Cura 6, I Centúria, Vol. I p. 75.

12 Cura 32, I Centúria, Vol. l p. 139.

13 Cura 43, VI Centúria, Vol. IV, p. 67.

14 Cura 48, VI Centúria, Vol. IV, p. 77.

15 Cura 19, V Centúria, Vol. III, p. 204.

16 Cura 3, III Centúria, Vol. II, p.

17 Cura 86, III Centúria, Vol.II, p. 305.

18 Cura 92, IV Centúria, Vol. III, p.144.

19 Cura 57, IV Centúria, Vol. III, P. 109.

20 Cura 66, IV Centúria, Vol. III, p. 113.

21 Cura 71, l Centúria, Vol. l, p. 200.

22 Cura 42, IV Centúria, Vol. III p. 74.

23 Cura 15, III Centúria, Vol. II, p..

24 Cura 69, IV Centúria, Vol.II, p. 286.

25 Cura 4, V Centúria, Vol. III, p.

26 Cura 95, VII Centúria, Vol. IV, p. 339.

27 Cura 99, VII Centúria, Vol.IV, pp. 354 a 356.

28 Cura 30, l Centúria, Vol. I, p. 130

29 Cura I, III Centúria, Vol. II, pp. 161 a 163.

30 Cura 78, III Centúria, Vol. II, p. 297.

31 Cura 30, VI Centúria, Vol. IV, p. 45.

32 Cura 61, VI Centúria, Vol. Iv, P.100. ‘

33 Cura, 71, VII Centúria, Vol. IV, p. 311.

34 Cura 78, VII Centúria, Vol. IV, pp. 319 a 320.

35 Cura 85, VII Centúria, Vol. IV, p. 326.

36 Cura 43, III Centúria, Vol. II, p. 244.

37 Vide Jacques le Goff, A Civilização do Ocidente Me-

dieval, Lisboa, Editorial Estampa, 1983, Vol. l, pp. 82 a

85.

38 Cura 78, VI Centúria, Vol. IV, p. 122.

39 Cura 42, IV Centúria, Vol III, p. 74.

40 Cura V, VII Centúria, Vol. IV, p.17.

41 Cura 16, IV Centúria,Vol. III, p. 104.

42 Cura 24, IV Centúria, Vol. III p. 63.

43 Cura 15, III Centúria, Vol. II, p. 197.

44 Cura 1, II Centúria, Vol.II, p. 14.

24



O VINHO NA ÉPOCA DE AMATO LUSITANO: CONSOLO, SUSTENTO E ALÍVIO

por António Lourenço Marques*

O estudo da alimentação, quer na Obra de Amato
Lusitano quer na Beira Interior, permite encontrar, a
partir de inúmeros testemunhos que o universal e
pluriquotidiano gesto de comer deixou inscritos na
memória do tempo, particularidades próprias de
épocas e de gen-
tes, úteis para
definir o molde da
sua identidade.
Simultaneamente
proporciona um in-
teressante cami-
nho para sondar, e
em consequência
compreender me-
lhor as correspon-
dentes  estruturas
económicas, so-
ciais e mesmo
mentais.

Comer é um
acto essencial-
mente colectivo,
gerador de “um
complexo sistema
de relações - com
a comida e com
os comensais”,1

pois sendo uma
imposição da so-
brevivência, tem
conotações de
vária ordem, incluindo algumas da ordem do prazer,
com mais gosto ainda quando se faz com os outros.
Este mesmo facto torna-o de uma grande riqueza,
susceptível de criar múltiplos registos muito
esclarecedores, quando pretendemos descortinar
aspectos que o viver das pessoas foi mostrando no
decurso do tempo. Estudando a alimentação,
aproximamo-nos, na verdade, do modo de viver das
gentes de outros tempos. É uma operação que nos
ajuda a dessincronizar o tempo, tornando-o mais
verdadeiro. A irrealidade do imaginário passado, surge
mais palpável. De facto, podemos também assim

sentir-nos participantes desse tempo que foi vivido por
outros. Na alimentação, o vinho tem um recorte par-
ticular. Provavelmente, é uma realidade desde os tem-
pos imemoriais, pois a videira é uma planta já existente
no período geológico do terciário, altura em que se

espalhou por toda
a costa do Medi-
terrâneo, vindo a
encontrar parti-
culares condi-
ções de implan-
tação na foz do
rio Nilo e na
vizinhança do mar
Cáspio. Foi nes-
tes locais que
persistiu duradoi-
ramente, dando
origem às duas
variedades mais
importantes, a
Vitis vinifera

occidentalis e a
Vitis vinifera

pontica, que con-
vergiram poste-
riormente para as
regiões ociden-
tais do Mediterrâ-
neo, onde se
transformaram na
Vitis vinifera

orientalis. Os fenícios e depois os gregos e os
romanos incumbiram-se de a distribuir mais além,
conhecendo-se hoje centenas de variedades de Vitis

vinifera distribuídas por todo o mundo.2 Terá sido no
século VI a. C. que se desenvolveu a sua cultura, em
zonas como a Grécia, a Sicília, Marselha, etc.

Assim, na história humana, o vinho entrou em cena
seguramente há muito tempo, como podemos
suspeitar através do Gênesis: “Noé, que era agricultor,
começou a cultivar a terra e plantou vinha”.3 Mas,
infelizmente, com a libação imoderada, embriagou-
se e deu aso a comportamentos manifestamente

25



reprováveis.
O Eclesiástico, outro livro santo, escrito cerca do

ano 200 a. C. por um autor natural de Jerusalém,
refere­se ao vinho e ao seu uso de forma tão familiar,
que não estaremos longe da verdade se afirmarmos
ser ele então um constituinte habitual da alimentação
e um acompanhante precioso do quotidiano do
homem: “O vinho bebido com sobriedade é uma
segunda vida para os homens (...) Que vida é a
daqueles a quem falta o vinho?” E o escritor sagrado
aprofunda a riqueza dos significados do vinho,
afirmando que “desde o princípio foi criado para júbilo
da alma e do coração” alertando no entanto para os
perigos do seu uso imoderado. “A temperança no beber
é a saúde da alma e do corpo. Bebido com excesso
produz a irritação e a ira e muitas ruínas”4. Outros
livros sagrados repetem com frequência tal posição
sustentada neste livro sapiencial, que foi utilizado para
instruir os catecúmenos e outros fiéis adeptos do culto.
Também o Padre António Vieira, certamente inspirado
nesta literatura, mas com sabedoria própria, reafirmou
tal benevolência sobre o vinho, cerca de dois milénios
depois, no Sermão da Segunda Dominga da
Quaresma: “O vinho é aquele cordeal simples,
medicado pela natureza para alegrar o coração
humano”.

Na história do cristianismo, em particular a partir de
S. Paulo, o vinho representou sempre um papel
essencial. Elevado à categoria de elemento integrante
e insubstituível do rito sagrado, tornado essência da
comunhão com o pão, viu prolongar-se o significado
que lhe davam os adeptos de Mitra, um deus solar
indo-ariano, que foi adoptado pelos gregos e
propagado para ocidente pelos soldados romanos.
Nessa religião consideravam-no veículo de participação
mágica na divindade.5 E na luta tenaz que envolveu o
culto de Mitra e o cristianismo (a basílica de S. Pedro
está erigida num local em que existiu primitivamente
um santuário àquele deus - “os deuses novos sempre
gostaram de instalar-se nos lugares em que se
adoravam os seus predecessores derrotados”)6 a nova
religião apropriou-se dos ritos da sua rival. E assim,
adoptou o mesmo significado atribuído ao vinho,
transmutado agora no sangue de Cristo, mito que se
mantém na liturgia actual.

A religião cristã, derivada do judaísmo, assumiu pois,
de forma consistente, o crédito, a benevolência e a
alegria que sempre se atribuiu ao acto de beber. Por
outro lado, sendo indispensável para a prática do culto,
a implantação e o desenvolvimento da cultura da vinha
encontram-se profundamente ligados ao avanço das
comunidades cristãs.

É claro que o vinho, para além daquela função nobre,
participante dos processos ligados à esfera sagrada
e mística, serve essencialmente intentos puramente
materiais, ou seja, do território do corpo: gozo, alimento
e também alivio, quando utilizado como terapêutica.

O vinho como terapêutica

Com tal aura de prestígio, é natural que o uso do
vinho com fins terapêuticos remonte a tempos muito
antigos. No Corpus Hippocraticum, que é um conjunto
de tratados escritos por vários médicos, que
possivelmente trabalharam em equipa, mas que foi
atribuído a um único, de nome Hipócrates, nascido
na ilha de Cós, cerca de 46O a. C.,7 encontramos
várias referências de cunho pré-científico sobre o vinho.

No Livro II do Tratado sobre a Dieta, escrito que se
considera verdadeiramente “digno de Hipócrates”
(como Galeno afirmava) porque “insiste na polivalência
dos alimentos exactamente da mesma maneira que
a Medicina Antiga”8, os efeitos fisiológicos do vinho
são descodificados de uma forma surpreendente.
Tomemos nota: “ A água é fria e húmida; o vinho quente
e seco, e tem também algo de laxante. Dos vinhos,
os tintos e ásperos são mais secos, e não são nem
laxantes nem diuréticos nem expectorantes. Secam
pelo seu calor, ao consumir a humidade do corpo. Os
tintos suaves são mais húmidos, e produzem gases
e são mais laxantes. Os tintos doces são mais
húmidos e mais débeis, e produzem gases ao
introduzir humidade. Os brancos ásperos aquecem,
mas não secam, e são mais diuréticos que laxantes.
Os vinhos jovens são mais laxantes que os outros,
por estarem mais próximos do mosto e são mais
nutritivos, e também os aromáticos mais que os que
não têm aroma, pôr serem mais maduros, e mais os
encorpados que os leves. Os leves são mais diuréticos
e os brancos e os leves doces são mais diuréticos
que laxantes e refrescam, adelgaçam e humedecem
o corpo, e debilitam o sangue, desenvolvendo no corpo
o princípio rival ao sangue”.9

Fizemos esta longa citação porque nos parece que
são estes alguns dos fundamentos essenciais que
presidiram às orientações que Amato Lusitano, de
forma profusa, refere em inúmeros casos insertos nas
Centúrias de Curas Medicinais. Se as percorrermos
em busca das citações sobre o vinho, quer como
hábito alimentar quer como dieta ou como terapêutica,
encontramos um manancial razoável de referências.
João Rodrigues de Castelo Branco é um médico culto,
sabedor da sua arte e habitualmente quando trata um
doente não esquece a importância que tem o
estabelecimento da dieta mais apropriada. E lá vêm
as orientações sobre o uso do vinho, quando trata do
regime alimentar. Conselhos que são dados quer a
doentes do sexo masculino quer do sexo feminino, e
mesmo a crianças. A sua perspectiva, apreciada na
leitura das Centúrias, e genuinamente hipocrática,
pois o vinho, tal como para Hipócrates, é
essencialmente considerado como medicamento, ou
retemperador das energias vitais, nomeadamente
depois da doença. Quando não tem específica
indicação terapêutica, Amato Lusitano, nos casos de

26



doença, desaconselha habitualmente o seu uso. Por
vezes, é o próprio doente que evita beber esponta-
neamente, isto é, interrompe o seu uso habitual,
quando percebe que tal lhe é maléfico, embora Amato,
como médico, e à luz da medicina inspirada nos
autores mais poderosos, o possa admitir “com
proveito”. “Olivério, banqueiro de Roma, quarenta anos
de idade, atingido por uma pleurite, (...) quanto ao
método de alimentação, absteve-se sempre de vinho,
não porque nesta doença não possa ser dado com
proveito, pois Galeno admite o vinho nas febres
contínuas, mas porque quando bebia vinho, caía em
tosse violenta”.10

A esposa de Natal Proculei, patrício de Ragusa,
citada na cura XL, da Sexta Centúria11 com “uma cruel
doença (um corrimento pituitoso do útero, complicado
com uma febre contínua) acompanhada de inapetência
de alimentos”, depois de tratada com êxito, com vários
remédios”, entrou num regime alimentar de
recuperação, com picado de frango, etc., sendo-lhe
permitido “beber um pouco de vinho tinto, fraco e muito
bom”. O vinho aparece-nos aqui, provavelmente como
hábito alimentar daquela senhora (permissão),
certamente também porque Amato Lusitano lhe
confere valor nutritivo. E sobre o facto de ser uma
presença comum na mesa das pessoas que viviam
bem naquela época, não teremos muitas dúvidas. É
o que podemos concluir da apresentação do caso da
doença da esposa de um capitão genovês, na cura II
da Primeira Centúria, que “começou a sofrer de dores
cólicas”, “vivendo deliciosamente (agens in

deliccis),sempre acostumada a boa mesa, sem lhe
faltar o vinho”.12 E tal era a propensão desta senhora
para a bebida que mesmo com a dor “bebera vinho
generoso de Espanha”, o que fez com que a dor
“aumentasse e todos os sintomas crescessem”.
Talvez se tratasse de uma cólica biliar, por litíase,
pois era uma mulher na “pujança da vida, obesa”. A
forte ingestão calórica, costuma associar-se a esta
patologia. Amato relacionava de uma forma clara esta
doença com o excesso de bebida (“usava muito de
vinho”).

A rapariga ragusina de 15 anos, cuja doença é
objecto da cura XLIX,13 desta mesma Centúria e que
“sofreu um ataque estranho de escarros de sangue”,

depois de uma fase de melhoria “caiu numa total
dificuldade de deglutição a ponto de não engolir
qualquer liquido, excepto vinho”. E Amato pergunta:
“Porque razão entre outros líquidos só era capaz de
engolir vinho? (...) Porque razão esta rapariga só
admite a transglutição do vinho, mas vomita a água e
outros líquidos?”. Um caso bem estranho e difícil! No
entanto, à luz dessa “sabedoria” que vinha de
Hipócrates, podia encontrar-se uma explicação:
“Porque foi debilitada a parte alta do estômago (que
chamamos esófago e os árabes chamam meri) em
virtude da prolongada vomitação e as fibras do mesmo
ou vilosidades, principalmente longas, enfraqueceram
de tal modo em virtude do excesso de humidade
correndo sobre elas que não podem satisfazer a função
obrigatória de deglutir. Daqui sucede que o vinho por
ser quente de sua natureza, e ser amigo da natureza,
robustece de certo modo as vilosidades”. Aqui está o
vinho amigo da natureza, como o Padre António Vieira
o veio também a dizer, baseado em novos
conhecimentos.

Continuando a leitura da Sexta Centúria, nos rastos
do vinho, deparamos com um agradável registo, a LIX
cura ,14 já citada noutro estudo sobre o elogio da velhice
descortinado na obra de Amato Lusitano15, quando dá
notícia da doença de um ancião “de oitenta anos,
pessoa ponderada, sabedora e inteligente, ornamento
honroso destes patrícios”, que havia expelido um
volumoso cálculo pela uretra. Desencadeado o
tratamento e aconselhada a respectiva dieta, com
bons resultados, foi o “tão venerando e nobre ancião”
instruído acerca dos cuidados a ter no futuro.
“Aconselhámo-lo a abster-se de substâncias
diuréticas, salgadas, acres e picantes”, um cuidado
que considerava fácil de cumprir, mas “como não seria
decente tomar abstémio um homem de oitenta anos,
mandámos que bebesse vinho do melhor” embora
diluído. Como seria bom que este ensinamento tivesse
prevalecido no tratamento dos nossos velhos de hoje,
com o horizonte da vida no ocaso, e que quando presos
nos cuidados excessivos do corpo, eventualmente
perturbado, sob a guarda da medicina, são privados
tantas vezes de pequenos prazeres inocentes, que a
serem fruídos só poderiam antes dignificar a pouca
vida que lhes resta.

27



O vinho tem de facto para Amato Lusitano um lugar
privilegiado na mesa dos doentes, e da forma como
se refere à sua utilidade, em certos casos particulares,
podemos conjecturar sobre a importância que lhe era
atribuída nesta época. É o que nos revela a cura XVIII

da Segunda Centúria,16 sobre um caso de impotência
de um judeu, para cujo tratamento aconselhou acima
de tudo (primo) “comer e beber do melhor”. Sobre a
comida, apresenta um estendal riquíssimo de iguarias
campestres e aquáticas: “capões, galinhas, faisões,
tordos, melros, frangos, avezinhas silvestres, mas
principalmente de pardais saltitantes”, etc., etc., e
peixes. Mas para beber, o quê é que indicou? Pois,
naturalmente, vinho, até porque como escreve “todos
sabem que Vénus esteriliza-se sem Ceres (agricultura)
nem Baco (vinho)”. Esta ideia prevaleceu. Mais de
um século depois, o Padre Manuel Bernardes (1644 -
1710), na Nova Floresta, conta o seguinte facto:
“Havendo alguns anos, que a filha de EI-Rei D. Duarte
de Portugal, era casada com o Imperador Frederico
III, sem ter filho, aconselharam-lhe os médicos que
usasse de vinho, para lograr a desejada fecundidade”
O célebre imperador alemão, não podia ser impotente,
naturalmente, e já beberia vinho. Competia então à
senhora, que era a infanta D. Leonor, seguir aqueles
conselhos dos médicos. O que é um facto é que do
casamento realizado em Roma, em 15 de março de
1452, nasceu Maximiliano I, pai de Filipe I de Espanha
e avô do imperador Carlos V. Em 1831, o doutor em
medicina da Faculdade de Paris, Descourtilz, escrevia
que o vinho tomado moderadamente “predispõe para
os ardores de Vénus”, conhecimento que no final do
século XX continua perfeitamente actual.17

Outra indicação terapêutica do vinho ingerido com
pílulas de aloés, caldinhos com sementes de coentro,
nozes em jejum, e comidas preparadas com salsa,
hortelã, hissopo e mastruço, é a do tratamento das
parasitoses intestinais, afecção então muito frequente,
não só em crianças como em adultos. Na cura VI da
Primeira Centúria Amato Lusitano descreve, com
pormenor, curiosos conhecimentos sobre a infestação
pela lombriga ou ascaridíase.18

O vinho é ainda usado com muita frequência em
pensos embebidos, utilizados para curar lesões

cutâneas, feridas ou outras lesões produzidas por
traumatismos profundos, atingindo mesmo as
articulações, como no caso do tratamento da contusão
do calcanhar de Paulo Gozio, descrito na cura XLVII,

da VI Centúria.19 A mesma utilização é referida para o
tratamento das lesões provocadas no corpo do filho
do jovem que caiu de uma janela, que é o caso
apresentado na cura IX da mesma VI Centúria.20

Porém, esta utilização nas lesões traumáticas
cutâneas já era prática no século XIII, sendo referida
por um cirurgião, o Bispo de Cervia.

Também como produto antiséptico ou como veículo
na preparação de cataplasmas, com o mesmo fim, o
vinho tinha uma grande utilidade. “A virtuosa e
castíssima esposa de Vizinho, de 24 anos de idade”
com um problema de deslocação do útero, e com
muito pus, foi tratada com a aplicação local de “um
cataplasma de flores de romã, de murta, de rosas
vermelhas e de semente de sumagre, em vinho tinto
carregado. (...) Também interiormente, na cavidade
se adaptava um pedaço de lã embebido no mesmo
vinho”.21

Enfim, a profusão de referências ao vinho nas
Centúrias de Curas Medicinais, permite fazer uma
avaliação clara do seu uso, quer como hábito alimentar
do século XVI, quer como elemento terapêutico
valiosíssimo na medicina de então. Leia­se por
exemplo, na tradução de Firmino Crespo, a cura XXVIII

da Primeira Centúria22 sobre a “propinação de vinho
nas febres contínuas” de um o doente que nunca se
absteve de vinho. Mas do vinho certo, bem escolhido,
bem preparado, bem guardado e bem utilizado, como
Amato Lusitano aí explica com grande segurança,
maestria e muito proveito.

* Assistente hospitalar graduado.

28



Notas

1 Comer y beber en la Idad Media, Historia 16, Ano
XIX, n° 223, p. 22.

2 Miguel A. Torres, Producción y comercialización del
vino en el Mediterráneo.In: La alimentación mediterránea,
F. Xavier Medina (ed.), Icaria, Barcelona, 1996, p. 197.

3 Gênesis, 9.
4 Eclesiástico, 31.
5 Erich Kahler, Historia Universal del Hombre, Fundo

de Cultura
Económica, México, 1993, p. 143.
6 Ibid. p. 141
7 Hipócrates, Juramento Hipocrático - Tratados

Médicos, Planeta De­Agostini, Madrid, 1995, p. 7.
8 Robert Joly, Hipocrate Medicine Grecque, Gallimard,

1964, p.174.
9 Hipócrates, Juramento Hipocrático - Tratados

Médicos, Planeta De­Agostini, Madrid, 1995, p.p. 232-
233.

10 Amato Lusitano, Primeira Centúria, Livraria Luso-
Espanhola, 1946, p.88.

11 Amato Lusitano, Centúrias de Curas Medicinais,
Trad. De Firmino Crespo, Volume IV, Universidade Nova
de Lisboa, p.p. 62, 63 e 64.

12 Primeira Centúria... etc, p. 35.
13 Ibid. p. 78.
14 Ibid. p. 97.
15 A. L Marques, “A Velhice no Tempo de Amato

Lusitano”, Cadernos de Cultura “Medicina na Beira Inte-
rior”, n° 8, Castelo Branco, 1994, p.p. 17-20.

16 Ibid. Vol. II, p. 43

17 A. S. Martins, in: Sexologia em Portugal, II Vol., Texto
Editora, Lisboa, 1987, p. 213.

18 Primeira Centúria, etc. p. 44.
19 Ibid. p.76.
20 Ibid. p. 23.
21 Primeira Centúria, etc., p. 66
22 Ibid. p.p. 98 - 103. Exemplo: “O vinho que ele usava

era branco e naturalmente frio a que todos os
Lombardos, principalmente os de Ferrara, chamam
Albano. Não é de admirar se dissermos que este vinho
era, de sua natureza, frio, visto que comparado ao corpo
humano é, sem dúvida, frio. De facto, com as suas
propriedades logo torna frio e até esfria mais do que a
água; pois a água esfria só porque é fria; o vinho, porém,
não só esfria pela sua frialdade, mas ainda por uma
cena agrura do paladar pelo que penetra mais facilmente
do que a água”. E sobre o vinho branco, bom para os
doentes com febre, transcreve Galeno: “ Este vinho de
cor branca (chamado oligóforo), de ténue substância,
não possuindo nenhuma das qualidades que há nos
outros vinhos, nem a aspereza, nem a adstringência,
nem a doçura, nem a acidez, nem o aroma. É o único
vinho que foi dado evitar os males da água e do vinho.
Em cada pais aparecem alguns tipos: na Itália, o Sabino
fraco, que dãoaos febricitantes; na Ásia, o Titacazeno e
o Tibiceno. Uma vez conhecidos os caracteres deste
vinho, facilmente se encontrará em qualquer região onde
se produzem os vinhos muito fracos e aquosos.
Encontrei-os, de facto, na Cicilia, na fenícia e em Cyro da
Palestina, etc. E até os vi, como disse, em todos os países
e, o que é mais de admirar, no Egipto”. E Amato Lusitano
comenta: “Nestas palavras de Galeno, brilha mais claro
que a luz do meio-dia que este vinho branco aquoso é
bom para os febricitantes”. Etc.

29



ELOS À VIDA
ALIMENTO DA PALAVRA POÉTICA

por Maria de Lurdes Gouveia da Costa Barata*

«Colhe a azeitona dos frondosos olivais, à chuva,

ao vento, levantando-se ainda de noite, ao toque do

búzio, para preparar um caldo de couves com feijões

pequenos e assar umas sardinhas que entala num

naco de broa rachada ao meio para servir de merenda

ao meio-dia, dando um pouco de conforto ao

estômago, para poder gritar, no cimo das oliveiras,

uma moda dolente apropriada, misto de resignação e

de dor, de alegria e de tristeza, de sofrimento e mágoa

mal contida contra um destino tão revesado, contra

uma sorte tão madrasta»

(Beira Baixa, Jaime Lopes Dias, p.135, 136).

Deste modo, José Pedro Moreira fala do povo beirão,

em princípios do século XX, enquadrando-o numa

paisagem austera de terra pouco generosa, de perfil

afiado por nortadas agressivas, talhando as gentes a

sofrimento e sacrifício de luta tenaz pela sobrevivência

quotidiana.

O poeta António Salvado dá os traços marcantes

da Beira Baixa em que o verde é o da sem esperança:

Onde as searas cruzam a granito

E a voz do longe é feita de suor.

A suave beleza solitária

das oliveiras raras numa encosta

A estranha consolação  das giestas

tão floridas em campos desolados.

E o verde esperança filho da sem esperança.

(Interior à Luz, 2° ed., p.14)

Frade Correia enquadra de lirismo esta Beira, não

sem lhe deixar o travo disfórico de uma realidade

hostil: «A lírica suavidade / das raparigas que descem

as encostas, / com bilhas à cabeça... A claridade /

das tardes outonais! / O fumo que sobe alto como as

nuvens / das ceias tão frugais! (...)» (Jaime Lopes

Dias, ob. cit., p.200). A marca da pobreza vem

expressa na frugalidade duma alimentação, produto

de condições geográficas.

Insistindo com um poeta da Beira Baixa, João

Camilo transmite-nos esta terra, que parece abarcar

num passeio, mas que lhe vibra no coração: «Esta

tarde fui de bicicleta ao rio Ponsul. / (...) As vezes a

paisagem parecia o deserto devido à cor do céu, / e

eu pensei nos filmes de cowboys, na travessia

perigosa de certos vales. / Arbustos rasteiros e pedras,

algumas oliveiras. / Mas não parecia árida esta terra

onde só cresce o mato».

Meio físico e alimento interligam-se, predestinando

aquele às gentes que o habitam. Se Orlando Ribeiro

fala da Beira Baixa como uma «manta de retalhos»,

há alguns destes de pior estamenha, negando-se, por

infertilidade, a oferecer ao homem o alimento

indispensável ao viver. Os alimentos são dons da

Natureza que a natureza humana exige.

A alimentação desempenhou sempre um papel

importante e fundamental «na estrutura e na evolução

biológica dos diferentes grupos raciais nas suas

características», como explica Josué de Castro

(Geopolítica da Fome, p.101). Continua o mesmo

estudioso (ob. cit., p. 103): «Sob a acção avassalante

da fome, dá-se no homem o apagamento ou mesmo

a absoluta supressão de todos os outros desejos e

interesses vitais, e o seu pensamento concentra-se

activamente em descobrir o alimento por quaisquer

meios e à custa de quaisquer riscos». Voltemos então

à Beira, para ouvir Carlos Selvagem a falar das gentes

deste espaço hostil: «Ficou, como sempre, pelo amor

à terra, o povo humilde, servo da gleba, que não tem

o gosto nem o pendor migratório e quando emigra é

que a terra lhe nega o mínimo e, então, parte com a

alma a sangrar e a alumiá-lo só a crença de voltar um

dia» (Beira Baixa, p.161). Esse povo beirão arrancou-

se assim das suas raízes e partiu para outras terras

na demanda de melhores condições. Fernando

Namora dá a dimensão desta ferida num poema que,

embora de abrangência global, se adequa ao contexto:

António, é preciso partir!

O moleiro não fia,

a terra é estéril,

a arca vazia,

30



o gado minga e se fina.
António, é preciso partir!
A enxada sem uso;
o arado enferruja,
o menino quer pão, a tua casa é fria.
É preciso emigrar!
O vento anda como doido - levará o azeite;
a chuva desaba noite e dia - inundará tudo;
e o lar vazio,
o gado definhando,
a morte e o frio por todo o lado,
só a morte, a fome e o frio por todo o lado,
António!

É preciso embarcar!
Badalão! badalão! - o sino
já chora a despedida.
Os juros crescem;
o dinheiro e o rico não têm coração.
E as décimas, António?
Ninguém perdoa - que mais para vender?
Foi-se o cordão,
foram-se os brincos,
foi-se tudo!
A fome espia o teu lar.

Para quê lutar com a braveza da terra,
com a indiferença do Céu,
com tudo, com a morte, com a fome, com a terra,
com tudo!
Árida, árida a vida.
António, é preciso partir!
António partiu.
E em casa, tudo ficou sem jeito, desamparado,
vazio.
Ficou a solidão.

As Frias Madrugadas

No rumo desta reflexão entra assim a presença dos

alimentos nas palavras de poetas e romancistas.

Também o contrabando foi maneira de resolver

problemas de sobrevivência com afastamento menos

prolongado da família. As zonas de raia da Beira são

propícias a essa realidade. De A Noite e a Madrugada,

de Fernando Namora ainda, retiramos esta situação:

«O Camarão, um feião dos demónios, o mais

possante contrabandista de Montalvo, ria como um

gaiato da sua sorte ao jogo. Por isso, foi o único a

saudar o Pencas.

- Já moeste a bicha? (refere-se a uma cobra)

- tava farto. A canalha vai acabar com ela.

- Estás assim a desprezar uma ceia em condições?

Já comi lagartos em Espanha e terei de os comer

sempre que as coisas corram mal. São bichos

anafados, que dão uma rica sopa. (...)

- Estava doido de fome, Pencas, no meio da serra;

tínhamos meio quilo de pão para três... Filei dois,

carago, verdinhos como feno, deram um molho que

parecia banha a derreter-se no trigo! Sabias desse

petisco?

- O Rechena ainda agora mo disse; mas aquela, se

a comesse, dava-me ânsias. A vaca quis morder.

- Se o mouco não te der hoje ceia, deixas as ânsias

de lado... Um dia a gente leva-te ao contrabando; vais

aprender a livrar o corpo de apuros. Que dizes a um

lagarto gordo comido na serra, estrugidinho por mim?...

E ainda ganhas para uma semana de vinho, conho!

Bebe aí um copo, não hás-de ser toda a vida um

medricas!» (p. 19 e 20).

Constatamos, no brutal desta conversa, as agruras

por que passa o ser humano quando corre o risco de

soçobrar, dando corpo ao provérbio «Quando há fome,

não há ruim pão» ou «Asno com fome, cardos come».

Não se diz também «Primeiro os dentes que os

parentes»? O instinto de conservação fala alto e

domina todo o resto.

Falávamos da raia, do contrabando. Também a

expressão desse espaço se documenta na palavra

de António Salvado, num poema homónimo de que

reteremos as duas últimas estrofes:

(...)
Como agarrar as amplidões dos cumes,
arrancar da neblina a fenda proibida
do céu azul
e retalhar por entre a incerteza
a pedregosa e mendigante via
de mitigar a fome e saciar a sede?

Ficou tombado no florar das urzes,
dos giestais transidos de humildade
um coração calcado sem futuro
e retalhado.

(O Corpo do Coração, Raia, p.39)

O perigo de vida - o que ameaça a estabilidade cor-

poral - motiva o homem, que desde o início da sua

existência descobriu a máxima mens sana in corpore
sano e há muito conferiu a desagregação da

personalidade sob o suplício da fome. Ninguém discute

política com o estômago vazio, ninguém fala de

objectos de amor sem primeiro dar resposta ao instinto

de conservação, que é o mesmo que dizer, o instinto

de alimentação. A força sexual, com o peso da

procriação e continuidade da espécie, esbate-se e

desaparece diante do espectro da fome. «Quem come,

com todo o mal pode» ensina o povo sabedor. Perder

o apetite é sinal de alerta, doença próxima ou doença

já declarada.

S. Gens, orago das Moitas, tem o poder de restituir

o apetite às pessoas que o perderam. Diz Maria

Assunção Vilhena, em Gentes da Beira Baixa -

Aspectos etnográficos do concelho de Idanha-a-Nova

31



(p.408), que, quando alguém não consegue comer por
falta de apetite, lhe é aconselhado: «Promete umas
migas a S. Gens» e «então prometem-se esmolas
em pão aos pobres e vão lá distribuí-las no dia da
Festa que é no Domingo de Pascoela».

Assim, a alimentação domina a vida, frequentemente
sem que disso nos apercebamos. Expressões
peculiares o documentam: «é comer e calar»;
«comem-se uns aos outros»; «deixar-se comer»;
«essa não como eu»; «ou há moralidade ou comem
todos»... E há aquele que é «unhas de fome», ou o
que «tem fome de dinheiro», ou o que «bebe as
palavras», ou o que «bebe os ventos» por alguém ou
por alguma coisa...

Andrée Rocha faz um estudo sobre Um Motivo
Obsidiante na Narrativa Queirosiana, que são as
alusões alimentares. Transcrevamos um dos aspectos
focados, que tem alguma generalização de referência
no falar: «... apetite carnal está amplamente
documentado em personagens como Amaro, Basílio,
Carlos, Teodorico e outros menos importantes. As
próprias expressões que acompanham amores
pecaminosos ou venais têm a ver com um referente
comestível. Quando Amelinha, receosa de incorrer na
ira divina, exprime o seu desejo de morrer, Amaro tem
esta réplica inesquecível: - “Com estas carninhas!”
(...) Teodorico, desconfiado da fidelidade da sua
Maricocas, pergunta a Alpedrinha. - “Petiscaste?”. Ao
prazer amoroso subjaz sempre um impulso de gula,
como ao prazer gastronómico uma evidente volúpia»
(Temas de Literatura Portuguesa, p.118 e 119). Nesta
linha, uma linguagem familiar torna usual expressões
como uma mulher apetitosa ou de apetite e ele é um

pão. Constatamo-lo apenas, sem discutir o mau gosto.
Um nunca acabar de vivências vai concatenar o

significado profundo do acto de alimentar-se. A
refeição, seja almoço, jantar, merenda ou chá, agrega
as pessoas para celebrar, festejar. Retrocedendo à
refeição nocturna dos cristãos, o ágape, encontramos
a paz no beijo trocado, continuação e memória da
Última Ceia. Confraternizar e celebrar. É o significado
que está ligado ao casamento e às grandes bodas,
às refeições de aniversários e comemorações. Mesmo
que, em certos casos, venha a manifestar-se a gula.
Para um sorriso, António Ramos Proença, nas suas
Memórias de um Médico, conta os jantares do Espírito
Santo, «que se realizavam anualmente em Maio, em

mais que um domingo, como consequência de

promessas feitas em situações aflitivas. Reunião entre

dez a quinze convivas, os Irmãos da Confraria, em

louvor do Espírito Santo. (...) Opíparos banquetes,

bem servidos e melhor regados, onde se comia e

bebia até fartar, tendo a particularidade de se cantar

em coro o “Bendito e Louvado”... E bem assim, antes

de cada prato, à laia de aperitivo para o que se seguia,

e como remédio de acondicionamento para o que já

se tinha comido. (...) Os jantares eram fartos, cinco a

seis pratos fora a sopa e abundantemente regados

com tinto e branco. Cada prato, cada cântico e no

final, para bem se saber onde se realizava, vá de

cantar à porta da casa, já na rua, o “Bendito e Louvado”

(...)». Ramos Proença fala ainda do sacristão que in-

tegra esta historieta como sendo um garfo dos

melhores e um copo dos maiores.

Na palavra, seja a mais poética ou a mais prosaica,
aparece metaforizada a alimentação. Sabor e cheiro
vêm da Natureza e entranham-se no verbo tomando­o
mais vigoroso e expressivo.

Eugénio de Andrade deu o título As Mãos e os
Frutos a um livro de poemas, e versos como «só as
tuas mãos trazem os frutos» (Eugénio de Andrade -
Poesia e Prosa - I, p.13), ou «tremem maduras todas
as espigas / como se o próprio dia as inclinasse»
(ib., p.15), ou «Canto porque o amor apetece. / Porque
o feno amadurece / nos teus braços deslumbrados»
(ib., p.14 e 15), ou «Somos folhas breves onde
dormem / aves de sombra e solidão. / Somos só folhas
e o seu rumor. / Inseguros, incapazes de ser flor / (...)
(ib., p.21), traduzem a imbricação dum mundo veg-
etal e comestível.

Aroma de frésias e cores de lima e limão embebem
a poesia de Eugénio de Andrade. E têm relação com
sabores, cores, aromas da Beira Baixa.

António Salvado torna exuberante de natureza beirã
muitos dos poemas de O Corpo do Coração. Uma
autêntica

Natureza viva com frutos

O frescor das maçãs imobiliza:

comove em arrepio agitação

a pele inerme e cálida das mãos -

um gemido animal que regozija.

+

Gomos por entre os lábios e trincados

impacientes mitigando a sede

sorvidos lentamente a saciar -

e a frescura da sombra de arvoredos.

+

A pouco e pouco desgarrando as bagas

o sabor apertado e tão mordido

na língua a destilar esvaecida -

os cachos na videira a cintilar.

+

Com amplas copas de folhagem verde

nem o calor lhe dilacera a fresca

palpitação do seu interior -

o figo aberto à dimensão da boca

(O Corpo do Coração, p.13)

Também em Plantas da Beira (ob. cit., p.37) torna
vivas e eternas as giestas, o alecrim, o rosmaninho, a
alfazema, as estevas, a «filigrana de orégãos», o per-

32



fume do tomilho, a salsa e a profusão da artemísia e

do endro. Muitos mais exemplos poderiam ser dados

a partir da obra deste poeta.

Josué de Castro, na obra já anteriormente citada,

dá importância ao revestimento vegetal dum espaço

e afirma peremptório: «O meio botânico constitui o
elo que liga de maneira indissolúvel o grupo humano
ao meio físico - a um determinado tipo de solo e clima»
(p.101). O reino vegetal simboliza a unidade da vida e

o carácter cíclico da existência como hierofania de

força cósmica.

Pão é liame vital. Marialcina (Não é uma Estrela)

num breve poema com o título Valor transmite essa

ideia: «Milho / a brilhar / ao sol. // Vidas / da mesma
cor // Alimento / calor». O trigo, benesse de origem

concedida por Deméter, a deusa maternal da Terra,

ainda hoje se deita aos noivos que saem da igreja

depois de casados. Trigo é símbolo de abundância e

os grãos que contém, comparados ao ovo do mundo,

remete para as origens. Em muitas terras da Beira,

as fogaças oferecidas aos noivos eram constituídas

por alqueires de trigo. Também o arroz tem uma

simbologia afim - se o trigo é elemento essencial na

Europa, o arroz é na Asia. Significa felicidade e

fecundidade, a pureza primeira. Daí estar igualmente

presente nos obséquios aos noivos.

Não se contêm os poetas da Beira Baixa no cântico

sempre renovado aos cereais e aos frutos, por vezes
numa ânsia de libelo que pretende a igualdade na

distribuição de bens essenciais, como no poema Mais
Justiça (Versos - Poemas de Amor e Saudade) de

Manuel Dias Catana:

(...)
E admirei muitos campos verdejantes
Donde o trigo e o milho hão-de brotar,
Com que o homem, nas lidas fatigantes,
Hão-de um dia o seu corpo alimentar.
E vi frutas docinhas, saborosas:
O alperce, a maçã, a doce pêra,
Mais perfumadas do que as frescas rosas
Nas amenas manhãs de Primavera.
Uvas de muita estirpe e cambiante,
De sabor raro, fresco, delicioso,
A bela melancia refrescante,
O melãp perfumado e saboroso,
E o nectar puro, ardente e cristalino,
Que ao homem dá vigor e alegria,
Tudo fazendo crer que há um Ser Divino,
Ser que tudo nos dá e tudo cria.
- Ó Deus, alto Senhor Omnipotente,
Autor de tanto mimo e maravilha,
Distribui esses bens por toda a gente,
Pondo a maior justiça em tal partilha!

As dádivas da Terra são para todos os homens da

Terra. Dádivas de fazer crescer água na boca, com

aromas, sabores, que se imiscuem na boca em

Sonancias

Boca de rosa
amor profano
boca de espinhos
amor bravio

boca de amoras
amor de vinho

boca salgada
acre ciúme

boca exangue
amor vazio

Fernando Namora (Nome para uma Casa)

Destes retalhos de reflexões, se deduz que o

primeiro elo à vida passa pela alimentação.

Alimentação que a linguagem assimila, que alimenta

frequentemente a palavra poética. E a palavra poética

enche-se de elos vegetais, de sugestões de repleção.

Nada melhor para terminar que um canto à terra

prenhe das benesses de Deméter, na voz de António

Salvado (Utere Felix, p.16):

Cantarei porque a terra está madura
e as papoulas namoram as cigarras
e as madressilvas trepam pelos muros
e lá ao longe alvoram alvoradas
Resplandece no brilho dos trigais
a voz secreta duma brisa ondeante
Soltam chamas os frutos quando estala
a sua casca maternal e quente
(...)

Elos à vida: os alimentos. Que estão na palavra

poética. São também alimento da palavra poética.

* Docente na Escola Superior de Educação de C.
Branco. Mestre em Literatura Portuguesa

33



Bibliografia

ANDRADE, Eugénio de, Poesia e Prosa (1940-
1986). I Vol.. 3ª edição aumentada. -Lisboa: Círculo
de Leitores, 1987.

CAMILO, João, Na Pista Entre as Linhas. -Lisboa:
Imprensa Nacional - Casa da Moeda, 1982. Col. “Plu-
ral - Gota de Água”.

CASTRO, Josué de, Geopolítica da Fome. 3ª edição
revista e aumentada. -Porto: Brasília Editora, 1978.

CATANA, Tenente Manuel Dias, Versos - Poemas
de Amor e de Saudade.-Castelo Branco, 1969.

DIAS, Jaime Lopes. Beira Baixa. -Lisboa: Livraria
Bertrand, s/d.. Col.”Antologia da Terra Portuguesa” n°7.

MARIALCINA. Não é uma Estrela. Poesia de
Marialcina. -Covilhã: Edição da autora, s/d..

NAMORA, Fernando. As Frias Madrugadas. 6ª
edição. - Amadora Livraria Bertrand, 1978.

NAMORA, Fernando. A Noite e a Madrugada. -
Lisboa: Editorial Verbo, s/d. Col. “Biblioteca Básica

Verbo”, n° 18 - Livros RTP.
NAMORA, Fernando. Nome para uma Casa -Lisboa

Livraria Bertrand,1984.
PROENÇA, António Ramos. Memórias de um

Médico - Factos, historietas e... ocorrências. Pequenas
e despretensiosas narrativas, algumas com sabor
mais ou menos alegre e até anedótico. -Castelo
Branco: edição de autor, 1980.

ROCHA, Andrée Crabbé. Um Motivo Obsidiante na
Narrativa Queirosiana. In: «Temas de Literatura
Portuguesa». -Coimbra, 1986.

SALVADO, António. O Corpo do Coração. -Lisboa:
Átrio, 1994.

SALVADO, António. Interior à Luz. Nova Edição. -
Coimbra A Mar Arte, 1995.

SALVADO, António. Utere Felix. -Castelo Branco:
Belgaia - Produção Cultural, Lda, 1990.

VILHENA, Maria Assunção. Gentes da Beira Baixa
- Aspectos Etnográficos do Concelho de Idanha-a-
Nova. -Lisboa, Faculdade de Letras: Edições Colibri,
1995.

34



A influência mediterrânica na vida científica portuguesa do século XVI.

A BOTÂNICA DA BACIA MEDITERRÂNICA EM AMATO LUSITANO

por António Manuel Lopes Dias*

1. Notas acerca das origens da cultura árabe

“Tudo se faz pouco a pouco,...”

“O meu coração nú” de Baudelaire

Em fins do século VII as guerras de expansão

chegavam ao fim e nessa época foi decidido substituir

o grego pelo árabe em documentos oficiais. O Corão

foi sempre copiado em árabe. Até à fixação por escrito

e em árabe, muitas ideias sobre diferentes temas

estavam armazenados na memória das pessoas e

eram transmitidas de boca em boca e de geração em

geração.

A escrita tornou-se usual a partir da segunda metade

do século IX, graças à rapida arabização do Próximo

Oriente e ao conhecimento da técnica da fabricação

de papel. Este foi descoberto por um chinês, Ts’ai

Lun, segundo a tradição e começou a fabricar­se no

Turquestão oriental no séc. V. Por volta de 757,

produzia-se já em Samarcanda por mãos chinesas,

possivelmente prisioneiros da guerra e através das

costas mediterrânicas chegam a Tunis no tempo dos

aglabíes, quer dizer, antes de 909, e ao AI - Andaluz

antes de meados do século X, pois daquela época

são os Breviário e missal moçarabe de Leiden

(mosteiro de Silos) e o Glossário arabicolatino da

mesma cidade, hoje holandesa.(15)

Palavras árabes ou persas e mesmo latinas ou

gregas, remodeladas numa pronúncia oriental de todas

as origens receber-se-á o seu contributo: álcachofra,

albricoque, açafrão, carmezim, algodão, alcool,

alcatrão, zero, algebra, entre muitas outras. O

português recebe o vocabulário árabe em dose maciça

- mais de 900(10).

2. Trocas culturais e científicas entre o Oriente
e o Ocidente

As trocas culturais e científicas entre o Oriente árabe

e o Ocidente cristão tiveram lugar nas regiões que

conheceram sucessivamente uma ocupação

muçulmana duradoura e uma reconquista cristão: a

Sicília e a Itália do Sul, a Espanha sobretudo e também

Portugal.

Graças a numerosas tradições de obras filosóficas

e científicas de árabe em latim, o Ocidente redescobriu

a herança antiga até então conservada em trechos

esparsos, enriqueceu-se com métodos e técnicas

novos, encontrou as bases de um desenvolvimento

intelectual decisivo.

Gerardo de Cremona traduziu para latim grande

soma de conhecimentos médicos árabes, como é o

Cânone de Ibn Sinâ (Avicena). Uma mesma realidade

se nos impõe e suscita a nossa curiosidade: a

medicina árabe então em todo o seu esplendor e

iluminava todos quanto dela se aproximavam.

A idade do ouro dos países muçulmanos desde o

séc. VIII ao IX ajudada por condições materiais

favoráveis, nomeadamente a extensão do espaço

geográfico, as riquezas artesanais, e agro-pecuárias

e as trocas comerciais. Face ao Ocidente do início

da Idade Média apresentava um avanço espantoso, a

filosofia e a ciência árabes levavam os seus frutos a

uma Europa que começava o seu próprio despertar.

A cultura árabe deixou então de ocupar no campo

histórico o lugar privilegiado que fora até então o seu,

falando-se de declínio. Mas não se pode esquecer

que o Ocidente muçulmano continuou a viver graças

às descobertas dos grandes sábios, mais difundidas,

ensinadas e comentadas incansavelmente, embora a

medicina árabe, tal como as outras disciplinas,

tivessem deixado provas de dinamismo criativo e

fecundo, como acontecera nos séculos anteriores.

Muitos dos sábios, incluindo os maiores, como

al­Râzi (Rhazés), al-Madjûsi (Haly Abbas), Ibn-Sinâ

(Avicena) são de origem persa, mas como a língua

árabe, foi o seu meio comum de expressão, falamos

de medicina árabe.

Todas as religiões, tinham homens sábios que

trabalhavam lado a lado. Por isso, muitos falarão da

35



medicina “islâmica”, que se difundiu num império cujas
bases, culturais e religiosas foram o Islão e alguns
dos seus representantes mais ilustres, foram cristãos
ou judeus e não muçulmanos.

Sem dúvida que a ciência médica praticada no
Oriente muçulmano repousa largamente sobre
concepções antigas herdadas de Hipócrates. A teoria
humural exerceu uma influência prepoderante na
medicina até ao século XVIII. Doutrina filosófico­médica
inserida num sistema global de explicação do mundo.
A boa saúde resultava da mistura em boa proporção
de humores, do seu equilíbrio que o médico devia
querer atingir os seus doentes. Também é preciso ter
em conta o paciente, devido ao seu temperamento,
aos seus hábitos alimentares, às suas doenças
antecedentes, ao clima da sua região e novelos de
coisas que o doente acrescentava.

3. A herança grega

Os fundamentos antigos foram conhecidos pelos
sábios árabes, sobretudo graças às traduções das
obras gregas.

A literatura médica antiga, fora ensinada e
conservada, em universidades como a de Alexandria,
no Egipto, e com mais cuidado no Hospital de
Gondêshâpur no sul da Pérsia.

Assim como figuras históricas que foram notáveis
como al-Mansûr que contratou Djurdjîs b. Bukhtîshû
médico em Bagdade e que foi director do hospital de
Gondêshâpur e o sábio cristão Hunayn b. lshâq, chefe
de fila de uma verdadeira escola de tradutores.

O califa al-Ma’mûm que fundou a “Casa da
Sabedoria”, em Bagdade, na primeira metade do
século IX, uma academia. Hunayn b. Ishâq traduziu
em sírio e em árabe 129 tratados de Galeno.

Através destas traduções com exigências científicas
modernas, a obra de Galeno foi largamente difundida.
Com estas versões árabes, os Aforismo, os
Prognósticos, as Epidemias, de Hipócrates e o tratado
de Botânica de Dioscórides, os escritos de Rufo de
Éfeso, as compilações dos sábios bizantianos como
Alexandre e Paulo de Egina e outras obras.

Esta herança grega, assimilada através das
traduções criou um vocabulário médico que até então
faltava à língua árabe.

Do grego To xérion (medicamento em pó) foi tomado
da forma derivada do siríaco ikdîrîn, tonando­se em
árabe iksîr acompanhado do artigo defenido, al­Iksîr
que pela via da tradução latina devia dar o elixir.

Através dos hindus, sobretudo no domínio da
farmacologia, o arsenal terapêutico da Índia assenta
quase exclusivamente nas plantas. O livro de Shanaq
foi escrito no séc. IV da nossa era, foi traduzido em
pálavi, depois em árabe sob a califa Al-Ma’mûm.
Tratava de venenos e das propriedades e virtudes das
plantas.

Neste património grego e helenístico sobretudo, mas
também hindu, devem ser procuradas as origens e os
fundamentos da ciência árabe.

Al-Râzi (Rhazés) que tinha o gosto pelos livros, fez
vastas compilações e deixou quase cinquenta obras,
homem erudito e que foi director, no séc. X, de um
hospital em Bagdade. Entre os livros publicados deixou
uma enciclopédia em 23 volumes, com título notável,
do “Livro que contém tudo”. Além disso Al-Râzi cita
nos seus livros de doenças, a opinião de autores
gregos, sírios, indianos, persas e árabes. A literatura
dos mestres é considerada exemplar e dava
autoridade, além das notas das suas próprias
observações.(10)

Al-Râzi descobriu uma “verdade” que é exemplar:
“o mais recente beneficia dos dados adquiridos dos
seus predecessores, acrescentando-os com um
estudo pessoal de sua autoria”. A via do progresso
científico está firme nestas suas palavras.(5)

4. Apontamentos do domínio muçulmano na
Península Ibérica

Depois da morte de Maomé (632) empreenderam
os árabes uma guerra de conquista que, em menos
de um século, lhes deu um império que se estendia
das margens do Indo à orla do Atlântico.

Em 694 descobriu-se que os judeus peninsulares,
comparando a sua situação com a dos que viviam na
Tingitânia e continuavam a praticar o Judaísmo sob o
jugo dos muçulmanos entravam com estes em
conjuração, a fim de instaurarem o mesmo regime na
Hispânia. Segundo as decisões do Concílio de To-
ledo (XVII) os conspiradores judeus que fizessem o
apoio dos muçulmanos seriam vendidos como
escravos e perderiam todos os bens e os filhos,
maiores de sete anos eram-lhes igualmente retirados.
A sucessão dos acontecimentos veio demostrar: que
foi ineficaz, talvez por não se aplicar completamente,
a legislação anti­judaica e em outro plano que os
judeus não eram vítimas inocentes. Além de terem
urdido uma invasão dos muçulmanos, colaboraram
activamente com os invasores. Dizem os cronistas
árabes que, nas cidades onde viviam judeus, por
exemplo, em Toledo, eram estes quem as gaurnecia
com os muçulmanos, depois da conquista.

A conquista muçulmana levava sete anos, e a
reconquista cristã havia de demorar oito séculos. R.
Menéndez Pidal divide estes oito séculos, em três
épocas: (três séculos, de 720 a 1002), em que a
supremacia pertenceu aos muçulmanos; segue­se um
breve período de transição (meio século, de 1002 a
1045) em que os cristãos já são um pouco superiores
em armas. 2ª Reconquista (dois séculos, de 1045 a
1250), em que a supremacia pertence aos cristãos.
3ª Epílogo  granadino (dois séculos e meio, de 1250 a
1492) (11). A verdadeira luta entre cristãos e

36



muçulmanos, durou, pois, cinco séculos dos quais
apenas dois são de reconquista propriamente dita(12).

Ao domínio muçulmano só escapou uma pequena
região montanhosa, no extremo norte, onde se refugiou
Pelágio com os sobreviventes das hostes do último
rei visigótico, D. Rodrigo. Fiéis ao ideal da Hispânica
cristã, não tardaram esses homens a iniciar o
movimento libertador. Mas a conquista muçulmana
levava sete anos e a reconquista cristã havia de
demorar oito séculos.

A monarquia visigótica tinha tombado
inesperadamente com o desastre de 711. Nem os
muçulmanos previam que a invasão lhes resultaria a
posse, quase imediata, da maior parte da Península.
Tão rápida queda, foi imputada ao sistema de relações
entre o Estado e a Igreja. Se algumas desventuras
houve, a causa mais importante atribui-se à própria
organização política. A monarquia visigótica era electiva
e nisto residia a sua principal fraqueza. Como todos
os nobres podiam aspirar ao trono, andavam em
constantes lutas e não raro depunham ou
assassinavam os reis, para se apoderarem da coroa
(segundo Gama Barros, foram depostos ou
assassinados 14 em 34 reis).

Com excepção das Astúrias e da Galiza onde os
cristãos consolidavam o seu domínio, formaram-se
junto dos Pirinéus novos núcleos de resistência com
os Navarros e Aragoneses, era de resto, no séc. VIII,
o domínio muçulmano quase completo da Península
Ibérica.

Em fins do séc. VIII, os Francos fizeram na
Catalunha várias conquistas e constituíram com elas
uma província chamada Marca Hispânica, que serviu
de barreira contra os muçulmanos.

O quadro cronológico indica o domínio muçulmano,
primeiro dos Emires de 713 a 755, depois, dos
Príncipes e Calífas Omíadas de 755 a 1031. Os reinos
de taifas de 1031 a 1100 e por fim os Almorávidas de
1100 a 1145.

Em 755, Abderramão I vindo do Oriente, inaugurou
em Córdova uma dinastia de príncipes omíades
indepententes de Damasco, que continuaram a
chamar-se emires que Abderramão III (912-961) tomou
o título de califa. O Califado de Córdova manteve-se
até 1031.

Foi consentido aos cristãos regerem-se por leis e
magistrados próprios, mas eram geralmente obrigados
a viver em bairros à parte e excluídos dos cargos
honrosos e lucrativos. Houve numerosas tentativas para
os islamizar, carregando-os de impostos e favorecendo
os renegados. Tudo dependia da vontade dos
governadores.

Chamavam-se moçarabes aos cristãos arabizados
ou tornados árabes e que viveram sob o domínio
serraceno. Moçarabe significa “aquele que quer passar
por árabe”(13). Muitos cristãos abraçaram o Islamismo,
são os muladis. Os muçulmanos avassalados pelos

cristãos designavam-se mudéjares.
Por cerca de 881, no reinado de Afonso III criava­se

recentemente a Sé de Leão. Tinham sido restauradas
as antigas sés de Iria, Orense, Astorga, Porto,
Coimbra e Lamego. Iria viria a dar Compostela.

Cerca do ano de 900 restauraram-se as antigas dio-
ceses de Tui e Viseu e pela mesma altura
estabeleceu-se a de Salamanca.

Pertence a esta época a construção de um momento
notabilíssimo a Igreja de Lourosa (no concelho de
Oliveira do Hospital), espécime único em território
português de estilo moçarabe, cuja fundação é
atribuída ao ano de 912, mencionada numa inscrição.

Braga e Mérida eram duas metrópoles em que se
continha quase todo o território do moderno Portugal,
no tempo dos visigodos, Braga era a única metrópole
da Galiza, tendo por sufragâneas Dume, Porto, Tui,
Orense, Iria, Lugo, Britónia e Astorga. Mérida continuou
metrópole da Lusitânia, tendo por sufragâneas Pax
Julia (Beja), Lisboa, Ossonoba (Estoi), Egitânia
(Idanha-a-Velha) Conimbriga (Condeixa-a­Velha),
Viseu, Lamego, Caliábria, Cória, Évora, Avila e Sala-
manca.

Apesar de Almançor, em 997, destruir o antigo
túmulo do apóstolo S. Tiago de Compostela, D. Diogo
Gelmires nos primeiros anos do século XII concluiu a
Catedral a que, o Papa Urbano II tinha dado a dignidade
episcopal. E desde então a Basílica de S.Tiago não
cessou de crescer em glória e esplendor, tornada
centro de grandes peregrinações do mundo cristão.
Em 1120 o Papa Calisto II, transferiu para Compostela
o privilégio metropolítico da extinta Igreja de Mérida, o
que deu lugar a litígios com a Sé de Braga e os nossos
reis.

O rei Afonso VI de Leão conquistou aos mouros a
cidade de Toledo em 25 de Maio de 1085, no mesmo
dia, agonizada em Salemo, S. Gregório VIII, antigo
monge de Cluni, de nome Hildebrando.

De 1100 a 1145, os Almorávidas, vindos de África,
impuseram o seu domínio aos vários avanços dos
cristãos. Na época dos Almorávidas funda-se a
monarquia portuguesa (1100 a 1145).

Abu Iúçufe Iacube de 1190 a 1191, fez grandes
invasões e assim este Califa almóada, reconquistou
quase todas as praças a sul do Tejo.

A 16 de Julho de 1212 travou-se a batalha de Navas
de Tolosa a que os mouros chamavam “da desventura”
que teve a vitória completa das armas cristãs. Para
ela contribuiram Afonso II de Portugal, com tropas
portuguesas.

A reconquista definitiva do território português
concluiu-se no reinado de D. Afonso III na campanha
iniciada em Março de 1249 no Algarve e ultimada pelos
freires militares de Santiago de Avis.

Passado um século deu-se a batalha de Salado (30
de Outubro de 1340), em que as nossas tropas saíram
vitoriosas sob o comando do rei D. Afonso IV.

37



A obra da Reconquista, começada por Pelágio nas
Astúrias, pode dizer-se que só terminou em 1492,
quando os reis católicos, Fernando e Isabel, tomaram
aos mouros o reino de Granada. Este período durou
perto de oito séculos, e os príncipes cristãos de
Espanha tiveram de lutar, quase constantemente con-
tra os mouros.

A Cruzada Hispânica influiu assim, nas Cruzadas
do Oriente e, em compensação recebeu delas valioso
apoio, pois muitos dos cruzados colaboraram na
conquista de cidades de terras do litoral portucalense.

O Renascimento com os seus homens, iria abrir
uma nova página da história, que teve entre nós a
grande influência árabe, tardiamente terminada.

5. A flora da bacia mediterrânica

A influência mediterrânica é grande nos países
ribeirinhos ou não o sendo apresentam os seus
indícios. Geralmente os estudos referem-se a países
a norte do mar Mediterrânico de carácter europeu e
envolvendo as diversas áreas pertencentes às suas
diversas línguas. Actualmente, com os estudos do
Saara central, foi descoberta uma flora tipicamente
mediterrânica que resultou numa das maiores
supresas provocadas pela exploração botânica. A
vegetação na região montanhosa do Hoggar é
indiscutivelmente mediterrânea(14).

Abulcassis, cirurgião de Córdova e Galeno, célebre
médico grecoromano, são indicados como utilizadores
de plantas de origem árabe. Assim, como Teofrasto e
Dioscorides de Anarzabei na sua célebre De materia
medica também as indicavam. Muitos célebres são
Ibn-Sîna, hoje conhecido por Avicena, al-Râzî =
Rhazés e ainda al-Madjûsî também conhecido por

Haly Abbas, estes de origem persa(9).
O rosmaninho conhecido por iazir, klil e hasalhan.

O hortelã por mersit, hana ou nana. A salva era
conhecida por kusa ou takruf e no Egipto por sasaf. O
mirto dos heróis era conhecido do árabe por tehan, e
no Sahel por mersin, e no Saara por tafeltest. A
palmeira-anã tinha o nome de dum e a palmeira

tamareira designava-se por nekla. A giesta tinha o
nome de sedida e ainda de tellegit. A anábase
chamava-se dega ou belbel e ainda djell. A figueira
era designada por at-tin no Corão e ainda por três
nomes argelinos telukant, tagerut e kerma. Assim

como o pinheiro era conhecido por azumbei, seunber
e sunber.

Mais adiante vamos ver como Amato estava bem a
par dos conhecimentos do Mediterrânico e como os
utilizou na sua vida profissional.

6. Os médicos mais citados nas Sete Centúrias

Medicinais

Entre os muitos médicos citados por Amato
aparecem em maior quantidade e não menos, em
qualidade, como observaram vários estudiosos
médicos, Hipócrates, Galeno e Avicena.

Hipócrates de origem grega, nasceu na ilha de Cos,
cerca de 450 a.C. e parece que viveu mais de cem
anos.

A 1ª Ed. Das obras de Hipócrates data de 1525 e foi
impressa em Roma. A 1ª Ed. Grega foi executada em
Veneza em 1526.

Galeno nasceu em Pérgamo de 128 a 138. Estudou
medicina em Alexandria, voltando depois a Pérgamo
e mais tarde a Roma onde ganhou a sua consagração.

Os árabes consideravam-no o príncipe do médicos
e os hebreus nobilis chirurgus. Era considerado um
sábio oriental, o que explica o carinho fidelíssimo que
os árabes e judeus dispensaram.

Algumas das obras de Galeno conhecem-se apenas
a partir de versões árabes ou latinas.

Avicena filósofo e médico árabe, nasceu em
Bukhara, em 980 e morreu em 1037. Os seus
trabalhos baseavam-se nos gregos que conheciam
através de traduções árabes.

O sistema médico de Avicena ficou sendo por largo
tempo, a autoridade por excelência do ensino e da
prática da medicina.

Os seus escritos foram já em 1493 traduzidos em
latim e várias vezes reimpressos.

Os mestres considerados, são os mais citados por
Amato não esquecendo que muitos outros, aqui e ali,
também o foram.

Assim, temos o seguinte quadro, para não fastidiar
o leitor, sintetizamos em seguida, as citações:

As médias de citações pelas sete Centúrias dão
respectivamente:

- 43,0 para galeno
- 25,1 para Hipocrates
- 16,3 para Avicena

38



- 6,7 para Aecio de Amida, autor do Terabiblos.
O somatório dos totais, dão-nos 638 citações.
É curioso verificar que para Amato, Galeno é de longe

o mestre mais citado, ainda mais que “o pai da
medicina”, Hipócrates.

E mesmo Avicena, ultrapassa a centena de vezes
com que é citado.

Os médicos limitavam o seu saber ao saber que
escorria das obras de três grandes médicos:
Hipócrates, Galeno e Avicena. O que originou o
marasmo da medicina até ao renascimento, na opinião
de alguns(5).

Mais uma vez, a influência oriental e grega saltam à
vista e a maior parte das vezes através dos árabes.

Por último apraz-nos considerar a riqueza de
citações de medicina e de botânica no século XVI, só
comparáveis a livros muito posteriores aos do período
que agora estudamos.

Não resistimos à tentação de uma notícia deste ano
de Gérard Badou, na revista L’Express, em que se
refere à varíola.

No século VII depois de J. Cristo, o vírus da varíola
é introduzido na Europa com as invasões árabes.
Assim como as cruzadas veicularam a varíola nos
sécs. XII­XIII.

No séc. XVI após as conquistas espanholas, a
varíola provocou o desaparecimento de mais de
metade dos índios do México e do Perú. No séc. XVIII
a pequena varíola, como então era conhecida, matava
todos os anos na Europa de 200 a 600 mil pessoas.

Há cerca de trinta anos, continuava em estado
endémico, numa trintena de países, e provocava
anualmente, dois milhões de mortos.

Felizmente na Somália, em 1977, um ilustre
desconhecido podia-se gabar de ser o último caso
mundial de varíola(1).

Conclusão: A influência mediterrânica na vida

científica de Amato.

No século I da nossa era dois autores, Plínio, o
Velho, para a sua história natural, e o médico grego
Dioscórides, que escreveu a Matéria médica,
conseguiram assimilar os conhecimentos eruditos da
fitoterapia.

No século II d.C., um outro médico de origem grega,
Galeno da escola de medicina do tempo de Esculápio,
em Pérgamo, redige uma súmula de todos os
conhecimentos eruditos da arte de curar. Aí menciona
mais de 450 plantas medicinais e recomenda a
necessidade para qualquer médico, de ter grandes
conhecimentos de botânica e de ervanária.

As iniciativas eruditas dos gregos são aproveitados
pelos mercadores siríos que as começam a introduzir
no Próximo Oriente. Na escola de Jundeshapur, na
Pérsia, e graças aos sírios, ideias terapêuticas gregas,
judias, persas e hindús são permutadas e

confrontadas. Os calífas chamam a Bagdade, muitos
sábios e, deste modo, a medicina árabe utiliza diversas
fontes de saberes médicos e fitoterapêuticos
enriquecidos pelas descobertas árabes. Pelo ano mil,
Avicena enumera 650 plantas medicinais, o que
representa um aumento sensível comparada com as
enumerações de Discórides e de Galeno(5).

A abadia beneditina de Monte Cassino, entre Roma
e Nápoles, apresenta o interesse de ter mantido
relações com a escola de medicina criada em Salerno
no séc. IX, notável excepção em termos de estagnação
da ciência médica. A lenda atribue a sua criação à
iniciativa conjunta de quatro médicos, um grego, um
árabe, um judeu e um salernitano. Durante três
séculos, a escola é o berço da renovação da medicina
e da botânica. Chegam a elas doentes de todas as
proveniências, nomeadamente cruzados doentes
regressados da Terra Santa. É célebre a assimilação
do código de um médico judeu da Tunísia, Isaac
Judeu, divulgando por um médico itinerante
Constantino Africano.

Aquele código tinha um pouco mais de centena e
meia de plantas, das quais algumas eram ignoradas.
O maior obstáculo mediaval ao progresso do saber
médico é a obrigação resultante da religião dominante
de crer em males que são castigos divinos. No
entanto, as plantas, podem ser consideradas como
um dom divino, à disposição dos seres humanos para
os libertar dos sofrimentos. O estatuto ambíguo, pois
as infusões de feiticeiros e os remédios com boa
reputação, todos contém plantas!

A inovação em Salerno onde se redigem tratados
de valor como Circa instants, de 1150 que enumera
229 drogas vegetais e que tem já novidades árabes.
Entre os numerosos aforismos desta escola, retivemos
este que é muito curioso: Se os médicos te põem
defeitos, substitui-os pelas três ideias que praticamos
aqui: bom humor, repouso e sobriedade.

Esta é florescente em Espanha, onde se implanta
com a conquista islâmica. Ibn al Batyar, aumenta em
cerca de 200 plantas o conhecimento sobre remédios
vegetais. Alberto, o grande, professor em Paris, escreve
o De Vegetalibus onde se refere a avicena, e o Circa
instans salertiano e dá ideia dos conhecimentos que
possui como naturalista, passo importante para o
renascimento que vem a seguir. A corrente de
observação, de experimentação e de inovação saída
da escola de Salerno reforça-se. A escola de medicina
de Montpellier a partir do séc XI orientada neste sentido,
adquiriu uma incontestável notoriedade. Montpellier
tinha um comércio importante com a Espanha
islâmica e com o Levante. Esta escola beneficia do
conhecimento das medicinas árabe e judia espanhola
e da protoquimiatria árabe, que, com o auxílio da
alquimia, suscitará grandes desenvolvimentos em
matéria médica.(5) (13)

Enfim, a qualidade de ervanário só será reconhecida

39



no século XVI e aí dizia-se simplista.
Na Biblioteca de Leipzig tem um livro de 1498, em

latim, com título “Herbarius” que não teve mais de 5
exemplares. Tem 150 gravuras feitas manualmente e
são coloridas. De 1489 e da autoria de Schoeffer existe
o “Hortus sanitatis”. Com o mesmo título e da autoria
de Meidenbach, de 1491, uma espécie de tratado
sobre a matéria.

As edições de Leipzig (da biblioteca) portanto
alemãs, foram levadas para Moscovo, no fim da 2ª
Guerra Mundial, e caiu um silêncio profundo sobre os
mesmos, até este ano em que foram devolvidos à sua
pertença, segundo a “Conaissance de l’Art” de Verão.
Calcula-se que as edições são de Guttemberg. Apesar
da botânica e do seu desenvolvimento na actualidade,
o vegetal e as suas virtudes curativas nunca perderam
completamente a sua aura de mistério. Ainda hoje,
no mundo, o surto de interesse pelas plantas, é cada
vez maior e calcula-se em 12000 as plantas
aromáticas e medicinais que actualmente interessam.

* Engenheiro Agrónomo.

Bibliografia

1) BADOU, Gérard, 1995, Sauver le vírus. Variole,
L’Express, nº 2295, 6 Juillet, Evénements, pg. 22,
Avenue Hoche 61, Paris 75411 Cedex 08.

2) BAUDELAIRE, Charles, 1988, O meu coração a
nu precedido de Fogachos, Trad, pref. e nótulas de
João Costa, Guimarães Edit., Lisboa.

3) FICALHO, Conde de, 1884, Plantas Uteis da Áfri-
ca Portuguesa, Imprensa Nacional, Lisboa.

4) FREITAS, Augusto S. Bardoja de, 1908, Indice
para a obra Plantas Uteis da Africa Portuguesa pelo
Conde de Ficalho, Sociedade Geografia de Lisboa,
Lisboa.

5) LE GOFF, Jacques, 1991, As doenças têm
história, 2ª Ed., Ed. Terramar, Lisboa.

6) LE GOFF, Jacques, 1995, A Velha Europa e a
Nossa, Tradução de Regina Louro, 1ª Ed., Ed. Gradiva,
Lisboa.

7) LUSITANO, Amato, 1980, Centúrias de Curas
Medicinais, Vol. I a IV, Prefácio e Trad. de Firmino
Crespo, Univ. Nova de Lisboa, Fac. Ciências Méd.,
Lisboa.

8) KITSIKIS, Dimitri, 1985, L’Empire Ottoman, Col.
Qui sais­je? Presses Universit. De France, Paris.

9) MATVEJEVITCH, Predrag, 1994, Breviário
Mediterrânico, Tradução de Pedro Támen, Quetzal
Ed., Lisboa.

10) MIQUEL, André, Serge Bonim, 1971, O Islame
e a sua civilização, Sécs. VII-XX, Tradução de Fran-
cisco Nunes Guerreiro, Ed. Cosmos, Lisboa, Rio de
Janeiro.

11) OLIVEIRA, Pe Miguel de, 1994, História
Eclesiástica de Portugal, Actualização de Pe Artur
Roque de Almeida e Prefácio do Pe António Costa
Marques, Publicações Europa­América, Ldª, Mem-
Martins, Portugal.

12) PALENCIA, A. Gonzáles, 1925, História de La
Espanã Musulmana, Edt. Labor, Barcelona.

13) PLAJA, Fernando Diaz, 1995, A vida quotidiana
na Espanha Muçulmana, Colecção Biblioteca de
História, Nº 10, Tradução de Artur Lopes Cardoso,
Lisboa.

14) QUÉZEL, Pierre, 1954, Contribution à l’étude
de Ia flore et de Ia vegetation du Hoggar, Argel.

15) VERNET, Juan, 1978, La Cultura Hispanoárabe
En Oriente Y Occidente, Ed. Ariel, Barcelona.

40



A ALIMENTAÇÃO NA ALDEIA DO MALHADAL NAS PRIMEIRAS
 DÉCADAS DESTE SÉCULO

por Maria da Assunção Vilhena Fernandes*

A alimentação “é o acto básico mais primitivo de
todo o ser vivo”. Consiste em ingerir toda a substância
que serve para a nutrição - os alimentos. Em resumo,
consiste em comer que é uma necessidade e um
prazer.

José Albano Marques escreveu:

“Comer! Oh! Sim comer.
É lei da natureza.
Mas, quando um prato
É misto de beleza
E de sabor.
O seu preparador
É com certeza
Um príncipe,
Um rei,
Um grão-senhor!”

É um poema interessante, mas os pratos de que
vou falar não são “misto de beleza”; sê-lo-ão de sabor
para quem foi criado com eles, mas sobretudo de
conforto para o estômago. O “seu preparador” não teria
sido, ao longo dos tempos, nem príncipe, nem rei,
nem grão-senhor, mas a modesta dona de casa, mãe

de família, de uma aldeia do concelho de Proença-
-a­Nova.

A alimentação é dos elos mais fortes e significativos
entre o homem e o meio. O Malhadal, com uma
população que vivia essencialmente da agricultura, no
princípio do século sofria de muitas carências,
principalmente alimentares, porque o terreno arável
era pouco, os métodos de cultivo primitivos e,
consequentemente, as colheitas eram más.

Desde tempos imemoriais que a base da
alimentação do povo desta zona da Beira consistiu
nos cereais, nas castanhas, nas hortaliças e legumes,
complementada com a carne dos animais criados com
os mesmos produtos agrícolas: porcos, cabras,
galinhas, coelhos...

Os produtos da terra
Os cereais

O pão era o principal alimento deste povo. Para o
fazer, cultivava-se três espécies de cereais, conforme
a qualidade do terreno: em maior quantidade o milho,
depois o centeio e, por fim, o trigo. Era com o milho
que se fazia a broa, o pão mais usado, que só se

41



cozia de 15 em 15 dias para poupar lenha, tempo e
esforço.

Quando as searas produziam mal, nas casas mais
pobres o pão era racionado, só se comendo às
refeições.

Havia casas em que se conservava escondido ou
fechado à chave e só a mãe ia buscar, antes da
refeição, o pão necessário.

Algumas famílias, que viviam com mais abundância,
pelas festas, faziam broa triga-milha que era mais
macia; outras misturavam metade da farinha de centeio
com metade de milho-pão meado. Como nestes
terrenos o trigo produzia muito mal, só se fazia pão
de trigo para as bodas, para os doentes ou para as
parturientes.

O restante trigo conservava-se na arca para, ao longo
do ano, se ir moendo para os caldos para os doentes
e crianças de peito, cujas mães tivessem pouco leite,
para fazer fritos (cascoréis, belhós...) e bolos, para
as bodas e batizados (bolos dormentes, pão leve,
bolos miúdos) e para as “filhoses da azeitona”.

Para a merenda das mulheres que iam levar a “visita”
aos noivos, cozia-se pão de centeio.

A farinha de centeio também servia para fazer as
farinheiras. Do milho moído mais grosseiramente, isto
é, com a mó de cima mais levantada, faziam-se as
papas de carolo que se temperavam como as de farinha
mais fina, com sal e azeite e, por cima, mel que havia
em todas as casas.

As hortaliças e os legumes

As hortaliças que mais se cultivavam para a
alimentação humana eram as couves (ratinhas e
tronchudas) e os nabos. No Verão plantavam-se
almeirões, uma espécie de salada dura que se come
no Outono e Inverno. Semeavam-se várias espécies
de abóboras (porqueiras e doces), cabaças e feijão,
que se comia verde no tempo quente e do qual se
guardava algum seco para comer ao longo do ano.
Era quase sempre tão pouco que as mulheres o
debulhavam à mão. Cultivava-se, em abundância,
alface (de cortar), pepinos e tomates que se comiam
em salada e seriam uma das principais fontes de
vitaminas. Colhiam nos poços ou represas e nos
ribeiros alguns agriões que também eram consumidos
em salada e no Outono, “gasalhos”(cogumelos) que
comiam assados ou guisados, para condimentar os
“afogados” cultivavam salsa, alhos e cebolas. Estas
cruas, também serviam de conduto para um bocado
de broa. As batatas, que se cultivavam em pequenas
quantidades e produziam pouco, eram um luxo, no
princípio do século. Cultivavam em abundância gilas
e beterrabas brancas e amarelas para os animais.
Pena que não as soubessem cozinhar para eles!

Em 1950, quando cheguei ao Malhadal,
desconheciam a cenoura, o espinafre, os coentros, a

batata doce, etc., e cultivavam apenas pequenos
canteiros de favas e ervilhas que cozinhavam com a
casca como o feijão verde; não sabiam comer as favas
e as ervilhas verdes, em grão.

Os frutos

A castanha era o fruto que se colhia em maior
quantidade, antes de vir a “doença da tinta” que vitimou
grande quantidade de árvores. Apesar disso, a
castanha ainda era importante na alimentação deste
povo, suprimindo o défice em farináceos. Comia-se
assada (quando fresca) ou cozida (quando seca nos
caniços suspensos do telhado das cozinhas). Neste
caso, comia-se à colher, como sopa, aproveitando-se
a água da cozedura. Era um fruto muito apreciado e
usado na Quaresma, quando só se podia comer
“magro”.

A colheita fazia-se, habitualmente, em Outubro e
só se comia livremente nos magustos de Todos-
-os­Santos ou do S. Martinho. Depois, passava a ser
racionada como quase todos os alimentos.

Cerejas, toda a gente tinha. Era a fruta sumarenta
que havia em mais abundância e de várias qualidades,
que se podia comer livremente sem preocupação de
saber quem seria o dono da árvore, porque não se
podia guardar como a castanha e não se vendia. Até
às crianças era permitido comer quantas quisessem.
No Verão, começava-se, muitas vezes, a refeição por
um cesto de cerejas, de onde todos se serviam antes
de se abeirarem da “bacia” dos legumes cozinhados,
ou simplesmente preparados, como se passava com
as saladas.

Figos, também havia em abundância e também não
era crime nem pecado colhê-los em qualquer figueira,
fosse de quem fosse.

Abrunhos abundavam nos vales e quase toda a gente
tinha. Se não tivesse, recorria aos vizinhos. Maçãs
não havia muitas; por isso se comiam com parcimónia:
guardavam-se para as festas e ofereciam­se de
presente a quem não as tinha.

Marmelos todos tinham para as mezinhas sobretudo.
Em toda a zona que envolvia a aldeia, havia umas 6

laranjeiras que davam umas laranjas muito ácidas mas
que atraíam a garotada, talvez pela sua bela cor numa
zona tão verde. Não havia catraio que não as roubasse,
tendo depois o cuidado de lavar bem as mãos, a cara
e a boca para não se denunciarem pelo cheiro.

As uvas eram destinadas ao vinho e a ninguém era
permitido regalar-se com um bom cacho. Apesar
disso, não havia catraio que não as furtasse, nem
que fosse bago aqui, bago ali, para que não se notasse.
É que o vinho era muito importante para se beber por
festas e bodas, para dar um copo aos homens que
iam “ajudar”, para as mezinhas e para fazer sopas
para gente fraca e crianças.

Os medronhos, frutos silvestres muito abundantes,

42



podiam comer-se livremente, respeitando-se as
propriedades apenas nas colheitas para a fabricação
da aguardente.

As azeitonas, como não se comiam ao natural,
estavam ao cuidado da dona de casa e serviam de
conduto para o pão em desejuns e merendas. Às
crianças davam poucas, dizendo-lhes que não podiam
comer muitas pois as faziam “rudas”. O que é fácil
concluir: guardavam-se poucas pois, de contrário,
fariam falta para fazer o azeite, principal tempero da
alimentação desta gente e que tinha de chegar até ao
ano seguinte.

Quando, nas famílias mais pobres ou muito
numerosas, o azeite não chegava, trocava-se qualquer
produto excedentário pelo azeite indispensável e a
panela temperava-se com uma colher de banha
derretida...

Os produtos de origem animal

Alimentados com os produtos da terra, toda a gente
criava porcos, cabras, galinhas e coelhos que eram a
principal fonte de proteínas da sua alimentação.
Matavam sempre dois e três porcos, nas famílias mais
numerosas e a grande preocupação era de que não
faltasse o toucinho, ao longo do ano. Os presuntos
eram trocados por toucinho do Alentejo que diziam
“surdir mais”. Faziam grande quantidade de farinheira
com as banhas, outras carnes gordas e farinha de
centeio - o enchido mais barato, portanto - para se
comer alternado com o toucinho como
acompanhamento de couves, nabos e saladas. A
morcela, feita com sangue e alguma carne
ensanguentada, tinha de se comer nos primeiros tem-
pos a seguir à matança porque rança facilmente. O
enchido mouro e o magro (sempre pouco) guardava­se
no azeite para se comer pelas festas, bodas, malha e
para dar de merenda às visitas. Portanto, raramente
se comia carne de porco magra.

Cabras e cabritos toda a gente tinha, mas leite
nenhum adulto ou adolescente tomava visto ser
destinado à fabricação dos queijos tão úteis para o
desejum e a merenda e o farnel dos que iam trabalhar
longe do casal.

Carne de cabrito raramente se comia, às vezes no
Carnaval, pois se deixavam crescer e só se matavam
bode ou cabra velha pela malha, pelas bodas ou outras
festas em que também se comiam coelhos, galo ou
galinha que tivesse escapado dos caldos das
parturientes ou doentes...

Os ovos eram para vender à oveira que passava em
dias certos, para com esse dinheiro comprar roupa e
calçado. Também se davam às vizinhas ou comadres
para fazer os bolos das bodas ou dos batizados, ou
levavam-se de “visita” a doentes ou parturientes. Não
havia o costume de comer ovos às refeições; apenas
umas gemadas com vinho para as pessoas fracas.

Como complemento a estes produtos animais,
compravam-se sardinhas salgadas, pois, no interior
não era possível comprá-las frescas. Quem podia
comprar em maior quantidade, no mercado mensal,
costumava, depois de lhes sacudir o sal, untá-las,
uma a uma, com azeite e guardá-las às camadas em
alguidares que se guardavam nas “alojas” onde os
catraios não tivessem acesso. Só se ia buscar, cada
dia as necessárias para assar em cada refeição.

Em geral, só se fritavam para os farneis, pois era
imperioso poupar azeite. Havia pessoas que, para evitar
de as comer tão “sarnentas”, as assavam logo todas
e guardavam-nas em azeite e vinagre até se
esgotarem, às vezes dois meses. Comiam ainda
taralhões e talvez “pardalitos saltitantes” e peixes da
ribeira.

As refeições

Na época a que me refiro, as refeições eram o
“desejum”, ao sair para o trabalho, por vezes muito
antes do sol-nado; o almoço, por volta das 9,5 ou 10
horas, já depois de se ter trabalhado algumas horas;
o jantar, quando o sol já ia alto, por volta das 1,5 ou 2
horas da tarde, e a ceia, à noite, depois do regresso
do trabalho.

Nos dias longos da Primavera e do Verão, havia a
merenda, que começava e acabava em data fixa: en-
tre 25 de Março ou dia da Senhora de Março, e 26 de
Setembro, ou dia de S. Miguel. Costumavam dizer:

“ A Senhora de Março traz a merenda e o pedaço.”
(pedaço de tempo para descansar, ou sesta)

A merenda constava, geralmente de pão com mel,
pão e queijo, ou pão e azeitonas, ou figos colhidos
directamente da figueira. Se ainda era Quaresma, não
se merendava...

Nas noites mais longas, quando se faziam seroadas
a fiar ou a fazer, qualquer outro trabalho, ou se havia
visitas, fazia-se outra refeição - a tarouca - que, a
maior parte das vezes, constava apenas de pão com
queijo ou farinheira assada. Se o serão era a seguir à
matança dos porcos, fazia-se um “afogadelho”
(pequeno refogado) de fígado, bofe, entretinho,
coração, muita cebola e vinho, que formava muito
molho, onde se molhava o pão.

De que se compunham as refeições

O “desejum” era igual durante todo o ano: pão com
azeitonas ou com queijo.

Em quase todas as refeições se comia pão
(excepção quando a refeição tinha castanhas).

Na Primavera e no Verão:
- saladas: de alface, de pepino ou de tomate com

batatas cozidas cortadas miudinhas
- feijão verde com cebola e algumas batatas aos

bocadinhos

43



- nabos com batatas (poucas) temperadas com
azeite, às vezes com feijão verde partido à mão

- couves ratinhas “a monte” com azeite
- couves ratinhas requentadas (cozidas de véspera),

com broa
No Outono e Inverno:
- sopa de cabaça com hortaliça
- papas de carolo ou farinha de milho mais fina, com

azeitonas ou com mel
- fritos de abóbora (principalmente na Quaresma)

castanhas secas cozidas (espécie de sopa)
- nabos cozidos - rama e cabeça, com azeite
- salada de almeirão com feijão seco cozido ou

batatas cozidas esmagadas
- couves tronchudas “a monte” com azeite ou ossos

de porco
- couves cozidas acompanhadas de castanhas

assadas em vez de pão.
Os naturais desta terra costumavam dizer que

“quando tivessem comido couves 18 vezes era
domingo...”

O acompanhamento (conduto) destes pratos era
quase sempre o mesmo: sardinhas assadas,
toucinho, farinheira ou morcela se ainda havia alguma
coisa. Só os adultos comiam uma sardinha inteira.

Arroz e massa raramente se comia porque não havia
dinheiro para se comprar com fartura; oferecia­se de
“visita” a pessoas doentes, poucos que os comiam
além das parturientes.

Coisa estranha: nas bodas chegavam a fazer mais
de 30 pratos, todos à base de carne, cozinhados de
diferentes formas, com macarrão, arroz, batatas, etc...
Aí esqueciam o racionamento...

Em casa, comia-se na cozinha, sentados em
“tropeços” em volta de uma pequena mesa sobre a
qual se colocava a “bacia” da comida, de onde comiam
todos, com cuidado para que as colheres não se
entrechocassem. Só se comia em pratos individuais
em refeições de festa.

Se iam trabalhar longe da povoação, levavam farnel,
geralmente sardinha frita ou toucinho e um bocado de
queijo embalados em folhas de couve. Quando havia
muitos ovos, coziam ou fritavam-se alguns para os
farneis.

A alimentação infantil

Disse-me uma vez uma velhota, referindo-se às
restrições com que criara os filhos: “Tanto que nós
passámos para criar os filhos! E aí estão fortes e
saudáveis!”

Após o parto, se tudo corria bem, as crianças eram
criadas ao peito, mas se as mães não tinham leite,
começavam os problemas: procurava-se, no casal,
uma mulher caridosa que ainda estivesse a amamentar
o seu filho, para partilhar o seu leite com o infeliz que
estava condenado à morte se não fosse mamar esse

leite. As vezes não se encontrava nenhuma mulher
nessas condições e as pobres mães sem leite,
tentavam tudo para salvar os filhos: davam-lhe leite
de cabra à colher, se havia alguma cabra em
condições; preparavam caldos de farinha - triga com
leite - mas se não o havia, faziam os caldos só com
farinha crua apenas escaldada com água e um pouco
de açúcar; davam-lhe sopas de vinho; mastigavam pão
ou batatas que, depois de muito bem ensalivadas,
eram introduzidas na boca das crianças que, com
dificuldade, engoliam esse bolo.

A mortalidade infantil, nos primeiros meses de vida
era grande, tanto pior quando surgiram epidemias
como febre tifoide, garrotilho, varíola e outras.

No Malhadal muitas vidas foram ceifadas;
certamente foram as mais débeis que não resistiram.
É possivel que as que resistiram sejam esses filhos
fortes de que me falou a minha informadora? Ter-se-á
dado um fenómeno de selecção natural?

As crianças que atingiram a 2ª infância, deixavam
de ser tratadas com os desvelos com que foram na 1ª
e nem sempre comiam quanto queriam e aquilo que
gostariam de comer: não lhes davam ovos, nem leite
(apenas um pouco de almece), não comiam
regularmente carne magra, comiam apenas metade
ou a terça parte de uma sardinha, um bocado de
toucinho ou de farinheira (apenas farinha e gordura),
poucas azeitonas, pouco queijo (come o pão e cheira
no queijo!), enfim, comiam da mesma “bacia” dos
adultos, se queriam sobreviver. Cedo começaram a ir
para os campos com as cabras e aí, com os mais
velhos, aprenderam a lutar pela sobrevivência.
Contaram-me homens e mulheres que foram crianças
nas 1as décadas do século, o que por lá comiam, além
do bocado de broa que levavam na bolsinha: azedas,
rebentos tenros de carqueja, pequenos bolbos de uma
espécie de lírio a que chamavam “gambozinos”,
putegas das estevas e dos sargaços, flores de
marmeleiro e de sargaço branco e chupavam algumas
flores como o suga-mel. Amadurecidos pela dureza
da vida, passaram a deitar a mão a tudo o que
encontravam, pertencesse a quem pertencesse.
Escolhiam os melhores medronhos, figos, laranjas,
abrunhos, uvas, marmelos, maçãs ...

Longe do casal, ajudavam-se uns aos outros a tirar
o leite das cabras, às vezes, deitados no chão de
papo para o ar, ordenhando directamente para a boca.
Outras vezes, partiam ramos de figueiras, espremiam
o leite que ela segrega para uma grande folha côncava,
ordenhavam para aí o leite de cabra que coalhava e
comiam os coágulos com uma folha rija que servia de
colher.

Na capoeira, na ausência das mulheres da casa,
tiravam um ou outro ovo, de modo a que não se
notasse a falta e cozinhavam-no do modo que lhe
fosse possível.

Nas “alojas” sempre encontravam momentos

44



oportunos para tirar qualquer coisa que se pudesse

comer, principalmente nos dias a seguir à matança

em que as carnes estavam na conserva.

Terão, com essa conduta, encontrado as proteínas,

as gorduras, as vitaminas e os sais minerais de que o

seu organismo estava carente?

Procurei saber se teria havido grandes avitaminoses,

graves doenças por carências e parece­me que não

as houve. Além da cárie dentária que deixou algumas

bocas despovoadas (hoje também há); alguns casos

de bócio (raros).

Não me falaram de nenhum caso de problemas de

visão nem de raquitismo. Conheci pessoas de mais

de 80 anos que enfiavam uma agulha sem óculos.

Gente que passava grande parte do tempo sob a

influência dos raios solares terá recebido deles grandes

benefícios. Os ares são puros, razão pela qual,

certamente, aqui não houve nenhum caso de

tuberculose, mesmo quando ela grassava noutras zo-

nas com resultados catastróficos.

Será que a alimentação, que se julgava tão pobre

tinha todos os elementos necessários a uma saúde

normal e que o facto de ser ingerida em pequenas

quantidades, muitas vezes racionada, foi salutar para

este povo?

* Professora efectiva do Ensino Secundário

45



Hábitos Alimentares na Serra da Gardunha
A COMIDA NO CASAL DA SERRA NO SÉCULO XIX

por Albano Mendes de Matos*

A Terra e a Alimentação

O tema da alimentação na Beira Interior tem sido

pouco tratado pela Historiografia. A comunicação que

apresentamos a estas jornadas pretende descrever

alguns aspectos da alimentação quotidiana e festiva

na aldeia do Casal da Serra, freguesia de São Vicente

da Beira, situada na vertente

Sudoeste da Serra da

Gardunha, numa altitude de

720 metros, estendendo­se

as suas terras entre as alti-

tudes de 600 e 1220 me-

tros, compreendendo um

desnível de 620 metros.

Fundamentam este estu-

do alguns testemunhos

orais de pessoas idosas da

aldeia, nascidas no século

passado, algumas das quais

tiveram contactos com

indivíduos nascidos no

século XVIII.

Até meados deste século,

o serrano da Gardunha

praticava, na generalidade,

uma “agricultura de

subsistência”(1), da qual

dependia essencialmente a

sua alimentação, trabalhando terras “foreiras”(2), de

proprietários absentistas, cuja laboração passava de

pais para filhos, sendo o foro satisfeito anualmente

em géneros.

Já neste século, após a implantação da República,

as terras foram vendidas aos habitantes do Casal da

Serra, que passaram a possuir alguma terra própria,

muitos com parcelas minúsculas, em virtude de

partilha por familiares.

No século XIX e nas primeiras décadas do século

XX, o casaleiro ainda se aproximava da natureza

selvagem, aproveitando as dádivas espontâneas, no

domínio do comestível, para ele próprio e para os

animais. No “tempo antigo”, em oposição aos dias de

hoje, como dizem , o homem conhecia perfeitamente

a Natureza e o que lhe podia oferecer. O espaço nor-

mal do homem era a terra, a fazenda, fonte dos

principais produtos para a alimentação.

Relativamente à terra disponível para a produção de

alimentos, ainda hoje estão patentes, na serra, nos

limites do Casal, três níveis de ocupação do solo com

as culturas, de acordo com

a altitude. Um nível mais

elevado, onde se podem

observar vestígios de casas

e currais, de pedra, terraços

aplainados e bordejados por

muros, cuja ocupação re-

monta a mais de dois

séculos. Pode explicar esta

ocupação nas alturas, o

pastoreio e o facto nas terras

mais baixas estarem implan-

tados soutos, de que ainda

há vestígios. Um segundo

nível de ocupação, a média

altitude, com algumas cons-

truções ainda em estado de

conservação razoável, como

casas e cortes, erguidas no

século passado e príncipios

do século presente, mas

abandonadas nos anos 50 e

60, como consequência do fenómeno de emigração.

Um terceiro nível de ocupação do solo, verifica-se

actualmente, apenas com terras laboradas na periferia

da aldeia.

A actividade laboral do casaleiro, até meados deste

século, pode dizer-se, que girava toda dentro dos

limites da produção diária, cíclica ou sazonal, de

comida para o agregado familiar, que exigia bastante

quantidade, devido ao elevado número de filhos, que,

logo na infância, eram orientados para o trabalho da

terra, numa constante luta contra a fome.

A alimentação, como primeira necessidade vital para

o homem, é também uma manifestação cultural dos

povos, quer pelo modo como são adquiridos os

46



produtos, quer como são preparados ou como são
consumidos. Estudos que tratem destes temas devem
ser preocupação da Antropologia, quer no “presente
etnográfico”, no pulsar actual dos povos, quer nas
vivências passadas, no campo da Antropologia
Histórica.

A alimentação, como problema social, porque
situado no mundo dos homens, é um dos factores
que podem indicar o grau de desenvolvimento de um
povo, ou dar a conhecer um pouco da sua história do
quotidiano, dos seus costumes e das suas tradições.
Embora de um modo superficial, ainda há uma relação
entre formas de alimentação e as regiões ou territórios
geográficos, pelo menos nas dietas tradicionais. Por
exemplo: o Alentejano consumia, essencialmente,
produtos derivados do trigo e do porco, o Minhoto, o
pão de milho, o caldo verde e as batatas, o Algarvio
peixe e figos, o Beirão do interior, pão centeio, couves,
batatas e castanhas.

Comer é uma necessidade primária. É indespensável
para o processo bio-químico do organismo. A procura
de alimentos tem sido uma preocupação permanente
de todos os povos. Perante o espectro da falta de
alimento, a preparação da comida e o acto de comer
tornaram-se momentos envolvidos por certa
sacralidade, como são exemplos o homem descobrir-
-se para comer, a mulher benzer-se para amassar o
pão, a reza, após a ceia, da oração cristã: “O pão
nosso de cada dia nos dai hoje”.

O medo da fome, como o medo da peste e da guerra,
sentimento natural do homem, é de todas as eras e a
subalimentação atinge, ainda hoje, cerca de dois
terços da humanidade.

Sob o estigma da míngua e da fome(3), vivia a
população do Casal da Serra, no século XIX, que cavava
a serra, palmo a palmo, socalco a socalco, com o
boucheiro, para lançar um grão de centeio, cuidava
do porco na furda, encomendando-o a Santo António
ou a Santo Antão, e conduzia as cabras, nos trilhos
das encostas ou canadas, na procura de pasto, numa
ligação íntima entre a terra e o homem, com uma
pluricultura pouco variada e exígua, em microfúndios
de solos pobres.

Esta aldeia serrana permaneceu num grande
isolamento até meados deste século. Teve caminho
alcatroado há menos de 20 anos e possui luz eléctrica
há pouco mais de uma década. Mercê da sua situação
geográfica e da fraca acessibilidade, a aldeia
caracterizou-se como um “isolado populacional”(4),
com forte endogamia, que condicionou uma estrutura
familiar com forte índice de consanguinidade. A “fome
da terra” e a grande pressão sobre os solos, com
colheitas paupérrimas, conduziram a surtos
emigratórios, nos finais do século XIX e princípios do
século XX. Apenas nas décadas de 50 a 60 do
presente século, os casaleiros se abrem
definitivamente ao exterior, na aventura da “emigração

francesa”.
No século XIX, com a população em crescimento,

era evidente o subaproveitamento dos solos, com a
cultura intensiva do castanheiro e as terras na posse
de meia dúzia de ricos de outras localidades. Broa,
uma malga de couves e um pouco de vinho foi a dieta
quotidiana de muitos casaleiros.

Na última década do século XIX, chegavam ao Casal
os “louceiros”, que trocavam louça por produtos
agrícolas, na altura das colheitas, e traziam a nova
de que haveria de vir um “cavalo de ferro”, a deitar
fumo, pelos campos acima, que tragueria comida para
todos(5). Referiam-se ao comboio, que chegou à Beira
Baixa em 1891. Com o comboio, a passar a cerca de
dez quilómetros, começaram a chegar alguns produtos
alimentares, mais assiduamente, como a sardinha
salgada, inacessível à bolsa de muitas famílias.

A ordem dos alimentos

No universo alimentar estabelece-se uma diferença
entre aquilo que é da natureza, o que se obtém pelo
uso da natureza e o que vem de fora. Há um conjunto
de produtos ingeríveis que não são tidos como comida,
como a água, as outras bebidas, alcoólicas ou não, e
os remédios, da farmácia ou caseiros. Numa posição
intermédia encontrava-se o tempero, como o sal, o
molho e os condimentos.

O universo alimentar pode ser estabelecido em
quatro ordens: a procedência da comida, o tipo de
comida produzida, o modo como a comida pode ser
consumida e a qualidade do alimento, sob o ponto de
vista dos seus efeitos sobre o corpo e o organismo do
consumidor.

Procedência da Comida

A comida era obtida por três vias ou tipo de aquisição:
Directamente da natureza, sem acção do trabalho

produtor do homem, sem estar incluída na
comunidade, como a caça e a colecta, actividades
não tidas como trabalho;

Pela acção do trabalho do homem sobre os recursos
da natureza, na fazenda ou no quintal, cujos os
excedentes poderiam ser vendidos ou trocados.

Vinda de fora, da vila ou da cidade, mediante compra
ou troca directa (ver quadro seguinte).

Da comida apanhada directamente da natureza,
contavam-se:

A caça de animais de três espécies: o coelho bravo,
abatido com armas de fogo ou apanhado com
armadilhas de ferro (os ferros), com redes ou à
paulada; a perdiz, morta a tiro ou apanhada com
armadilhas (aboízes); os pássaros, apanhados com
armadilhas (costilos, costelos e lousas).

Algumas pessoas utilizavam carne de cobra para
fazerem uma espécie de canja.

47



A apanha de algumas plantas ou ervas, não

generalizada a todas as famílias, como: agriões, nas

ribeiras, para caldo e saladas, labaças, nos lameiros,

para caldo, poejos, nos lugares húmidos, para juntar

ao feijão pequeno cozido; saramagos brancos, para

“ervas” (esparregado) e para caldo: urtigas, cujas

pontas tenras eram metidas no caldo e nas papas;
os cogumelos, nas variedades comestíveis, míscaros

brancos e amarelos, apanhados nos pinhais, em

Novembro e Dezembro, após a chuvadas, e “frades”,

apanhados em terrenos fortes e húmidos, comidos

assados ou guisados, simples ou com

acompanhamento de arroz ou de batatas.

Os alimentos produzidos na fazenda, pelo trabalho

do homem, provinham de três espaços:

Do pasto, da fazenda ou da serra, alimentavam-se

as cabras. Todas as famílias tinham cabras em

quantidade segundo as possibilidades em pastagem

e mão-de-obra, que eram uma fonte de riqueza, pois

davam o leite, para a dieta diária, o queijo para o

conduto, o soro para um almoço ou uma ceia frugal, e

a carne para as festas. Os cabritos eram normalmente

vendidos para obtenção de alguns reais, patacos,

viténs e coroas.

No quintal, junto da casa, ou mesmo nas lojas,

encontrava-se a “criação” ou “vivo” como os coelhos,

as galinhas e o porco, este, por vezes, em furdas

isoladas. O porco era o governo da casa, na salgadeira

havia um naco de toucinho e um osso, para temperar

o caldo e para conduto, no azeite ou no fumeiro, havia

um pedaço de morcela ou de chouriço, para conduto,

na arca era guardado o presunto, para os dias graves

ou de festa. Mal ia uma casa se lhe faltava o porco.

O quintal produzia legumes, verduras, frutas,

batatas, de sequeiro ou de regadio, podendo dizer-se

que era a praça da casa.

Da lavoura, na fazenda, com uma agricultura quase

na totalidade de enxada, procediam os alimentos

fundamentais para a alimentação, como batata,

centeio, feijão, grão e o milho, bem como o feno, aveia

e cevada para a ração dos animais e alguns frutos.

Na fazenda e no quintal, existiam muitos

castanheiros, tendo a castanha um valor bastante
representativo na alimentação do casaleiro, e oliveiras,

que forneciam a azeitona, para o conduto, e o azeite

para os fritos e para os temperos.

De fora, da Vila (São Vicente da Beira) e de outras

localidades, vinham os produtos de compra ou de

troca, segundo as posses, como o arroz, a massa, o

bacalhau, o açúcar, o pão trigo, normalmente vendido

pela “trigueira”, uma mulher da aldeia da Torre.

Tipos de Comida

A comida provinha dos animais, a cabra e a criação

ou vivo (coelhos, galinhas e porco), e das plantas.

Dos animais, a carne propriamente dita, o sangue, os

míudos e os ossos. O porco, para além da carne e da

banha, fornecia os enchidos, como a morcela, a

chouriça, o chouriço, o mouro, a farinheira e o bucho.

Da galinha, comiam-se essencialmente os ovos, pois,

a carne era para a dieta dos doentes ou para alguma

festa. Da cabra, que com o porco formavam o par de

animais por excelência, provinha das famílias, como

foi referido.

A comida proveniente das plantas dividia-se em

“grãos”, o milho, o feijão, o centeio, a cevada e o grão,

“raiz”, a batata, “verduras”, a abóbora, as vagens do

feijão, ervilhas, favas, folhas de couve e de nabo, as

“saladas”, alface, tomates e pimentos, e a “fruta”,

ameixa, ginja, figo, abrunho, pêras maçãs e algumas

cerejas.

48



Modo de consumo dos alimentos

No que se refere à dieta quotidiano, o serrano do

Casal estabelecia as seguintes distinções: a “comida”

e “aquilo que acompanhava a comida”.

Na “comida” agrupava um conjunto de alimentos de

base ou principais. A “comida” era a batata, o feijão, o

grão, o arroz, a massa, a carne, quando em

quantidade, o leite e o soro, estes dois últimos quando

misturado com sopas de pão.

O que acompanhava a “comida” modificando-a, por

vezes, era a “mistura”, como alguns legumes, ou

conduto, como carne ou os fritos, mesmo não inseridos

na comida, mas completando-a.

Na confecção da comida, havia dois conjuntos de

ingredientes que eram importantes. O primeiro, com

qual se preparava a comida, incluia o azeite, a banha,

o alho e a cebola, o outro molho, que se juntava na

comida, para a tornar mais saborosa, ou para a

“compor”, preparado com azeite ou banha e diversos

condimentos, como a salsa, o louro, o serpão e o

vinagre, o alho e a cebola.

A mulher, na cozinha, podia alterar o modo de

preparar a alimentação, alternando os produtos

principais, que umas vezes eram “comida” e outras

eram “acompanhante”, ou conduto. Por exemplo,

refeição de “couves traçadas”, apenas couves cortadas

aos pedaços, o que era sinal de comida muito pobre,
de “couves traçadas com batatas”, se predominavam

as couves, ou de “batatas com couves traçadas”,

quando a comida base era a batata, tendo como

tempero um fio de azeite. Refeição apenas de couve

era sinal de pobreza e de fome, mas era vulgar. Um

pedaço de bacalhau, comida de fora, podia servir para

duas refeições: cozido com arroz, dava sabor a este,

depois retirava-se e servia para o dia seguinte, com

batatas cozidas.

No tempo da castanha, fresca ou seca, estas podiam

servir de “comida” ou de acompanhante, consoante a

quantidade consumida. Como “comida”, a castanha

fresca era cozida em quantidades suficientes para o

agregado familiar e da castanha seca era feita o

caldudo, após longo cozimento, podendo juntar-se-

-lhe um pouco de mel ou de leite. Antes ou depois

desta refeição, podia comer-se algum conduto, como

um naco de queijo, ou de toucinho, ou um frito de

farinha com ovos, ou simplesmente azeitonas.

O valor da comida

O serrano da Gardunha reconhecia a comida pelos

seus valores em relação aos efeitos sobre o corpo e

ao equilíbrio biopsíquico que fomentava os indivíduos,

bem como tinha noção benéfica da variabilidade dos

alimentos ingeridos.

Segundo a acção que provocavam no corpo, os

alimentos eram considerados como comida “forte” ou

“pesada” e “fraca” ou “leve”, “gostosa” e “sem­gosto”.

A comida “forte”, para o serrano casaleiro, para além

de quaisquer considerações de natureza calórica ou

energética, que desconhecia, era a comida que dava

“sustança”, que transmitia força e capacidade para o

trabalho durante mais tempo e tornava o corpo mais

saudável. Classificavam-se, neste campo, a carne de

caça, porco capado, cabra, por ordem de qualidade,

o feijão, o grande mais forte do que o pequeno, o leite

e os ovos, tudo preparado com muito unto (toucinho,

banha, azeite).

A comida “fraca” não tinha a “sustança” da forte.

Eram tidos como alimentos fracos, a batata, o arroz,

as verduras, o milho (em papas), alguns legumes e

as frutas.

As mulheres, senhoras de um conhecimento

tradicional e de grande intuição, preparavam as

comidas misturando alimentos fortes com alimentos

fracos, de forma a equilibrar o valor nutritivo da refeição,

sempre que era possível, ficando-se muitas vezes pela

preparação de uma comida fraca, em qualidade e

quantidade, com um quinhão forte para o homem, que

era o braço de trabalho da família.

A comida “forte” era boa para as pessoas sadias e

trabalhadoras, mas era ruim para as pessoas

enfraquecidas e para quem tinha problemas no

aparelho digestivo. A comida “fraca” era mais própria

para as pessoas doentes e enfraquecidas e para os

velhos e ruim para pessoas fortes.

Classificar uma comida como forte ou fraca, como

gostosa ou não gostosa, em clara oposição de

conceitos, era um procedimento relativo, que recaía

em dois pares opostos, avaliações que incidiam nas

qualidades de energia e de produção de paladar.

Em valores de gosto, o casaleiro classificava a

comida sob dois aspectos: o sabor próprio da comida

com os condimentos, por um lado, e o sabor segundo

a quantidade de sal, por outro. Uma comida saborosa

tanto podia significar uma comida com demasiado

sabor a sal, como uma comida com “bom gosto” ou

paladar, proveniente da mistura de produtos e de

49



condimentos. No entanto, era bem vincada a
classificação de uma comida boa por oposição a
saborosa, quando a comida era forte, bem
condimentada e variada, como a comida das festas,
das malhas e da matação, pois, a comida do
quotidiano, salvo raras excepções, era pobre e pouco
variada.

Comida “ruim” era a comida sem gosto, desenxabida
ou aguada. Havia a ideia generalizada de que a comida
“boa” era a dos ricos e comida má a dos pobres.

Comida festiva e comida ritual

A comida, naturalmente, era melhorada e mais
abundante no período das festas religiosas, nos
casamentos, nos baptizados, nas colheitas e nas
festas familiares, com realce para a matação. Muitas
vezes, a comida era a mesma do quotidiano, mas
servida em quantidades maiores e mais condimentada
e acompanhada de vinho. Nas festas, era vulgar o
arroz com chouriço ou carne de cabra guisada.

Era característica a ementa das bodas: caldo de
carne, de cabra ou de porco, com grão e massa, por
vezes com folhas de couve esfarradas, ou de nabo,
se era tempo dele, miudezas de cara ou de porco e
carne de cabra, guisada ou cozida, com batatas
cozidas, pão trigo cozido para o evento, arroz doce
com leite de cabra e doces caseiros.

De Domingo Gordo a Terça-Feira de Entrudo, comia-
se comida gorda: cabeça de porco, toucinho, bucho,
morcelas de cozer, se ainda restavam na salgadeira,
no fumeiro ou no azeite.

Nas malhas do centeio, as refeições eram fortes e
abundantes, pois o esforço dispendido assim o exigia.
Ao almoço, leite de cabra, com pão de centeio ou de
milho e miudezas de cabra ou de chibo, com batatas;
ao jantar, carne de chibo ou de cabra, com batatas ou
com feijão.

A merenda, papas de carolo de milho e conduto:
queijo, presunto e chouriço, comido sobre o pão.

A comida ritual, própria dos tempos festivos, era
preparada segundo as posses das famílias.

Pelo Natal eram feitas as filhós, com receita “a
olho”(6), como diziam, com farinha de trigo, ovos,
mogango, azeite, leite e aguardente, fritas com azeite,
depois da amassadura fermentar, em grandes
caldeiras de latão ou de cobre, utensílio que passava
de casa em casa ou de família em família, por
empréstimo, porque era objecto de luxo, que todas
as mulheres desejavam possuir.

Na penúltima década do século XIX, uma mulher do
Casal, de nome Ana Fernandes, herdou um pedaço
de terra, no lugar do Castelo Velho, e logo o vendeu
para comprar uma caldeira, com o dinheiro recebido,
no mercado do Fundão. Para comemorar o feito, pois
era acontecimento de prestígio, percorreu algumas
ruas do Casal, cantando e tamborilando na caldeira:

“Tum, tum, tum,

de uma cancheira,

tum, tum, tum,

comprei uma caldeira!”(7)

Pela Páscoa, algumas famílias mais abastadas
faziam os Bolos da Páscoa, preparados, por
fermentação da massa composta por farinha de trigo,
ovos, leite, azeite, aguardente, por vezes, com
sementes de erva-doce, cozidos em forno não muito
aquecido.(8)

Sendo terra de muita castanha, festivos e
ritualizados eram os magustos, nos meses de Outubro
e Novembro, no campo, juntando rapazes e raparigas,
em alegre convívio, numa ruptura com o trabalho
quotidiano, rigoroso e difícil.

As dificuldades económicas das famílias eram
avaliadas pela comunidade que, embora fechada ao
exterior, era aberta interiormente. Quase todos sabiam
quase tudo dos outros. A entreajuda no trabalho, que
se manteve até hoje, na doença, na morte e nos
momentos difíceis, era regra comunitária. O sentimento
de vizinhança e a interiorização da pertença a um
grupo geravam sentimentos de solidariedade.

Uma família que, por exemplo, não fizesse filhós,
pelo Natal, era sinal de estarem em dificuldades.
Familiares e vizinhos repartiam com essas famílias
as filhós e os bolos.

As castanhas eram, ainda, um factor de relações
familiares e sociais intensas, corn fortes sentimentos
de socialização, em momentos ritualizados. Nas
noites frias, familiares e vizinhos confraternizavam, no
serão, à volta da lareira e frente a uma panela de
castanhas cozidas ou assadas no borralho. Cada um
tirava as castanhas da panela, descascava-as, atirava
as cascas para a pilheira, que serviam de acendalha
para o lume da manhã seguinte, ou eram atiradas
para o monturo, para estrume.

As castanhas eram mastigadas entre o contar a
vida, transmitir notícias ou dizer contos e contar uma
história, como a seguinte:(9)

“Um dia, dois compadres cegos, estavam a comer
castanhas cozidas, que tiravam de um panelo de barro.
Depois de beberem um copito de aguardente,
começaram a discutir sobre quern tinha comido mais
castanhas. Cada compadre cego dizia ter comido mais
do que o outro, porque era mais ligeiro no dedo. Às
tantas, diz um dos compadres:

- Ó compadre, eu comi mais porque as comi com a
camisa!

- Ná, compadre, eu ganhei, eu comi mais, porque
até comi com o casaco!”

É de referir o ritual da taborna ou tiborna, praticado
pelos rapazes ainda há poucas décadas, que consistia
em surripar broas, ainda quentes, no forno, às mulheres
descuidadas, após a tiragem da cozedura, e correr
para o lagar para torrarem a broa, em fatias, nas

50



brasas da fornalha, mergulhá-las no azeite das tarefas

e comerem-nas.

A conservação dos alimentos

Conservar os alimentos era um grande problema.

Uma grande parte era consumida logo após a colheita.

A carne de porco era conservada na salgadeira, de

pedra ou de madeira, mergulhada em sal. O enchido,

morcelas chouriças e chouriçosa conservados em

azeite, em potes de barro vidrado, para evitar que

secassem e tomassem ranço.

O tomate, meio amadurecido, era conservado em

vinagre, proveniente do vinho que azedava, em potes

de barro.

O milho e o centeio eram armazenados em arcazes,

para evitar que os ratos o roessem e conspurcassem.

O pão cozido, para a semana, era guardado em tábuas

suspensas do tecto, coberto por panos, em locais

escuros.

As castanhas não consumidas após a apanha eram

colocadas no caniço, para secarem e, depois de

descascadas, eram guardadas em sacos de pano cru.

Algumas castanhas eram conservadas, em verde,

enterradas em areia, nas lojas, para serem

consumidas nos meses de Novembro, Dezembro e

Janeiro.

Durante o dia, o conduto, (toucinho, queijo,
azeitonas ou chouriça) era guardado em folhas de

couve ou em panos molhados, para não secar.

O pão, o azeite e o leite

Pão, azeite e leite era a trilogia dos produtos

alimentares muito cara dos casaleiros. Uma boa

produção de pão, uma boa carga de azeitonas e leite

que bastasse, para o consumo do quotidiano e para o

queijo, era a recompensa e o contentamento para a

labuta diária.

O pão era o último alimento a faltar na arca; um

naco de broa ou um pedaço de centeio eram

insubstituíveis nas refeições. Se faltava o conduto

comia-se pão seco sobre o caldo. Caldo de couves

com migas de broa foi a ceia de muitos casaleiros.

Devido à qualidade dos solos para o cultivo do milho,

na maioria milho branco, nas assentadas junto dos

riachos ou das nascentes, o consumo da broa levava

vantagem em relação ao consumo do centeio. Os

ciclos anuais de “semear, colher, comer” eram definidos

pelos dois cereais. Ao ciclo da maturação do centeio,

como cereal de sequeiro, de Outubro a Junho, período

de oito meses, seguia-se o ciclo do milho, cultura de

regadio, de Junho a fins de Setembro, quatro meses.

A cultura do milho exigia mais cuidados e mais mão-

-de-obra do que a do centeio. Amadurecido o centeio,

comia-se, essencialmente, de Junho a Setembro, o

pão obrado dom desse cereal, escuro com aroma

característico.

Era denominado “o pão”. De Outubro a Maio,

consumia-se o pão de milho, após a desfolhada e a

secagem do grão na eira. Era chamada “a broa”.

Temos, portanto, o ciclo do pão e o ciclo da broa,

embora muitas famílias não os definissem

concretamente.

O trigo, cereal nobre, para os dias graves, o pão

dos ricos, teve pouca expressão no Casal.

Em certos anos, chegava a fome. A míngua do pão

era extrema, especialmente nos meses de Abril e

Maio. Grupos de mulheres iam do Casal a Castelo

Novo, cerca de dez quilómetros, para comprarem uma

broa, racionada pela numerosa prole. O centeio era

ceifado, ainda meio seco, e debulhado para ser levada

uma moedura à azenha.

Muitas famílias, acabado o milho e o centeio ainda

em maturação, em Maio, faziam pão com farinha de

cevada, pouco própria para a panificação, por possuir

pouco gluten e a massa não levedar ou fintar. O pão

de cevada, muito negro e pesado, era conhecido por

“pão praganudo”, facto que ficou registado na oralidade

tradicional, comentando a cevada:

“Chamais-me praganuda

mas lá virá o mês de Maio,

Em que vos darei

Uma grande e boa ajuda!(10)

O casaleiro produzia maioritariamente milho branco,

que dava uma broa alva, macia e adocicada, por

oferecer melhores produções.

O fabrico do pão podia ser simples ou de mistura,

neste último caso, meado, com farinha de milho e de

centeio ou de milho amarelo e milho branco, ou

terçado, com farinha de centeio, de milho branco e de

milho amarelo.

As perdizes e a passarada competiam com o

homem na comida dos grãos de milho ou do centeio,

dizimando, por vezes, as searas, que eram guardadas

pelos rapazes. Em 1830, para protecção das searas,

o Governo do Reino pagava uns tantos réis por cada

pássaro morto apresentado na Câmara Municipal de

São Vicente da Beira. Como a fome e a míngua do

pão aumentavam, o Juíz daquela vila solicitou ao

Intendente-Geral da Polícia, para que fossem apenas

apresentadas as cabeças dos pássaros, porque a

carne era necessária para a alimentação do povo.(11)

Uma grande parte das famílias, quando já não tinha

cereal para a broa, pedia, por empréstimo, alqueires

de milho, a serem pagos por alqueires de milho, na

altura da colheita, ou de centeio, com o ganho de

uma quarta de cereal para o emprestador. Algumas

pessoas para pagarem o empréstimo em centeio

tinham que ir para a ceifa, ao quinto, nos campos de

Idanha ou Penamacor, para satisfazerem o contratado.

Empenhavam-se, pelo pão, na Primavera, para se

51



desempenharem no Verão.
Uma mulher do Casal, conhecida por Tia Rita Grande,

quando acabava o milho, comprava o pão e enterrava-
o para os filhos não o comerem de uma só vez.

O pão de trigo raramente era consumido. Era o pão
dos ricos, mais caro do que o centeio e o milho. Estava
na mesa do pobre apenas na festa e na doença. Os
solos não eram próprios para a cultura deste cereal.
A cor do pão consumido também definia a hierarquia
social: o pão branco, de trigo, para os ricos; o pão
escuro, de centeio, para os pobres.

A par do pão, que não podia faltar a qualquer
momento, e do azeite, da colheita anual, encontrava­se
o leite, um dos mais importantes alimentos, consumido
na sua forma integral, bebido simples ou com centeio
esmigalhado ou broa esfarelada, ao almoço ou à ceia,
ou nos seus derivados, queijo fresco ou curado, bem
como o soro, seu componente pobre, retirado da
coalhada no fabrico do queijo , comido com sopas de
pão. Se o leite foi a comida principal, em muitas
refeições, o queijo foi o conduto de muitas merendas
e um acompanhante de muitas refeições.

A produção de leite e o seu valor nutritivo oscilava
em certas alturas do ano, devido aos pastos, em que
o leite dessorava, ficando fraco, quer para a
alimentação quer para a produção de queijo.

A colheita da azeitona, para conserva, efectuava­se
em Novembro, comendo-se “retalhada”, que adoçava
em quinze dias três semanas, ou “curtida” até
Fevereiro ou Março, data em que era salgada, para
se conservar. Antes da salga, a água era mudada
algumas vezes, facto que regista o dito popular:

“Quem quiser um bom azeitoneiro,

tem que escoar três vezes em Janeiro!”

O azeite, como já foi referido, era o principal tempero
da comida do pobre. Era o ingrediente para as frituras
e dava luz nas candeias. Em anos de fracas colheitas,
era poupado por mão sábia da mulher, que cortava a
altura do fio da almotolia, tendo muitas vezes que ser
pedido emprestado até à colheita seguinte. Pela sua
cor e pelo seu valor, o azeite era considerado ouro,
como diz a quadra popular:

“Colhei colhedores,

apanhai apanhadeiras,

que são carrolas de ouro

que saem das oliveiras!”(12)

As refeições

As refeições constavam da comida, como caldo de
couves ou de outras verduras, batatas ou feijão, e do
conduto, como carnes da salgadeira, enchidos, queijo,
fritos ou azeitonas.

O conduto que não ia ao prato era posto sobre a

fatia do pão, normalmente cortado aos pedaços com
a navalha.

No campo ou em casa, os homens comiam sempre
com a cabeça descoberta, preceito que não abrangia
as mulheres, como era normal todos benzerem-se
antes de começarem a comer.

A comida do casaleiro era simples e pouco variada,
com raras modificações da dieta. A variação da comida
acompanhava a maturação dos produtos do quintal e
da fazenda, de acordo com os produtos da época,
com períodos fartos e períodos de escassez.

Pela madrugada, havia o desejum ou o “mata­bicho”,
com um punhado de figos secos, um naco de pão
com azeitonas ou queijo, um copo de aguardente ou
de água.

No tempo quente, com os dias maiores, de Junho a
Setembro, o almoço ocorria pelas dez horas, um
almoço ligeiro, com feijão frade ou couves cozidas
com batatas, algumas vezes apenas comida seca,
um pouco de pão e conduto.

Jantava-se pelas treze ou catorze horas, a melhor
refeição do dia, composta por um caldo forte de feijão
ou de grão e conduto, ou um prato de feijão, de batatas
ou de grão com carne ou outro conduto.

A ceia, à noite, após um dia de trabalho, constava
de caldo de couves, com azeite e um pedaço de
toucinho, se o havia. Em tempos de menos fartura, a
ceia podia constar apenas de uma salada de pepino
ou de tomate, com migas de pão centeio, ou migas
de broa em soro.

Nos dias pequenos, no Inverno, na Primavera e parte
do Outono, poderia não haver almoço. No Verão, havia
merenda, a meio da tarde, de pão e conduto.

A comida do pastor

Como em cada família havia um ou mais pastores,
é de salientar a comida destes trabalhadores, na maior
parte do ano.

Os pastores, após a ordenha da manhã, partiam
para a serra, pelas canadas, com as cabradas só
regressando à tarde. Levavam a comida no surrão ou
sarrão, juntamente com o pífaro, a corna com o
conduto e uma lata. Jantavam, pelo meio-dia e
merendavam pela tarde. A refeição constava de migas
de broa com leite. Levavam uma ou duas cabras por
ordenhar, cujo o leite era ordenhado para a lata, na
qual deitavam as migalhas de broa, que comiam com
a cocharra.

À hora da comida, batiam com um pau na lata e as
cabras, que estavam por ordenhar, corriam para o
pastor, que após lhes tirar o leite, lhes dava um pedaço
de broa. Os pastores escolhiam as cabras que davam
mais leite para terem um jantar mais abundante.

Como o conduto para o dia, os pastores levavam,
na “corna”, um naco de queijo com azeitonas. Os
pastores ricos tinham o conduto melhorado; na “corna”,

52



dividia a meio por uma rolha de cortiça, levavam
chouriça ou presunto, de um lado, e azeitonas ou
queijo, do outro.

A tarde, já próximo da povoação, quando os pastores
dormiam com as cabras, nas cortes ou no bardo, um
irmão levava-lhe a ceia, numa lata, normalmente, soro
com broa, proveniente do fabrico dos queijos com leite
da ordenha da manhã.

Os lugares da refeição
e o modo de servir

Quotidianamente, o lugar da refeição era a lareira.
Em dias de festa, ou por ocasião de visitas, a comida
era servida na mesa da sala ou sobre a arca.

À lareira, as refeições podiam tomar dois aspectos
em relação ao modo de cada um servir. Com a comida
num grande prato ou num alguidar pequeno, o “tejelão”
ou “barranhão”, sobre a mesa do pão, indispensável
na cozinha, uma pequena mesa com gaveta, onde se
guardava o pão e o conduto, em que cada um ia
tirando, com o garfo de ferro ou com a colher de lata,
o seu quinhão em cada prato, até não haver mais
comida. Ou com a comida distribuída em pratos de
barro, normalmente sempre o mesmo. A mulher a um
canto e o homem a outro.

Primeiro, era servido o homem, depois os filhos, e
por último, a mulher, que muitas das vezes ficava com
o pior quinhão e a dieta reduzida.

Os restos da comida eram para os bichos, o cão e
o gato, ou para o “vivo”, as galinhas e o porco. As
lavaduras e rapaduras, que untavam a água eram para
o porco, engurdurando-lhes a vianda.

O vinho, quando havia, era bebido de um jarro de
barro, à vez que passava de mão em mão, começando
pelo homem ou pelo mais velho. Por vezes, eram
usados copos de barro ou de vidro para o vinho.

No lado da mulher estavam as panelas e os pratos,
enquanto no lado do homem estava a lenha para
compor o lume.

Tabus e preceitos relacionados com a comida

Ao longo da história, a alimentação foi sempre uma
grande preocupação para o homem. Rituais, tabus,
preceitos religiosos e crenças ligaram-se à produção,
ao manuseamento e à deglutição dos alimentos.

No Casal da Serra, como em outros locais,
verificaram-se normas e preceitos, com, por exemplo:
Durante a Quaresma não se podia comer alimentos
gordos, próprios do Entrudo, ou carne em certos dias,
normalmente às terças-feiras e sextas-feiras, como
preceituava a Igreja Católica, salvo se fosse satisfeito
o pagamento de indulgências para a terça-feira.

As mulheres mestruadas não podiam mexer em
carnes, na matação, porque podiam estragar-se.

Por norma, a alimentação obtida localmente, dada

pela natureza ou sob a acção do homem era “forte” e
sadia. Os casaleiros alimentavam-se de uma comida
sadia, mas nem sempre farta, porque era preparada
com os alimentos frescos da horta, produzidos à sua
vista, por oposição à comida vinda de fora, sem se
saber qual a sua origem.

Para os alimentos serem considerados bons, havia
certos tabus e o rigor das prescrições em relação às
colheitas e aos animais, para consumo, tendo a lua
em papel preponderante.

Na lua nova não deviam ser praticados certos
trabalhos, porque esta fase da lua é de renovação.
Tudo o que, no mundo e no tempo, estava
desordenado, a lua nova, misteriosa, por não ser vista,
reordenava o mundo e o tempo.

A carne de porco capado é melhor do que do porco
“varrasco”, por capar. Os porcos só deviam ser
capados entre a lua cheia e o quarto minguante,
porque era esse o tempo lunar propício.

A matação do porco só devia ser efectuada em
quarto minguante. No dia da quadratura, ou passagem
do quarto da lua, não se podia mexer em carne, porque
podia estragar-se.

A lua comandava certos trabalhos agrícolas, para
que as colheitas fossem abundantes e os alimentos
bons. As batatas só podiam desgrelar-se na lua velha
ou lua cheia, porque o serviço feito noutro tempo a
pele engelhava e o tubérculo amolecia.

As oliveiras só podiam ser enxertadas na lua velha
de Abril, para os enxertos pegarem e não mirrarem.
Todos os alimentos que espigam (alface, nabo, couve,
cebola, etc.) deviam semear-se no quarto minguante,
durante o período de sete dias. O cebolo devia ser
transplantado em quarto minguante, para pegar, e as
suas raízes deveriam ver a lua.

Todos os alimentos que não espigam, como a
batata, deviam ser plantados em quarto crescente.

O pão nunca devia colocar-se com a lar para cima,
para haver sempre fartura. Nunca devia estar às
avessas. Nunca se deveria deixar miolos de pão na
lareira, após as refeições, para que o diabo não viesse
a casa comê-los e fazer maldades.

Na quinta-feira da Ascensão não devia ser apanhada
couves, na horta, porque estava lá a Nossa Senhora
escondida.

Comer castanhas verdes ou em leite, fazem piolhos.
Comer “marouva”, fruta por criar, faz impingens.

* Mestre em Antropologia

53



Notas

1- Considera-se “agricultura de subsistência”, a
agricultura praticada para consumo do agregado fami-
liar, com raros excedentes, como única forma de
subsistência.

2- Designavam-se, localmente, “terras foreiras”, as
terras de proprietários absentistas, sujeitas a
pagamento de foro, ou renda, cujo domínio de quem as
trabalhava passava de pais para filhos, por herança.

3- Segundo Rosa Dias, falecida em 1912, com 115
anos de idade, houve no seu tempo, várias fomes,
doenças e guerras, que passaram pelo Casal,
chegando a ser asssaltado pelas tropas de João Alves,
guerrilheiro da Patuleia.

4- Considerava-se um “isolado populacional”, a
comunidade que tem poucas relações com as
sociedades envolventes, em que os jovens procuram
parceiro sexual na sua própria sociedade ou mesmo na
família, com forte índice de endogamia e
consanguinidade.

5- Facto referido por José Mendes, falecido em 1959,
com 96 anos de idade.

6- Nas receitas a “olho”, junta-se, em quantidades
convenientes, ovo, massa de mogango cozido, leite e
azeite mornos e aguardente, para as filhós, e ovos, azeite
e leite mornos e aguardente, por vezes, algumas
sementes de erva-doce, para os bolos de Páscoa, e,
depois, deita-se farinha de trigo, por forma a tornar-se
uma amassadura normal, amassando durante cerca de
uma hora, ficando a fermentar (fintar), entre duas a três
horas, consoante a temperatura.

7- Ouvido por José de Matos, em 1910, a seu pai
António de Matos.

8- Ver 6.
9- Ouvido nos anos 70 do século passado, a seu avô,

por José Mendes, falecido em 1960, com 96 anos de
idade.

10- Ouvido, nos princípios deste século, por José de
Matos, a seu avô António Caetano.

11- Conforme ofício do Juiz de São Vicente da Beira,
dirigido ao Corregedor da Comarca de Castelo Branco,
em Junho de 1830.

12- Quadra cantada por António Caetano, falecido em
1908, avô de José de Matos.

54

Bibliografia

GAMA, Paulo, 1993 Consanguinidade Aparente em
São Vicente da Beira, “Antropologia- Portuguesa”, n°
3, Editor Instituto de Antropologia da Universidade de
Coimbra.

BRANDÃO, Carlos Rodrigues , 1981, Plantar, Colher,
Comer, Editora Graal, Rio de Janeiro, Brasil



ALIMENTAÇÃO NA BEIRA INTERIOR E A EDUCAÇÃO PARA UMA
ALIMENTAÇÃO RACIONAL

por António Maria Romeiro Carvalho*

Neste estudo, tomou-se o Concelho de Idanha­a-

Nova como região-base do trabalho. Consultaram-

se fontes escritas e fez-se trabalho de campo,

nomeadamente na zona sul deste Concelho. Para

comparar e complementar, consultaram-se várias

monografias da zona centro do País, bem como

outros estudos a nível nacional.

1. Alimentação no Interior Raiano: Apreciação
Geral a uma «Longa Duração» de Fome

Até meados do século XX, o Concelho de Idanha-a-
Nova é uma região de população pobre, que come
pobre, veste pobre e vive pobremente. Uma população
que trabalha para a autosubsistência e vive reduzida
ao espaço da sua aldeia.

A alimentação é essencialmente vegetal: pão,
azeitonas, caldo de legumes e um naco de toucinho
ou um «miguelho» de farinheira. O pão de centeio é
dominante. A carne é uma raridade na mesa da maioria
da população. Ir ao talho comprar um quilo de toucinho
obriga a trazer também febra, para que o dono do
talho não fique com ela toda. A alimentação diária é
muito fácil de resumir: sopa ao almoço, antes do nascer
do sol; gaspacho ou pão com azeitonas, mais
azeitonas e um pedaço de toucinho, ao jantar; pão,
azeitonas e um naco de queijo, à merenda; caldo de
legumes temperado com duas gotas de azeite ou com
o unto do toucinho ou farinheira e uma talhada deste
ou desta, à ceia. Este caldo, se sobrasse, seria
reaquecido, de manhã, para o almoço.

Dia de festa, almoço melhorado, principalmente no
Natal e na Páscoa. Aqui entrava a carne. Aos
Domingos, o jantar poderia ser já constituído por dois
pratos: uma sopa de feijão vermelho com sopas de
pão e, como segundo, feijão vermelho cozido regado
com azeite e acompanhado com uma fatia de pão.
Mas não nos iludamos. Este prato só se vulgarizou a
partir da entrada em funcionamento do perímetro de
rega da Campina. Até então, o feijão grande era raro e

constituía a principal moeda de troca da louça de barro
ordinária idanhanse com os povos da «terra fria».

Não se olhe, apesar do que ficou dito, este universo
com olhos de miserabilismo. Pelo contrário, esta
capacidade e esta rijeza dos nossos avós enche-nos
de espanto. A maioria da população não pode comer
melhor, porque baixo é o poder de compra, «não havia
o que comprar, como há agora» e mesmo esta
rudimentar alimentação não era suportada unicamente
pelo simples salário. Dando provas de um secular e
eficaz saber em gestão do lar e do orçamento famil-
iar, recorriam a vários expedientes, entre eles a
utilização do mealheiro familiar: o porco, a cabra, o
borrego ou a burra.

Vejamos um exemplo. Em Janeiro de 1889, o
jornaleiro idanhense ganha $140 diários, a seco, ou
$70 a comer. Isto é, metade da jorna vai para a sua
comida individual. Em Junho do mesmo ano, passa a
$500 ou a $300, respectivamente. Mantem-se a
relação salário-alimentação. O quilo da farinheira custa
$240 e o do chouriço, $600. Magro salário para tão
caros produtos! Se em Janeiro, Inverno, estes salários
são os mais baixos do Distrito de Castelo Branco e
Portalegre, passam a ser os mais elevados nos meses
da ceifa e da debulha. O que equivale a dizer que,
passados os meses de Junho, Julho e Agosto, havia
falta de trabalho em todo o Concelho e as dificuldades
das famílias dos jornaleiros e pequenos lavradores
agravar-se-iam. Estas balizas salariais mantêm-se ao
longo dos tempos pois que, de 1915 a 1935,
continuam os salários a ser os mais baixos, com a
excepção estival, referida.1

Uma família de quatro pessoas necessita de 4
alqueires de cereais para o mês. Uns 2 alqueires (13
pães) para a semana. Tirado o pão da poia da forneira,
1,7 pães por dia não são demais, pois o pão é o grosso
da alimentação: pão com azeitonas, pão com queijo,
pão com toucinho, pão com sopa. Tudo se come com
pão. Às vezes, muitas vezes até, se come pão com
pão. O custo mensal deste andaria por (Quadro 1):

55



O domínio do pão não é apanágio do campo. A
cidade também não escapa a esta tirania do Antigo
Regime. «O pão é inseparável do nosso sistema
alimentar. No campo ou na cidade, a gente de nível
baixo limita-se, em algumas refeições, a acompanhar
o pão parcamente, de produtos não cozinhados:
azeitonas, toucinho, uma lasca de bacalhau ou
sardinhas assadas sem tempero».2 Numa agricultura
voltada para a subsistência nacional, o cereal domina
a paisagem de cultura e a sua quantidade define a
importância do núcleo de povoamento.

O jornaleiro não come pão de trigo, salvo nas
freguesias onde ele abunda, casos de Rosmaninhal e
Zebreira. Mesmo assim, 78% a 83% do seu salário
vai para o pão quotidiano da sua família. Quanto à
compra de carne, mais longe ficam as suas
possibilidades. Quanto à compra de uma rês? Se o
ano corresse bem, se houvesse crédito na loja e na
casa do lavrador, poder-se-ia comprar uma cabrita ou
uma ovelhita ou até mesmo um porquito para engordar
e depois vender. Com esta venda pagar-se-ia na loja,
no talho e comprar­se-iam os sapatos para o mais
velho ou um vestido de chita para a mais velha.

Tentemos fazer um mês desta família de Jornaleiros,
no período de 1863 a 1872, e com os valores mínimos,
Quadro 2:

Sabendo que o casal ganharia cerca de 9$000,
trabalhando todos os dias do mês, e sabendo que
não estão contabilizados os gastos com a habitação,
o unto de porco e iluminação, o vestuário e o calçado,
o sal... nada, mesmo nada, além do nível de
subsistência. Qualquer acréscimo tinha
obrigatoriamente de vir da arte e manha do marido,

mulher e filhos. Da mulher, tesoureira do lar, graças à
sua gerência e poupança, aos seus dedos de fada e
à sua diligência de formiga. Do marido, chefe do lar,
de algum surripanço de bolota, de uvas e azeitonas,
que iam dando para engordar o bácoro, fazer um vinhito
e uns litritos de azeite. Dos filhos, que vão engordando
a cabrita ou o borreguito nos valados dos caminhos
ou nalguma seara menos guardada. Sim, porque os
pais não são loucos; não desperdiçam este trabalho
pouco...

O resto vem ainda de todos que, ao Domingo e ao
feriado, dão um salto até à horta e, entre três pés de
couve e cinco de tomate, junto ao poço ou junto ao
Ribeiro do Povo, fazem um jardim. Com este
suplemento melhoram a alimentação, oferecendo ao
sr. fulano de tal a primeira meia dúzia de tomates ou
a primeira alface. Deste modo investem no mercado

de capitais da aldeia vindo a receber, em troca, um
enchido ou meio quilo de toucinho, que bem falta faz
para acomodar o estômago, e ganham um não menor
capital que é a fama de «honestos e trabalhadores».
É estabelecer e reforçar os laços de solidariedade na
comunidade, obter prestígio e mostrar ostentação.

Esta situação de má alimentação não melhora pelos
meios do século XX. J.L. Dias é claro quando afirma
que «come mal a gente do campo, sobretudo quando
trabalha longe do lar. Caldo ou papas de milho ao
almoço e à ceia, pão seco com azeitonas, uma
sardinha ou um pedaço de queijo pelo dia fora».3

Lembraremos que, com todos os braços empregues
na agricultura, o trabalho fora do lar era uma constante
e, ultrapassados que eram os 5 km., ficava-se por lá
toda a semana dormindo em palheiros, choças ou ao
relento. Não é diferente o que diz Mário M. Andrade,
de Segura. A alimentação é sóbria. A base da sua
alimentação é o pão de trigo, fabricado em casa. Como
conduto, umas azeitonas, um pedaço de queijo ou de
toucinho. O trabalhador de Segura tem três refeições
diárias: almoço, jantar e ceia. De Maio em diante, a
merenda. O normal da merenda é o gaspacho.4

A situação não é diferente na «zonha do pinhal» do
Distrito. A alimentação é «fraca». Não comem ovos,
nem bebem leite. Os ovos são para vender e o leite
para fazer queijos. O dinheiro assim junto vai pagar
as dívidas ou adquirir algo necessário. Comia-se pa-
pas de carolo com azeitonas, couves com castanhas,
nabos, almeirão e alguns feijões com azeite; sardinhas
assadas na brasa, toucinho e farinheira, o enchido
mais barato. No início deste século, comer batas é
um luxo. A couve era a base da alimentação da gente
pobre do concelho de Proença-a-Nova. Mais tarde
acrecentavam-se batas que, depois de cozidas inteiras
eram esborrachadas.5

Mais a norte, na «terra fria», a situação não é
diferente. A alimentação é «sóbria». «O pão centeio,
a batata, o feijão, o grão de bico, a castanha, couves,
acelgas e alfaces são os principais alimentos de todo

56



o ano, em poucas variadas combinações, a que
devemos acrescentar a carne de porco, alguma
sardinha e bacalhau. São quase vegetarianos no verão,
quando a dispensa está quase vazia».6

Dê-se um salto até ao litoral, até à Gafanha de Ílhavo.
A situação mantém-se semelhante. Eis a refeição
habitual de uma família de seis pessoas: ao almoço,
apenas broa; ao jantar, calco com ou sem carne; à
ceia, batatas com ou sem peixe, às vezes com uma
cebola e um pinga de azeite. Muitas vezes, a ceia é a
sobra do jantar ou feijão e carolo deilho engrossando
o caldo que sobrou. Por dia, são 3,5 quilos de broa. O
vinho não vai à mesa, salvo as parturientes em
convalescência, que não o dispensam. Contudo,
todos, homens e mulheres, rapazes e raparigas se
juntam nas muitas tabernas e comem, e bebem e
dançam. Uma taberna para cada trinta e cinco fogos.
Muitos são os dias de trabalho em que o único alimento
que entra nestas bocas é broa aquecida nas brasas.7

O milho e o arroz eram de tal forma uma raridade na
Raia, que são ainda hoje deliciosas sobremesas de
papas de carolo e arroz-doce. O arroz é deitado sobre
os noivos e sobre os objectos sagrados nas
procissões e sobre os noivos. Nos trabalhos violentos
da debulha, melhorava a alimentação, tanto mais que,
nesta altura, a superfície das searas e a rapidez da
ceifa, exigiam mais mão de obra. Havia obrigação de
dar carne e cinco refeições diárias. Esta situação de
deficiente alimentação não é só de jornaleiros, mas
também de pequenos lavradores. A situação destes
chega mesmo a ser pior que a daqueles que nada
possuem.8 Esta situação geral não terminou antes
das décadas da grande emigração deste século,
décadas em que se deixou de aprender a tabuada
dividindo a sardinha entre os irmãos!.

A situação dos operários portugueses não é melhor.
Tomemos, como exemplo, uma família de quatro
pessoas: pai, mãe e dois filhos crianças. Trabalham
na indústria de calçado no Porto, corre o ano de 1910.
Ao fim de 12 horas diárias, levam para casa qualquer
coisa como $720, uns 18$720 mensais. As despezas
da família, consideradas ao nível da subsistência, são
quase desta importância, como se pode observar pelo
Quadro 3:

Continuando no Porto, um pedreiro ganha $420 pelas
12 horas diárias de trabalho. A família de quatro
membros gastará $640, num mesmo nível de
subsistência que a anterior família. Não há carne.
Predomínio absoluto do pão e dos legumes. Não se
chega a referir o vestuário ou o calçado.

Apesar do peso enorme na alimentação dos
portugueses, o pão é de má qualidade. Portugal tem
o consumo de trigo, per capita, anual, mais baixo da
Europa e de todo o mundo onde este é alimento base.
Como exemplos, para 1912: Portugal, 84 litros; França,
284; Inglaterra, 204; Itália, 160; Rússia, 95; E.U.A.,
171.9 O pão de trigo é o pão dos ricos. De puro pão de
trigo é o corpo de Cristo. Apesar de algumas imagens
que se querem fazer passar, o trigo faltava, «às vezes,
na aldeia, só em casa do padre aparece um trigo, que
salva a situação».10

Secularmente numa quase autarcia e numa vida de
consumo parco, uma fatia a mais é gula e a velhinha,
que come a fatia de pão ao soalheiro, apanha todas
as migalhas que caiem no colo e, num religioso gesto,
leva-as à boca. Se deixar cair o pão, beijá-lo-á antes
de o colocar no cesto, de barriga para cima. Gestos e
pensamentos só compreensíveis num mundo
totalmente envolto no sagrado.

2. Alimentação no Interior Raiano: Apreciação
Geral a uma Conjuntura de Sobrealimentação

Hoje, os tempos são outros. Há que comer, há que
comprar e o trabalho é menos duro. Mais comida,
menos exercício físico, mais doenças. Em 1989/1990,
os portugueses distribuiram, percentualmente, assim
os seus gastos na alimentação. (Quadro 4)

Estes são dados a nível nacional. A nível do Concelho
de Idanha-a-Nova, e um pouco a nível de toda a Beira
Interior, sabemos que o peso da carne e dos cereais
é maior, tal como é menor o peso do leite e do peixe.
A base da alimentação são o pão e os enchidos e
carne de porco e outras carnes de talho e capoeira.
Os fritos, os refogados e os molhos espessos
dominam sobre os cozidos e os grelhados. Felizmente

57



que os mais velhos não perderam o gosto pela sopa e

é por este prato que consomem grande parte da água

e legumes de que necessitam. Os riscos para a saúde

são enormes e bastam três indicadores para

percebermos esta realidade nas nossas aldeias: a

obesidade dos adultos, as tromboses e a cada vez

maior procura do médico e da farmácia. Se tomarmos

10 portugueses entre os 25 e os 64 anos (Quadro 5):

De 1986 a 1989, todos os distritos do Continente

português têm uma percentagem de mortes por

doenças cardiovasculares mais elevada que países

tão diversos, como a Espanha, a França, a Alemanha

ou os E.U.A. A taxa destas mortes, em 100 mil

habitantes é de 223,2 para Viana do Castelo, a

máxima, e 155,5 para Setúbal, a mínima. Para Castelo
Branco, a taxa é de 178,8, um pouco abaixo do meio

da tabela.

E a juventude? Para além do não gostar da sopa,

os jovens estão, na sua maioria, rendidos às batatas

fritas, aos hamburgers, aos doces e aos refrigerantes.

A Escola, um lugar primordial de sociabilização para

os jovens, prova esta afirmação. E para os jovens, a

ironia é ainda maior: há de tudo e tudo do bom e o

ideal de beleza feminina (e masculina) é o magro.

Para se compreenderem as nossas adolescentes,

basta saber que, na geração de nossos pais, nos

E.U.A., uma modelo pesava menos 8% apenas que

uma mulher normal; hoje pesa menos quase um quarto

do peso normal de uma mulher. Sabendo que o ideal

de beleza feminina é Naomi Campbel é impossível

não sofrer.

E os problemas são graves e colocam-se a dois

níveis: doenças derivadas do excesso de calorias, a

obesidade, onde 30% dos nossos jovens são obesos

e doenças derivada de impiedosas dietas, a anorexia

nervosa e bulimia. A bulimia aparece entre os 16 e os

vinte e tal anos. Para ambas as doenças, a

percentagem para homens e mulheres é semelhante

- 1/ 10, segundo registo no Hospital de Santa Maria.

Nos E.U.A, morrem anualmente 150 mil americanos

vítimas de anorexia. Muito mais do que o número de

mortes resgistado nos dez anos de guerra do Líbano.11

O problema é grave e a sua solução está bem para

além das capacidades do médico e do nutricionista.

A alimentação tem vínculos emocionais profundos.

Profundos no indivíduo, profundos na cultura. A

alimentação é um conjunto orgânico; é um sistema,

um sistema no plano de valores, pelo menos a nível

da consciência do sujeito. Um problema social total.

Criaram-se alguns mitos e esteriótipos no respeitante

à alimentação de «antigamente» e de «agora». Cite-

-se meia página da monografia de Fornos de Algodres

porque, ainda que escrita em 1938, contém o correcto

e o incorrecto, a verdade e a mentira e a meia verdade,

além de apresentar juízos de valor. «A alimentação

era muito diferente do que é hoje (...) A gente

alimentava-se bem, de bom pão de centeio, capado,

cabrito, galinhas, cordeiros, vinho, carne de porco,

ovos, queijo, caldo de castanhas, verças de horta e

filhós. Peixe não havia. Mais tarde generalizou­se o

uso do feijão, arroz, bacalhau, batatas, migas e pa-

pas de milho(...) Hoje, apesar da tão gabada

pseudo­civilização, tudo neste ponto está mudado para

pior». O pequeno almoço de outrora foi substituído

por uma «infusão de qualquer droga preta a que

pomposamente se dá o nomede café». O pão de milho

e de centeio foi subtituído por farinhas falsificadas.

Estas substituições são razão do actual

«depauperamento físico». Voltanto à antiga

alimentação, esta pesará menos no orçamento famili-

ar e beneficiará mais a saúde.12

Quanto a se comer bem antigamente, já ficou
provado que não era bem assim: o peixe não entrava,

como bem o autor refere, e a carne era manifestamente

insuficiente na quantidade e no número das suas

aparições. Toda a carne que o autor refere era manjar

quotiodiano apenas da mesa dos ricos. O predomínio

era vegetal e cereal. Tem razão ainda quanto à

qualidade do pão e quanto à qualidade do actual

pequeno almoço. Mas não é (só) da alimentação o

actual depauperamento físico, se é que este é diferente

do anterior, e não é verdade que o peso da alimentação

tenha diminuído ou aumentado no orçamento familiar.

Neste caso, lembra­se a «lei» de Engel: quanto menor

o orçamento familiar, maior o peso da alimentação

nele.

3. Educação para uma Alimentação Racional

O problema apresenta-se tão grave quanto isto: a

alimentação é indispensável à vida humana, mas,

embora viver para comer seja morrer doente e mais

depressa, a mesa continua a ser um dos lugares de

maior sociabilidade. Para milhares de pessoas, é

mesmo o único lugar.

Assiste-se hoje ao despertar em força da

«consciência alimentar». Ouvem-se contínuos apelos

aos cuidados a ter com a alimentação. Todos falam

de dietas alimentares. Redigem-se tratados de

educação em alimentação. Assistimos hoje ao

despertar das «massas» para a dietética.

58



3.1. Que É Educação, Que É Alimentação?

Seja aquilo que for considerado por educação, há
em todas as definições alguns pontos geralmentes
aceites à partida. Educação significa mudança (para
melhor) expressa no tempo longo. De tal forma é longo
e necessário este tempo que os resultados só são
visíveis, isto é, revolucionários, após algumas
gerações. Educar não é impigir informação ou proceder
a um discurso científico-racionalista esperando que
as cabeças se abram à luz. Educar é ajudar ao
desenvolvimento de capacidades. Educar é uma acção
transformadora exclusiva da vontade do educando, não
do educador, e nesta transformação tem forte peso o
universo cultural que ambos envolve.

O homem alimenta-se porque precisa. O seu corpo
necessita de determinados componentes e de
determinadas quantidades para se manter vivo. Isto
não é verdade. Isto é mentira. Um homem almoça e
janta por todas as razões, menos por esta. Isso de
se alimentar para viver não lembra a ninguém que
come, muito menos a quem com gosto se senta à
mesa para um almoço de negócios, de amigos ou
familiar. Dos vinte usos que os alimentos podem ter
em sociedade, só um diz respeito à nutrição do corpo.13

Dizer que se come mal em Portugal e que é
necessário mudar para uma alimentação racional é
retundante. É coisa batida, é discurso já ouvido, é
inútil. Fazer discursos deste tipo e pensar-se que se
muda, seja o que for, dizendo e redizendo o que se

deve comer e porque se deve comer, é «chover no
molhado». Não há discurso promotor do consumo de
peixe que consiga remover a teimosia cultural do
«peixe não puxa carroça». Tal como não há nenhum
discurso que remova o hábito de o comer bem ser
ficar com a barriga a deitar por fora, como discurso
não há para remover o moderno e urbano hábito de se
(ter de) fazer do jantar a principal (que não a maior)
refeição do dia, porque o emprego a isto obriga.

3.2. Afinal, para que É que se Come?

Para além de os alimentos serem usados para nutrir
o corpo, algo cada vez menos importante no contexto
social contemporâneo, são usados para iniciar, manter
e esclarecer relações; significar status, poder e
riqueza; expressar amor, carinho, pertença e
sentimentos morais; representar segurança; tratar e
prevenir doenças.

Não oferece dúvidas a ninguém que a alimentação
possui então dois valores que se podem dicotomizar
em valor nutritivo e valor protocolar. No dias de hoje, o
que acontece é que o valor protocolar desenvolve­se
mais e em detrimento do valor nutritivo. Em quaisquer
jornadas ou seminários, mesmo nos de educação para
uma correcta alimentação, os cofee-breaks são
sempre constituídos por doces e o «porto de honra»
é sempre alcoólico.

Na sociedade em que vivemos, a alimentação
transforma-se em situação. Ganha em função o que
perde em substância.(14)

3.3. Educar Quem, o Quê e Contra Quê(m)?

Ficou dito que educar é ajudar à mudança e/ou
desenvolvimento de comportamentos e atitudes de
alguém face a algo, neste caso, face à alimentação.
Ora, comportamentos e atitudes são os sinais visíveis
de uma cultura e esta é, por definição, algo tão
enraizado que imutável. Por outro lado, a razão pela
qual um educando possui determinado
comportamento, não será a mesma pela qual um outro
possui o mesmo comportamento.

Veja-se, por exemplo, há quanto tempo se vem
dizendo que os portugueses comem mal: muitas
gorduras e fritos, muita carne e pouco peixe, muito
vinho e poucos legumes, muitos guizados e poucos
grelhados, muitas sobremesas e pouca fruta. Comer
bem é comer muito, ficar de pança cheia e lançar um
profundo arroto: «comi que nem um abade». Certo
que isto se passa mais na ruralidade que no urbano,
mais nas gerações mais idosas que nos jovens, mas
permanece um arquétipo alimentar português.

Este comer bem ser comer muito tem a haver com
a secular e sazonal limitação de recursos alimentares
por parte do português. Na verdade, a agricultura é a
actividade dominante em Portugal, até aos anos ’50

59



deste século e a ruralidade, com os seus valores,

permanece, mesmo hoje, nas nossas maiores

cidades. Não só porque as cidades portuguesas não

são urbano, como os seus habitantes, em grande

parte, são ainda aldeões, filhos de aldeões ou netos

de aldeões. Na racionalidade do rural, é

incompreensível o desperdício e o não aproveitamento

da quantidade proporcionada e da ocasião em que é

proporcionada. Isto porque a imprevisibilidade é a única

certeza que o aldeão-camponês possui.

O aldeão não come sozinho. Aliás, nem mesmo o

citadino se adapta a tal, gosta disso ou de comer

voltado para a parede. A refeição não é um frete, não

é um «tem de se comer qualquer coisa». A refeição é

um ritual de integração do indivíduo no grupo e de

aliança deste com o divino. Hoje, a dessacralização

do quotidiano terminou com a oração na refeição e a

presença comportamental desta aliança, mas

permanecem gestos ritualizados do acto integrador

do indivíduo no grupo e consequente fortalecimento

deste: pôr a mesa, partir o pão, trinchar a carne,

sentarem-se todos, levantarem-se todos, ... De tal

forma este ritual de refeição em comum é importante

na sua função integradora-fortalecedora que a sua

perda pode ser apresentada como uma forte razão

dos graves problemas familiares e educacionais dos

dias de hoje.

Com a saída da aldeia e o fim do predomínio do
Primário, passou-se à recente concentração

demográfica no litoral e ao domínio do Terciário. O

tempo deixou de dá-lo Deus de graça e passou a valer

ouro. Produzir muito e ter tulha farta foi substituído

pelo ganhar muito e consumir tudo. Os come-

rápido­de-pé-meia-dose impuseram-se ao almoço,

mas, na verdade, pouco mudou na alimentação do

grosso dos portugueses. Se não são os alimentos e

pratos tradicionais (feijoada, cozido, fritalhadas), é o

prato pequeno burguês (bife com batatas fritas) ou é

mesmo a refeição do aldeão na sua pureza constituitiva

(sopa, pão e um naco de algo).

Já ficou atrás dito que «peixe não puxa carroça».

Isto não significa, por exclusão de partes, que o

português seja animal de tracção. Nem tão pouco

significa que o Interior fica longe do Mar. Significa,

isso sim, que o peixe deixa a barriga vazia, não enche

como a carne, logo, dá fome mais depressa; logo,

não alimenta. E nesta coisa do comer todo o português

faz questão: «pode não dar para mais nada, mas para

a comida há-de dar, se Deus quizer». Fome é o

horrendo cavaleiro do Apocalipse.

3.4. Comer numa Sociedade Sacralizada

Neste espírito de análise devem também ser

abordados os condimentos, nomeadamente o sal.

Consumir sal é uma obrigação. Não havendo arcas e

frigoríficos (e gerações há que se criaram e criam

ainda sem os conhecer), conserva-se a carne na

salgadeira. Neste fazer durar a carne ao longo dos

muitos dias do ano residia o maior dote da dona de

casa. Consumir a carne salgada é pois uma

necessidade, uma obrigação, um não ter outra forma.

E porque geral e milenar, esta forma passa a

comportamento cultural. Não se consegue comer sem

sal e quem come insonso não sabe o que é bom.

Comida sem sal «não sabe a nada à gente».15 Dá

gosto observar como os portugueses despejam o

saleiro na travessa de batatas fritas ou deitam uma

pitadinha de sal, pitadinha aí de meio alqueire, na

malga da sopa.

Um outro condimento é o azeite. Embora seja

verdade, no dizer dos médicos, hoje, que o azeite é a

única gordura que não faz mal, o seu consumo

exagerado, que na linguagem popular é pôr o bacalhau

ou as batatas «a nadar», é uma realidade. Mude ou

não mude lá a verdade científica dos médicos, o que

não muda é a verdade cultural do azeite em Portugal.

Mais que um tempero, o azeite possui, na ruralidade,

o valor de um óleo precioso. Um valor de arquétipo

cultural milenar mediterrânico. De tal forma que é

alimento, medicamento e instrumento ritual. Possuir

azeite é, na verdade e no mais pleno sentido do termo,

ser rico.

Não condimento, mas acompanhante, é o vinho.

Vinho, que «a água faz barrocas». Outro
acompanhante é o pão. «Pãozinho de Deus» e que,

até há menos de duas gerações, deixava de ser

acompanhante para ser, simplesmente, o prato único-

principal: caldo de farinha, caldo com sopas, miga de

alho, pão com azeitonas e pão com pão. Ambos os

alimentos são elementos culturais mediterrânicos e

com o azeite constituem a trindade arquétipa do

alimento material e espiritual da nossa cultura, que é

mediterrânica.

Um facto bem representado e incorporado pela

religião cristã-católica. Basta(va) entrar na igreja

matriz, prestar atenção à capela-mor, para disto se

dar conta. O azeite na lamparina deixa de ser alimento

humano e passa a ser óleo do Divino Santíssimo; o

pão, de puro trigo, deixa de ser alimento humano, e

passa a ser o corpo do Deus; o vinho, igualmente no

altar, deixa de ser alimento humano e passa a ser o

sangue do Deus: bem à maneira semita, ambos são

alimentos de um banquete da aliança homens-Deus.

Destes banquetes e desta aliança é (também) feita

a religião popular portuguesa. As grandes festas têm

sempre grandes orgias alimentares. Veja-se, a título

de exemplo, a festa do Espírito Santo no Ladoeiro e o

almoço dado por cada um dos sete mordomos, num

Domingo do Pentecostes ao Corpo de Deus.

As entradas: martinis, vinho branco, águas e sumos,

pastéis de bacalhau, lascas de presunto, queijo e

fiambre e palitos salgados. Segue-se o almoço

propriamente dito: sopa, bacalhau à gomes de sá ou

60



com natas, carne de porco assada, frango assado,
cabrito ou borrego, acompanhadas com batatas fritas
e cozidas, salada de alface e tomate, tudo regado
com vinho branco e tinto; finaliza-se com dez
sobremesas diferentes, de pudins a bolos e salada
de frutas; para «acamar», café e o digestivo escocês.
Quanto à quantidade, o colocado na mesa dava para
o triplo das pessoas comerem durante o dobro do
tempo, seis horas.

Hoje, a sociedade dessacraliza-se. Pão é pão, vinho
é vinho e nada mais que isso. O gesto religioso de
beijar o pão que cai ao chão ou colocá-lo no cesto
virado para cima perderam significado. Permanece o
arquétipo, mas já nada diz a muitos. Para estes, a
refeição e a alimentação têm de ser vistas de uma
outra forma, de uma forma dessacralizada, não
ritualizada, mais próxima do consumismo. O trabalho
deixou de ser trabalho e passou a actividade; a festa
deixou de ser festa e passou a ser ócio. Esta parece-
nos ser a diferença essencial entre as duas refeições/
situações, entre a dos pais e a dos filhos, não sem
que, entre as duas, uma permaneça que, não sendo
já uma, ainda não é a outra.

A novidade da nova alimentação, do que é realmente
novo, está presente na alimentação da juventude. Aqui,
como no resto do Mundo, batatas fritas com ketchup,
hamburgers, empacotados e enlatados, ainda por cima
comidos de pé e em andamento, são novidade
completa. São-no, porque são outra cultura. São-no,
porque não «entram», «não dão» com a cultura
portuguesa.

A sociedade portuguesa não repudia ostensivamente
esta nova alimentação por duas razões. Uma, porque
mudanças profundas estão acontecendo na sociedade
portuguesa, no trabalho, na família e no meio.
Segunda, porque é a juventude a portadora principal
desta mudança e os jovens, na cultura portuguesa,
sempre foram olhados e desculpados com o sorriso
da complacência maternal. Porém, uma coisa parece
certa e, se tal é permitido dizer, perigoso: as
«hamburgarias» e as «pizzarias» estão durando bem
mais tempo que as suas antecessoras
«croissenterias» que, em Lisboa e em Portugal, foram
sol de pouca dura...

4. Em Jeito de Conclusão

Nos dias que correm, assistimos a um assalto à
«má» alimentação em Portugal. Exércitos de bem
intencionados lutam pela generalização e imposição
de uma alimentação correcta; o mesmo é dizer, de
uma alimentação racional. Exclui-se daqui a sempre
presente facção da «caridadezinha», isto é, a sempre
presente posição da gente fina e educada que quer, a
todo o custo, ensinar os labregos -«coitadinhos, não
têm culpa»- a comer como deve ser.

Ao considerar-se a luta por uma alimentação

correcta como um processo educativo, nele se
empenhando todo o Social, percorre-se o caminho
certo. Primeiro, processo educativo significa percurso
no tempo que envolve uma mudança no sujeito indi-
vidual e social a nível da cultura, (para sociólogos e
antropólogos), ou a nível das mentalidades, (para
historiadores). Segundo, porque se parte do princípio
que, não se conseguirá, de modo algum, (nem tal se
julga ou pretende), mudar o mundo, como ainda se
sabe que os resultados só serão visíveis a gerações.
Uma pequeníssima e insignificante alteração nos meus
hábitos alimentares pode ser a mola da mudança para
uma alimentação saudável dos filhos dos meus filhos.

Porém, a alimentação tem vínculos emocionais
individuais e colectivos profundos e as suas raízes
mergulham nos (quase) imutáveis alicerces da cultura.
Quando se passou fome toda a vida e quando uma
cultura justifica os mais «irracionais» comportamentos
face à alimentação, falar de «alimentação racional»
arrisca-se a ser recebido com um sorriso nos lábios
de tonalidade condescendente ou trocista. É que nisto
de razão, não há ninguém que a não tenha e nisto de
alimentação racional cada qual toma a sua. Mas
porquê tanta preocupação se um é magro é magro e
quem é gordo, para ser magro, passa fome? Não é
verdade que «a vida são três dias» e as mulheres
magras também ficam solteiras?

* Investigador do Instituto de Estudo e Divulgação

Sociológica - IEDS da Universidade Nova de Lisboa.

Comité de redacção da «Forum Sociológico».

Notas

1 Dcf. Boletim da Direcção geral da Agricultura», n° 1, 6
de 1889 e «Salários dos Trabalhadores Rurais», 1935

2 Orlando Ribeiro, «A Cultura do Trigo no Sueste da
Beira...», p. 231

3 Jaime Lopes Dias, O Problema da terra e dos que a

Trabalham, p. 19
4 Mário Marques de Andrade, Subsídios para a

Monografia de Segura..., p. 208
5 M. Assunção Vilhena, Gentes da Beira Baixa..., pp.

25-26
6 Joaquim Manuel Correia, Memórias sobre o

Concelho de Sabugal, p. 80.
7 João Vieira Rezende, Monografia da Gafanha, pp.

220-223
8 Idem, Ibidem, p. 16
9 Dcf. «A Agricultura», n° 32, 1912, p. 3
10 Joaquim Manuel Correia, Opus Cit, p. 81

61



11 Dcf. Cláudia Moura, «Distúrbios do Comportamento

Alimentar - Um Flagelo do Fim do Século», p. 35-36

12 Pinheiro Marques, Terras de Algodres (Concelho

de Fornos), pp. 176-177

13 Citado por Jesús Contreras, Antropologia de Ia

Alimentación, p. 51

14 Idem, Ibidem, p. 69

15 Canção de Pedro Barroso

62

Bibliografia

ANDRADE, Mário Marques de, Subsídios para a

Monografia de Segura, 1988 (1949), 2° Edição, pp.

405

CARVALHO, António Maria Romeiro, Introdução e

Expansão do Capitalismo nos Campos de Idanha-a-

Nova, Dissertação de Mestrado, U.N.L.,1993,pp.137

COELHO, Maria Helena da Cruz, «Apontamentos

sobre a Comida e a Bebida do Campesinato Coimbrão

Fontes

«A Agricultura», n° 32, 1912

«Boletim da Direcção Geral de Agricultura», n° 1, 6,

1889

Organização Mundial de Saúde, 1992

Instituto Nacional de Estatística, 1992

em Tempos Medievos», R.H.E.S., n° 12, Julho de

1983, pp. 91-101

CONTRERAS, Jesús, Antropología de Ia

Alimentación, Madrid, Eudema, 1993, pp. 96

CORREIA, Joaquim Manuel, Terras de Riba-Côa.

Memórias sobre o Concelho de Sabugal, C.M. de

Sabugal, 1946, pp. 368

CRESPO, Jorge e HASSE, Manuela, «A

Alimentação no Colégio Real dos Nobres de Lisboa

(1766-1831), R.H.E.S., n° 7, Janeiro de 1981, pp. 93-

110

FERREIRA, F.A. Gonçalves, Alimentação, Nutrição

e Saúde, Lisboa, s.e., 1980, pp. 362

MARQUES, Pinheiro, Terras de Algodres (Concelho

de Fornos), C.M. de Fornos de Algodres, 1988 (1938),

pp. 343

MARTINS, Rui Luís Vide da Cunha, A Alimentação

Medieval. Prática e Representações, Universidade dos

Açores, 1992, pp. 120

MOURA, Cláudia, «Distúrbios do Comportamento

Alimentar - um Flagelo do Fim do Século», Notícias

Magazine, 1995, pp. 34-38

PIRES, António e Outros, Apontamentos de

Etnografia, Gastronomia e Artesanato (Tradições de

Viseu), Câmara Municipal de Viseu, 1989, pp. 161

REZENDE, João Vieira, Monografia da Gafanha,

Coimbra, 1944, 2° Edição, pp. 365

RIBEIRO, Orlando, «A Cultura do Trigo no Sueste
da Beira», in Opúsculos Geográficos, IV, Lisboa,

F.C.G., 1991, pp. 229-245

ROBERTO, Júlio, Portugal à Mesa, Lisboa, Terra

Livre, 1977, pp. 79

VALERI, Renée, «Alimentação», in Enciclopédia

Einaudi, Vol. 16, Lisboa, IN-CM, 1989, pp. 121-209

VILHENA, M. Assunção, Gentes da Beira-Baixa.

Aspectos Etnográficos do Concelho de Proença-a-

Nova, Lisboa, Edições Colibri, 1995, pp. 435



ESTUDANTES DO DISTRITO DE CASTELO BRANCO NA

UNIVERSIDADE DE SALAMANCA (1580 - 1640)

por Joaquim Candeias Silva*

«No es possible comprender Ia historia de Ia cultura

de un pais sin conocer previamente el papel de Ias

Universidades. Y en el caso de Portugal, podemos

afirmar que no se puede prescindir de Ias

universidades extrangeras a Ia hora de hacer balance

de su historia cultural, por su importancia en Ia

formacion de profesores e alumnos portugueses». São

palavras de Angel Marcos de Diós, inseridas no prólogo

da sua Tese de doutoramento Portugueses en Ia

Universidad de Salamanca (1580-1640), apresentada

em 1975 à Facultad de Filosofia y Letras - Cátedra de

Filologia Românica da referida Universidade.

Esta obra, policopiada em três grossos volumes e

que lamentavelmente continua inédita, é uma

investigação de grande interesse para nós

portugueses (e mormente para nós “beirões do inte-

rior”), já que desde muito cedo esta Universidade

exerceu grande atracção e influência sobre o nosso

país, tão grande que se pode mesmo considerar essa

atracção como uma das razões que conduziram à

fundação da Universidade portuguesa. Como afirma

Marcos de Diós, «Salamanca nunca fue una

universidad extranjera para los portugueses; desde

su fundacion encontramos buen número de

portugueses en el estudio salmantino, principalmente

por razones de proximidad geográfica. (...) Todas Ias

universidades europeas en conjunto no alcanzan Ias

altas cotas que Salamanca consigue en atracción

sobre los portugueses.»(1)

São palavras, é o ponto de vista de um historiador

espanhol, é certo, mas que conferem em absoluto

com a óptica historiográfica tomada do ângulo

português: Leia-se Veríssimo Serrão, por exemplo,

que categoricamente e sem rebuço afirmou ter sido o

estudo de Salamanca aquele que manteve laços mais

íntimos com Portugal, tanto pelo número de

estudantes, como pelo valor das doutrinas que

transmitiu, acrescentando que, das universidades

europeias, foi ela que exerceu maior influência, extensa

e intensa na Cultura nacional(2). E noutro local: «Nunca

houve em Alcalá de Henares «Estudo Complutense

de Madrid» uma nação lusíada, como sucedeu em

Salamanca no Renascimento e na época da

monarquia dualista».

Dir-se-á que esta atracção não se exerceu sempre

ao mesmo ritmo e que o período em análise (1580-

1640) privilegia um momento alto e excepcional das

relações luso-espanholas, já que decorria a chamada

união ibérica, com os dois países sob a mesma Coroa.

Sim, é um facto indesmentível que sob o governo

filipino a saída de escolares portugueses para Espanha

foi muito mais intensa, constituindo quase um êxodo

massivo. Antes de 1580 os monarcas portugueses

chegaram a impedir essas saídas, recorrendo mesmo

a ameaças (caso de D. João III), com vista a proteger

o periclitante Estudo de Lisboa-Coimbra; e obviamente

que a partir dessa data Filipe II vai não só anular tais

embargos, como até incrementar as relações e o

intercâmbio entre Coimbra e Salamanca. Assim, dos

779 portugueses que entre 1500 e 1550 demandaram

o Estudo salamantino, passou-se praticamente para

o dobro num só ano, o de 1581; enquanto a partir de

1640, com a restauração da independência

portuguesa, tal afluência decaiu acentuadamente,

chegando o rei D. Pedro II ao ponto de proibir a ida de

estudantes lusos para lá. Mas também é verdade que

nunca os portugueses deixaram de para lá ir, mesmo

proibidos, como foi o caso, entre tantos outros, do

ilustre penamacorense António Ribeiro Sanches, que

em Salamanca se doutorou em Medicina, depois de

ter frequentado Coimbra.

Razões para isso podem ser enunciadas várias, de

acordo com a tese de Angel de Dios. Em primeiro

lugar, a proximidade geográfica. Depois, por uma

questão de prestígio: enquanto a vetusta cidade do

Tormes possuía a Universidade mais famosa de

Espanha, com alta cotação mesmo a nível europeu,

a do Mondego estagnava ou decaía até, sobretudo

em cursos como Medicina e Teologia; um título

alcançado em Salamanca podia ser um trampolim

para uma excelente carreira, pois, como escreveu

Veríssimo Serrão, “os graduados por Salamanca

constituíam uma verdadeira elite, ramificada nos mais

altos cargos da Nobreza e da vida eclesiástica. Ter

estudado em Salamanca era condição de êxito e de

prometedor futuro”(3). Factores de peso eram também

o bilinguismo da época e o papel nocivo da Inquisição

portuguesa. Segundo Angel de Diós, era bastante

menor a influência eclesiástica e a censura inquisito-

63



rial sobre Salamanca, podendo afirmar-se que a partir

de 1580 elas deixam praticamente de se exercer, em

virtude do controlo da Universidade ter passado para

o Estado. Com efeito, para o período em questão

parece não se ter encontrado nenhuma exclusão de

ingresso por o estudante não ter “limpeza de sangue”,

ou seja, pelo facto de se ser mouro ou judeu; e é

sabido que uma boa parte dos estudantes portugueses

era de ascendência judaica - Angel de Diós calculou

que eles seriam mais de 70% no curso de Medicina!

Esta questão sugere-nos ainda algumas reflexões

mais, por esta nossa região ter sido desde muito cedo

uma área de refúgio e inserção hebraica por excelência.

Não havendo naquele tempo protocolos para a

extradição de judeus entre os dois países, a fuga era

um expediente usual, sempre que a ocasião a tal

obrigava: Francisco Morão, natural do Fundão,

licenciado em Medicina por Salamanca (1592), andou

fugido ao Santo Oficio; ainda exerceu na sua vila na-

tal, mas em 1612 fugiu de novo para Espanha

(Valverde), com sua mulher Catarina Rodrigues e seu

filho Diogo. Ao médico albicastrense Francisco

Antunes Morão, filho do boticário e cirurgião Diogo

Antunes Orta, tal como a vários outros seus colegas

de Castelo Branco, Covilhã e Penamacor, sucedeu

perseguição idêntica. Já menos afortunado terá sido

o fundanense Manuel Lopes, apodado “o romano”,

médico cristão-novo formado em 1591, que não
conseguiu escapar ao cárcere de Lisboa(4). Na verdade,

o exercício da Medicina era uma tradição judaica, que

em parte se vem mantendo até aos nossos dias - é

sabido que cerca de 50% dos prémios Nobel desta

especialidade foram parar a mãos de judeus ou deles

descendentes... Talvez por isso naquele tempo, e um

pouco ao contrário do que sucede hoje, a carreira

médica fosse bastante subestimada e até depreciada

pelos “cristãos-velhos”, que preferiam para os seus

filhos uma formatura em Direito.

Mas voltemos a Salamanca e à sua Universidade. A

ela acudiram neste período beirões de todas as

proveniências e de todas as condições sociais:

sobretudo nobres e ricos, mas também gente

modesta; jovens na flor da idade, mas também homens

de cabelos brancos, como Francisco Bueno, de

Castelo Novo, que em 1623 se matriculou em Leis

contando já 67 anos (se não houve engano no registo);

bastantes irmãos, como os “Leitão” da Soalheira;

algumas vezes pai e filho, como António Moura e seu

filho Duardos, de Caria (Moimenta da Beira?, bispado

de Lamego).

Tal como em Coimbra, o Direito Canónico (ou

Cânones) era o curso que ocupava então o primeiro

lugar, bem destacado, na preferência dos estudantes

portugueses (cerca de 40% do total de matriculados

em Salamanca); seguiam-se-lhe, por ordem

decrescente, Artes (c. 16%), Leis (15%), Gramática

(12%), Medicina (11%) e Teologia (de 5%). Cirurgia,

Retórica e Matemática eram de frequência

insignificante (menos de 1%). Quanto ao nosso

distrito, ele não se afasta desta tendência nacional,

verificando-se mesmo uma grande aproximação dos

valores percentuais, como se pode observar no quadro

seguinte:

Cânones 316 = 35,6 %

Artes 185 = 20,8 %

Leis 139 = 15,6 %

Gramática 133 = 15,0 %

Medicina 68 =   7,7 %

Teologia 42 =   4,7 %

Cirurgia 5 =   0,6 %

Frisa-se, no entanto, que os índices obtidos pelo

curso de Leis-Direito Civil são um tanto fictícios, uma

vez que a maioria dos alunos que nele se inscrevia o

fazia simultaneamente no de Direito Canónico,

acabando a breve trecho por seguir este e anular

aquele; já o de Medicina conhecia poucos abandonos,

sendo geralmente concluído com sucesso. Importa

também esclarecer que a matrícula em Artes, que

precede frequentemente certos cursos (como

Medicina), se deve ao facto de aquele ser uma espécie

de curso propedêutico; durava três anos e só depois

dele concluído os escolares podiam prosseguir, a não

ser que fossem portadores de habilitação idêntica de
outras escolas.

Por grandes centros, a Guarda (com 163 estudantes

matriculados) ocupava um lugar de relevo a nível

nacional, pois vem logo a seguir à capital (Lisboa,

com 336). A Covilhã com 115, Castelo Branco com

81, Idanha-a-Nova e Penamacor com 63 cada, Fundão

com 58 e Alpedrinha com 43, eram as vilas da Beira

Baixa e deste distrito que detinham maiores

contingentes na Universidade de Salamanca no

período considerado (veja-se o QUADRO 1).

Houve, contudo, uma grande variação da frequência

dos nossos escolares ao longo dos sessenta anos

da «união ibérica»:

1580-1590 181 (= 28,3 %)

1591-1600 109 (= 17,1 %)

1601-1610 50 (=   7,8%)

1611-1620 110  (= 17,2%)

1621-1630 118  (= 18,5 %)

1631-1640 71  (= 11,1 %)

Assim, se nos primeiros anos, mercê das

expectativas douradas criadas por Filipe II em torno

da nova situação política (que afinal também havia

sido desejada durante mais de um século pelos

monarcas portugueses), a deslocação de beirões para

Espanha atingiu o auge, já nas décadas imediatas os

números acusam um decréscimo notório; ainda se

registou uma considerável recuperação entre 1610 e

64



1630, mas a crise geral do último decénio tornaria
irreversível a Restauração e com ela o afastamento
progressivo dos portugueses relativamente a Sala-
manca. Sem que isso significasse, todavia, um virar
de costas total, conforme atrás fica dito.

Anota-se ainda que nem todos os matriculados
concluíam os seus cursos. Ontem como hoje, havia
muitos estudantes que não passavam do primeiro ano.
No caso dos naturais deste distrito o seu número/
percentagem ascendeu, no período em análise, a
43,4%, quase metade...

Seguem, em apêndice, as listagens dos estudantes,
ordenadas pelos concelhos de que eram originários.
Nem sempre essa ordenação foi fácil, em virtude da
falta de dados e de certa confusão motivada pela
existência de bastantes homónimos. Mesmo assim
detectámos algumas identidades repetidas nas fichas
de Angel Marcos de Diós, razão por que os nossos
números nem sempre coincidem com os seus.

Enfim, cremos que muitas mais ilações e
conclusões se poderão retirar deste levantamento. Não
foi nosso objectivo esgotá-las, sequer enunciá-las.
Contentámo-nos por dar a conhecer um trabalho
inédito, em que o nosso distrito surge a cada passo
com representantes seus, constituindo uma plêiade
digna de público registo.

* Mestre em História. Investigador

Infelizmente, não dispomos para o período anterior
a 1580 de inventários organizados, tal como para este.
O único estudo sério que lhe foi dedicado deve-se ao
nosso prezado Mestre, Prof. Joaquim Veríssimo
Serrão, cobrindo o tempo que medeia entre a fundação
da Universidade e os meados do séc.XVI. Quantos
estudantes do nosso distrito demandaram o Estudo
salmantino nessa longa etapa? Seria sumamente
estranho que apenas daqui saísse a escassa dúzia
de indivíduos que Veríssimo Serrão conseguiu arrolar.
Mas, a falta de dados acerca da maioria dos escolares,
mormente a sua naturalidade, impossibilita que se
chegue mais longe.

Para que conste, foram estes os identificados:
- João Rodrigues de Castelo Branco (Amato

Lusitano), de Castelo Branco, em Medicina, de 1526
a 1529 (?);

- Rui Luís, diácono, de Castelo Novo, bacharel em
Cânones em 1545;

- Jorge de Andrade, da Covilhã, bacharel em Leis
em 1539;

- Simão Rodrigues, de Penamacor, bacharel em
Artes em 1546;

- António Nunes, de Penamacor, estudante legista
em 1551-52;

- Francisco Lopes, de Penamacor, estudante legista
no mesmo ano;

- Pedro da Fonseca, de Proença a Nova, em
Cânones, em 1546147;

- Pedro Rodrigues, do Rosmaninhal, em Cânones,
em 1538;

- André Gomes, de Salvaterra do Extremo, em
Cânones e talvez Teologia, antes de 1540;

- João Fernandes, de Sarzedas, bacharel em Leis
em 1539;

- Manuel Jorge, de Sobreira Formosa, em Cânones,
de 1537 a 1539;

- Talvez (?) Gaspar Manso, de Oleiros, bacharel em
Cânones.

Notas

1 Op. cit., vol. l, pp. 5 e 7
2 Cf. Portugueses no Estudo de Salamanca (1250-

1550), Lisboa, 1961, cap.V
3 Op. cit., p. 91
4 ANTT, Inquisição de Lisboa, proc.º n.° 12.038

Bibliografia

- ALMEIDA, Manuel Lopes, A Universidade de
Coimbra - Esboço da sua História, Coimbra, 1937.

- CARVALHO, Augusto da Silva, A Medicina
Portuguesa no séc. XVII, separata das Memórias da
Academia das Ciências, t. III, Lisboa, 1941. - DIAS,
José Lopes e MORAIS, Francisco, Estudantes da
Universidade de Coimbra naturais de Castelo Branco,
Vila Nova de Famalicão, 1955.

- DIÓS, Angel Marcos de, Portugueses en Ia
Universidad de Salamanca (1580-1640), 3 volumes
dactilografados, tese de doutoramento apresentada à
Universidade de Salamanca, 1975, fonte basilar para
a elaboração do presente artigo.

- SERRÃO, Joaquim Veríssimo, História de Portu-
gal, IV (1580-1640), Ed. Verbo, Lisboa, 1979, cap. V.

- SERRÃO, Joaquim Veríssimo, «Portugueses no
Estudo de Salamanca, (1250-1550)», Lisboa, 1961,
in Revista da Faculdade de Letras, Lisboa, III série,
n.° 5.

65



66



67



68



69



70



71



72



73



SALAMANCA E OS LUSITANOS

por Alfredo Rasteiro*

As ligações de Castelo Branco a Salamanca
existem desde tempos remotos e foram destacadas
por Amato Lusitano na XIII Memória da TERCEIRA
CENTÚRIA, Ancona, 1554, na afirmação: «Sabemos

que em todos os climas há lugares temperados e

destemperados, pois Castelo Branco, minha pátria, a

que Ptolomeu fez referência, a igual distância de

Lisboa e de Salamanca (a Universidade mais célebre

de toda a Europa), é de clima temperado.»

Armando de Jesus Marques em «PORTUGAL E A
UNIVERSIDADE DE SALAMANCA. Participação dos
escolares lusos no governo do Estudo. 1503-1512,
Ediciones Universidad de Salamanca, 1980, traça as
linhas gerais dos contactos dos portugueses com
Salamanca, cidade devastada nas guerras com os
mouros, repovoada pelo conde Raimundo e pela regina
Urraca com gentes de Coimbra que deram origem às
freguesias de S. Paulo, S. Tomás Cantuariense e S.
Estevão de los Godínez. Estiveram em Salamanca o
primeiro rei português, que era sobrinho de Urraca e
mais tarde Dinis, que era neto de Alfonso X. Foi em
Salamanca o casamento da filha de João III com Filipe
II e este assistiu à chegada da noiva em casa do Dr.
Olivares, mestre de Amato Lusitano.

Após o encontro de 1231 entre Fernando III e Sancho
II, no Sabugal, a fronteira oriental da Beira Interior foi
fixada em 12 de Setembro de 1297 pelo Tratado de
Alcanizes, sem que fossem destruidos laços que
aproximam os povos dos dois lados da fronteira,
nomeadamente quando se manifestam pela afluência
de escolares portugueses à Universidade de Sala-
manca, uma das mais antigas do mundo, fundada
cerca de 1230 por Alfonso IX, casado até 1218 com
uma princesa portuguesa que lhe levou em dote a
região de Ribacoa com o Sabugal, Castelo Rodrigo,
Almeida, etc. Na Universidade de Salamanca, o
epónimo «portugués» acrescentado no acto de
matrícula, identifica os alunos portugueses.
Constituíram confraria na margem esquerda do rio
Tormes, na igreja Santa Maria de la Vega e enviavam
representante ao colégio que elegia o Reitor. Mesmo
depois de fundada a Universidade portuguesa, depois
de 1288, a cidade «Del color de la espiga madura»

era procurada pelos escolares portugueses,
encantados com «as águas alouradas do Tormes» e

com o ambiente estudantil diferente de Lisboa ou
Coimbra, porque gastavam menos e brincavam mais,
porque «alongaria(m) os seus passeios pela margem

do Tormes, por entre as frescas hortas e pomares da

vasta campina, onde muito ao longe, na luz escassa

do crepúsculo, se esbatia o azul fino da serra de

Béjar. Depois, já candeias acesas, subiria(m) as ruas

estreitas da velha Salmantica, recolhendo-se

prudentemente a casa, e revendo ahi os seus themas

de grego, ou as Summulae logicales do mestre Pedro

Hispano, fazendo assim vida honesta e buena, como

queria o sábio rei» (Alfonso X) e o imaginava
relativamente ao início do século XVI Francisco Manuel
de Mello Breyner (1837-1903) na biografia GARCIA
DA ORTA E O SEU TEMPO. E este sentimento mítico
em relação à cidade do Tormes pode ter passado do
Conde de Ficalho para Eça de Queiroz, quando
designou Santa Cruz do Douro como TORMES, no
livro póstumo A CIDADE E AS SERRAS.

As íntimas relações existentes no passado entre
escolares portugueses e os sábios de Salamanca
possibilitaram contactos com Abraham bar Samuel
bar Zacut e o acesso, desde 1473 ou 1478 às
primeiras versões do ALMANACH PERPETUUM
COELESTIUM MOTUM, seguido de comprovação
prática realizada em 1485 nos mares da Guiné por
«mestre Rodrigo e mestre Josepe, judeus, ambos

médicos, e um Martim de Boémia», «Os quais

acharam esta maneira de navegar por altura do sol,

de que fizeram suas tavoadas para declinação dele,

como agora se usa entre os navegantes, já mais

apuradamente do que começou, em que serviam estes

grandes astrolábios de pau», na descrição de João
de Barros, PRIMEIRA DÉCADA, IV, II. Mestre Abraão
Zacuto fugiu à inquisição espanhola em 1492, fugiu
da inquisição portuguesa em 1496 e viu o fim aos
seus dias na Turquia, em 1522. Mestre Diogo Rodrigo
e mestre José Vizinho, juntamente com António de
Lucena, foram os médicos que assistiram aos últimos
momentos do rei João II, em 25 de Outubro de 1495
(Garcia de Resende: VIDA E FEYTOS DEL REY DOM
JOÃO II, CCXIII ). José Vizinho, que talvez fosse de
Vizeu, publicou em 1496, em Leiria, o livro de Abraão
Zacuto.

Em 1507 Salamanca foi devastada pela peste e,

74



com o regresso à normalidade, será frequentada pelos
maiores vultos da cultura portuguesa dos primeiros
três quartos do século XVI: Aires Barbosa, André de
Resende, Pedro Nunes, Luis Nunes, Tomaz Rodrigues
da Veiga, Martim Afonso de Sousa, Garcia d’Orta,
Amato Lusitano, ....

Nos livros de matrícula «portugués» qualifica os
estudantes portugueses e em 1534 o antigo escolar
André de Resende acrescentará ao seu nome o
epónimo «Lusitano». Pouco sabemos dos Lusitanos.
Pensa-se que os Lusitanos são franjas de Civilizações
Hallstatt e La Tène que se fixaram no século V a.C.
na Península Ibérica, entre o Douro e o Tejo. Deixaram
vestígios em Castro Daire (Lamas de Moledo),
Sabugal (Cabeço de Fráguas), Cáceres (Arroyo de
Puerco), Santa Olaia, e outros locais. Viriato, heroi
lusitano assassinado em 139 a.C., tem estátua em
Vizeu, aliviada da espada. Foram massacrados em
133 a.C. em Numância, nas nascentes do Douro.
Desaparecidos do mapa, ressuscitaram no final do
século XV em Salamanca, com Élio António de Nebrija
(1444-1522) e pouco faltou para no século XVI se criar
uma NOVA LUSITÂNIA, de «cristãos-novos», na
capitania brasileira de Pernambuco, de Duarte Coelho
Pereira. Nebrija refere os Lusitanos na «Elegia de patria
antiquitate et parentibus authoris», de que existe ex-
emplar na Biblioteca Municipal do Porto, edição de
1534 que antes estivera na Biblioteca do Mosteiro de
Santa Cruz de Coimbra. Américo da Costa Ramalho
em «Estudos sobre o século XVI», Imprensa Nacional,
1983, mostra como a partir das palavras Lusum e
Lyssam de um Texto de Varrão transcrito por Plínio
foram construídas Lusiades e Lusitânia no texto
póstumo «DE ANTIQUITATIBUS LUSITANIAE, 1593
de André de Resende. André de Resende (1500-1573)
adoptou o epónimo Lusitano em 1 de Outubro de 1534
na «Oratio pro rostris pronunciata, in Ulisiponensi
Academia» e a nova moda foi seguida por Hieronymo
Cardoso Lusitano (1536), Georgii Coelii Lusitani (1540)
Emmanuelis Costa Lusitani (1552) e outros, até que
em Julho de 1551 L Andr Resendii deixou de utilizar o
epónimo Lusitano na «Oratio habita Conimbricae in
gymnasio regio», enquanto que por toda a Europa o
epónimo Lusitano passou a ser legítimo título de
orgulho da cultura Sefardim de origem portuguesa
iluminada em Salamanca e honrada no vasto mundo
por gente como Joanne Roderico Castelli Albi Lusitani
(1536) posteriormente Amatus Lusitanus (1549), Diogo
Pires Lusitano, Rodrigo de Castro Lusitano, Rodrigo
da Fonseca Lusitano, Brudo Lusitano, Zacuto
Lusitano, Filipe Montalto Lusitano ... Emanuel
Constantino Lusitano na «Oratio habita Roma», 1588
e no elogio funebre de Filipe II, 1598, é excepção que
confirma a regra. Isto é, o epónimo Lusitano usado
pela primeira vez pelo eborense André de Resende
deixou de usar-se na terra portuguesa, porque os
Sefardins portugueses o puseram a correr Mundo. Em

outro contexto, o epónimo Lusitano será adoptado pelo
pintor Vieira Lusitano (1699-1783). Mais tarde o Dr.
Salazar (1889-1970) e os seus «viriatos», inventarão
«lusitos» e «lusitas» (LIVRO DA PRIMEIRA CLASSE,
Livraria Sá da Costa, 1941, p.34).

As expressões «Lusitanus» para português e
«Lusitânia» para Portugal tinham sido utilizadas por
D.Garcia de Menezes, bispo de Évora, em 31 de
Agosto de 1481 numa saudação ao papa Sisto IV, na
qualidade de comandante de uma armada enviada
contra a Turquia. (Ramalho, A.C.: Latim Renascentista
em Portugal,INIC,1985). Até então os portugueses
diziam­se «Portugalenses», eram «Hispano-
portucalenses», como Pedro Julião Rebolo, o papa
João XXI ou eram «portugués», como os escolares
portugueses de Salamanca. O autor da HISTÓRIA DA
CIVILIZAÇÃO IBÉRICA, 1879, Oliveira Martins (1845-
-1894) dirá a este propósito na HISTÓRIA DE POR-
TUGAL, 1879: «No fim do século XV o nome de

lusitani começa a substituir o de portucalenses, nos

livros; mas essa inovação, perpetuando-se entre os

eruditos, torna­se por fim uma crença nacional e quase

popular. Que valor merece a inovação? Nenhum: e

por vários motivos...». A intolerância, o
fundamentalismo e o proselitismo desencadeados
pelas inquisições peninsulares, precipitaram a
decadência e a fuga de cérebros. Salamanca, mais
liberal do que Coimbra, acolherá como professores
de Medicina: Ambrosio Nunes em 1555, Henrique
Jorge Henriques autor do RETRATO DEL PERFECTO
MEDICO, 1595, Luis de Lemos, comentador de
Hipócrates e Luis Rodrigues Pedrosa; professores de
Teologia: Pedro Fernandes Sardinha, Nicolau Coelho
do Amaral; professores de Canones: Bartolomeu
Filipe, Miguel da Costa, Manoel Soares da Ribeira e
Fernandes Ayres de Mesas; professores de Leis:
António Soares, Manoel da Costa, Ayres Pinhel, Heitor
Rodrigues e Francisco Caldeira; professores de Artes
e Humanidades: Henrique Jorge Henriques e Luis de
Lemos, já citados e ainda Henrique Fernandes, Fran-
cisco Homem de Abreu, Sebastião Gomes de
Figueiredo e Francisco Martins. O prestígio de Sala-
manca continuou a atrair médicos como António
Nunes Ribeiro Sanches(1699-1782), natural de
Penamacor, doutorado em 1724. Porém, quando por
opção ou por obrigação os povos peninsulares se
tornaram como corpo morto que de si não tem
movimento, ou como o bordão de um cego nas mãos
do chefe da Igreja Católica, segundo os ensinamentos
de Inácio de Loyola (1491-1556) a Universidade de
Salamanca resiste às reformas de Carlos III declarando
que: «Nada enseña Newton para hacer buenos logicos

ó metafísicos; y Gassendi y Descartes no van tan

acordes como Aristoteles con Ia verdad revelada»,

como constatava o grande Iberista que foi Oliveira
Martins na HISTÓRIA DA CIVILIZAÇÃO HIBÉRICA,
1879. E na longa noite «prohibiendo Ia piedad hazer

75



observaciones en el Cerebro humano», como escreveu
Martin Martinez (1684-1734) na ANATOMIA
COMPLETA DEL HOMBRE, Madrid, 1728, os laços
entre os portugueses e Salamanca foram­se diluindo.

Para terminar, referências a dois Homens e
lembranças de dois Rios:

1. Amato Lusitano (1511-1568) e António de Nebrija
(1444-1522). Na «Memoria C» da QUINTA CENTÚRIA,
Salonica,1561, «in qua agitur de ulceribus renibus»,
Amato descreve o dicrotismo, ou seja a existência de
uma segunda pulsação de pequena intensidade,
imediatamente a seguir à pulsação verdadeira. Na
tradução de Firmino Crespo, é assim o texto de Amato:
«... tinha uma pulsação dicrótica, mesmo passando
bem de saúde, isto é, que batia duas vezes, a qual
produzia a força robusta da faculdade vital e a tensão
das artérias, como Galeno deixou escrito não
raramente nos dezassete livros De Pulsibus. Tinha
também este tipo de pulsação António de Nebrija, se
bem estou lembrado. É este António de Nebrija um
outro Varão hispânico nas belas letras (para em pouco
dizer muitíssimo). Ora, ao escrever isto, subiu-me à
memória lamentar a fortuna deste ancião tão sabedor
e virtuosíssimo. Com efeito foi ele vencido em con-
curso público, na Universidade de Salamanca, pelo
jovem Castilho, seu discípulo e, o que é mais para
admirar, quando ambos faziam em proeminente lugar
a interpretação dos rudimentos de Gramática que o
próprio António de Nebrija compusera. Havia um
prémio, o vencimento anual de trezentas peças de
oiro, além das honras que os grandes homens muito
particularmente apreciam. Por consequência este
doutíssimo varão retirou-se, vencido por um pouco
sabedor, repetindo frequentemente a frase de Scipião
o Grande: ingrata pátria, não comerás meus ossos.
Escrevi isto para que os leitores entendam que em
tudo e por tudo a sorte manda, pouco valendo os
conhecimentos literários e a erudição se não for
propícia a deusa da vingança.»

Armando de Jesus Marques no estudo PORTUGAL
E A UNIVERSIDADE DE SALAMANCA não esclarece
esta questão, embora registe decisões de António de
Nebrija provavelmente relacionadas com problemas
emocionais e de saúde ligados ao dicroismo do pulso,
como seja a renúncia em 20/11/ 1503 à Cátedra de
Gramática de que tomara posse meio ano antes, em
23/5/1503, propondo-se para a mesma Cátedra em
10/4/1505, sendo empossado em 2 de Maio, para a
abandonar de novo em Novembro de 1508. Esta
Cátedra será entregue ao aveirense Aires Barbosa em
23/3/1509 e em 31/8/1509 Nebrija pede a Cátedra de
Retórica, sendo provido 3 dias depois. Em 25/6/1511
havia 3 Catedráticos de Gramática e Nebrija decidiu
escrever «ARTE DE LENGUA CASTELLANA» «sobre
lo que han de leer los lectores de Gramatica que
concurraen con los bachilleres y lectores de aquela
Facultad...» A questão com o «bachiller» Castillo será

posterior. Mais tarde António de Nebrija terá Cátedra
de Retórica em Alcalá que será transmitida a sua filha
D. Francisca de Nebrija e regerá Botânica, sendo
citado por Garcia d’Orta (1500-1568) nos COLOQUIOS
DOS SIMPLES, Goa, 1563, Colóquio quinto, Do
anacardo: «...Rva(no). Antonio de lebrixa no Dictionario
dixe Anacardus herua frequentada acerca de Galeno.
Or(ta). Verdade he que dixe isso Lebrixa, e que era
muy docto e curioso, mas enganouse no nome Grego,
e sem mais oulhar dixe que Galeno ho dizia, foi
descuido: e nam vos marauilheis disto, porque as
vezes dorme ho bom Homero». Orta refere­se ao
«Dictionarium latino-hispanicum», Salamanca, 1492,
a que se seguiram o «Lexicon artis medicamentariae»,
Alcalá, 1518 e o «Dictionarium Aelii Antonii
Nebrissensis ...» editado por Luis Nunes em Antuerpia
em 1545 e em 1553, na casa de Ioannis Steelsio.
Luis Nunes (1510?-1570) natural de Santarém e antigo
escolar em Salamanca, professor em Lisboa depois
de 1529, substituirá Garcia de Orta em 1534 e será
professor em Coimbra de 1540 a 1544.

Aires Barbosa foi incorporado e agregado ao colégio
dos doutores médicos e mestres artistas de Sala-
manca em 11/9/1503 e em 20/4/1506 fará parte com
Nebrija da junta de doutores médicos e mestres
artistas encarregados de elaborarem os estatutos da
licenciatura em Medicina. Em 1523 Aires Barbosa foi
substituido por Hernan Nuñez de Guzman, que Amato
Lusitano recorda como seu professor no IN
DIOSCORIDIS ANAZARBEI DE MEDICA MATERIA,
1553, III, XCIV: «viro doctissimo, et maximo Plinii
instauratori, olim in bonis litteris apud
Salamanticenses praeceptori nostro».

2. O rio Tormes e o rio Tejo - Nasci em 1936 e o que
mais me impressionou quando aos 20 anos passei a
primeira vez por Salamanca, foram as metralhadas
margens do seu rio. Salamanca foi por essa época
uma cidade onde se concentraram ódios e
sofrimentos, onde Millan Astray gritava «Viva a Morte»
e D. Miguel de Unamuno, silenciosamente, proclamava
o direito à Vida. Unamuno, paladino da Razão e do
Direito, autor de o «Sentimento Trágico da Vida» e
«Por Tierras de Portugal e de España», chegou ao
fim dos seus dias em 31 de Dezembro de 1936, em
prisão domiciliária. Miguel Torga (1904-1995), Iberista
na linhagem dos Artistas que gravaram o Vale do Côa
e Siega Verde, calcorreando as penedias do lado de
cá da fronteira dependurado nos cornos de Endovélico,
não o esqueceu: «Unamuno. D. Miguel.../ Fazia
pombas brancas de papel! Que voavam da Ibéria ao
fim do mundo.../ Unamuno Terceiro! / (Foi o Cid o
primeiro,/ D. Quixote o segundo).// Amante duma outra
Dulcineia,/ Ilusória, também/ (Pátria, mãe,/ Ideia / E
namorada),/ Era o seu defensor quando ninguém/ Lhe
defendia a honra ameaçada! / Chamado pelo aceno
da miragem,/ Deixava o Escorial onde vivia,/ E subia,
subia,/ A requestar na carne da paisagem/ A alma

76



que, zeloso, protegia.// Depois, correspondido,/

Voltava à cela desse nosso lar/ Por Filipe Segundo

construidol Com granito da fé peninsular.// E falava

com Deus em castelhano./ Contava-lhe a patética

agonia/ Dum espírito católico, romano,/ Dentro dum

corpo quente de heresia.// Até que a madrugada o

acordava / Da noite tumular./ E lá ia de novo o cavaleiro

andante/ Desafiar/ Cada torvo gigante/ Que impedia

o delírio de passar.// Unamuno Terceiro!/ Morreu

louco./ O seu amor, por ser demais, foi pouco/ Para

rasgar o ventre da Donzela./ D. Miguel.../ Fazia pombas

brancas de papel/ E guardava a mais pura na

lapela.»

«Unamuno morreu repentinamente, como o que

morre em guerra... Talvez contra si mesmo», escreveu

António Machado (1875-1939), o poeta de «A

ORILLAS DEL DUERO» «...tierra triste y noble,/ Ia

de los altos llanos y yermos y roquedas,/ de campos

sin arados, regatos ni arboledas;/ decrépitas ciudades,

caminos sin mesones,l y atónitos palurdos sin danzas

ni canciones/ que aún van, abandonando el mortecino

hogar,/ como tus largos rios, Castilla, hacia Ia mar!».

Nesse difícil ano de 1936 Machado evocou Camões e

cantou o Tejo, enquanto chorava um amor perdido:

«De mar a mar entre los dos Ia guerra,/ más honda

que Ia mar. En mi parterre,/ miro a Ia mar que el

horizonte cierra./ Tú, asomada, Guiomar, a un

finisterre,// miras hacia otro mar, Ia mar de Espana(
que Camoens cantara, tenebrosa./ Acaso a ti mi

ausencia te acompana./ A mi me duele tu recuerdo,

diosa.// La guerra dio al amore el tajo fuerte./ Y es Ia

total angustia de Ia muerte,/ con Ia sombra infecunda

de la llama// y Ia soñada miel de amor tardio,// y Ia

flor imposible de la rama/ que ha sentido del hacha el

corte frio.» Mar de um lado e outro e no meio a guerra,/

mais funda que o mar. Da minha cela/ olho no mar a

linha que o cerra/ e Tu, Guiomar, sonhas à janela/ o

mar largo, o mar de Espanha,/ mar de trevas que

Camões cantou./ Penso que a minha ausência te

Bibliografia

Breyner, F.M.M.(C.Ficalho): Garcia da Orta e o seu

tempo, Imprensa Nacional, 1983

Crespo, J.F.: Amato Lusitano. Centúrias de Curas

Medicinais, 4 volumes, Univ.Nova, 1980

Herson, B.: Cristãos-novos e seus descendentes

na medicina brasileira (1500-1850), Univ.S.Paulo, 1996

Machado, A.:Antología poética, Anaya, 1986

Marques, A.J.: Portugal e a Universidade de Sala-

manca. Participação dos escolares lusos no governo

do estudo. Univ.Salamanca, 1980

Namorado, J.: A guerra civil de Espanha na poesia

Portuguesa, Centelha, 1987

Oliveira-Martins: História da Civilização Ibérica,

Guimarães ed. 1994

Oliveira-Martins: História de Portugal, I e II, Europa-

América,

Ramalho, A.C.: Estudos Camonianos, INIC, 1980

Ramalho, A.C.: Estudos sobre o século XVI,

Imprensa Nacional, 1983

Ramalho, A.C.: Latim renascentista em Portugal,

INIC,1985

Rasteiro, A.: Medicina e Descobrimentos, Almedina,

1992

Serrão,J.V.: Portugueses no Estudo de Salamanca,

1, (1250-1550), Lisboa, 1962

acompanha/ deusa e aperta-se-me o peito que te dou./

A guerra lançou o meu amor no Tejo forte/ E é total a

angustia da morte, / ensombreada por esteril chama,/

/ mel sonhado de um amor tardio/ que floriu em seca

rama,/ cortada cerce a ferro frio.

* Professor da Faculdade de Medicina de Coimbra

77



AS RELAÇÕES CULTURAIS ENTRE SALAMANCA E A BEIRA INTERIOR
 (Treinta años de experiencia personal)

por José Miguel Santolaya Silva*

Estamos asistiendo en Ias postrimerías del siglo
XX a un fenómeno único dentro del entorno continen-
tal y peninsular. Tanto España como Portugal se han
dado un Voto de confianza mutua que en días pasados
ha sido refrendado en Ponta Delgada, capital del
archipiélago de Ias Azores, corazón atlántico de Por-
tugal. (30-X-96).

Ambos primeros
ministros se han com-
prometido a seguir im-
pulsando mutuamente
Ias relacciones Luso-
­españolas, estable-
ciendo nuevos lazos
de intereses comu-
nes estratégicamente
estudiadas para definir
su actuación en los
foros internacionales
especificamente en la
Union Europea, el
Atlántico y el Ibero-
americano, con el
cual les unen lazos e
ideales comunes. El
contenido de la Cum-
bre Ibérica se ha airea-
do por la prensa na-
cional e internacional,
pero recordaré Ias
palabras finales del
primer ministro portu-
guês, Antonio Gu-
terres: “Tenemos una
apuesta común en la
construcción euro-
pea, la determinación
fundamental de parti-
cipar en la primera fase de la Unión Económica y
Monetaria (UEM) y compartimos una nueva definición
de la Unión Europea de Ias regiones ultraperiféricas.“
palabras de un Beirão, paisano vuestro que apuesta
fuerte, como estratego con responsabilidad
compartida con el presidente del Gobierno español,
José Mª Aznar, por una Europa acorde con los tiempos

actuales y de cara al siglo venidero, y que pondrán de
manifiesto el próximo 10 y 11 de Noviembre ante la
Cumbre Iberoamericana de jefes de Estado e Gobierno
que se celebrará en Santiago de Chile y a la que
asisten el Rey Juan Carlos I y José Mª Aznar por parte
española y por la parte portuguesa el presidente Jorge

Sampaio y Antonio
Guterres.

Esta introducción,
sinópsis de lo que
ustedes ya conocen,
es el espejo de lo que
hace muchos anos;
siglos, ha venido
ocurriendo con nues-
tros pueblos pertene-
cientes a Ias comuni-
dades de Galicia,
Castilla y León, Extre-
madura y Andalúcia
con Ias correspon-
dientes de Portugal.

Fue precisamente
Castilla y León y Por-
tugal, qienes hace
cerca de mil anos se
unen para luchar con-
tra el ejército invasor
del Islam en la Baja
Edad Media recon-
quistando Hispania y
Lusitania a los ara-
bes. Del romano
Portus Cale (actual
Oporto) toma el nom-
bre el Portugal moder-
no, que marcha para-
lelamente con España

incluso en el devinir histórico, desde la Baja Idade
Media.

Hay un dato poco estudiado y oculto por la noche
de los tiempos y es la presiencia del Rey Visigodo D.
Rodrigo en Egitania (Idanha a Velha), últimos pasos
que da por tierras lusitanas, ocultándose de Ias huestes
de Tarik y Musa, prueba fehaciente es la última

78



moneda de oro encontrada y acurvada en Egitania
con el rostro y nombre de D. Rodrigo, hoy en paradero
desconocido. Por otro lado y cimentado esta teoría,
existe documentación que hubo una lápida mortuoria
en Viseu, recordándonos que en su iglesia estaba
enterrado D. Rodrigo, último rey Visigodo.

Cuenta el Romance de la Penitencia que D. Rodrigo
después de la Batalla de Segoyuela de los Conejos,
se internó en la espesura de la Sierra, que no sería
otra que la Sierra de Francia, pasando desde esta
comarca salmatina a la Beira, refugiándose en la
romana Egitania. Dicho Romance lo recopila Miguel
de Cervantes en el capítulo X de su inmortal D. Quijote
de la Mancha... que por cierto, parte del mismo, lo
escribe en Portugal cuando es protegido por el Inca
Garcisado de la Vega en Lisboa.

Tomaremos como punto de partida de Ias Relaciones
Culturales estos acontecimientos reflejados en Ias
fuentes históricas y refrendados por un documento
pétreo de una estela funeraria romana aparecida en
Egitania a nombre de un indígena aborigen de
Helmantica, y que forma parte de un estudio
sociológico en el cual trabaja también el Dr. Pedro
Salvado.

Desde la creación de la primera universidad en la
Penísula Ibérica, en la ciudad de Palencia y trasladada,
dos décadas más tarde a Salamanca; Portugal tiene
una presencia fundamental en la capital del Tormes.

Pienso y sin temor a equivocarme, que la universidad
se traslada a este punto geográfico, estrategicamente
situado en tierras de la Lusitania y hoy ya entonces
de la Castilla. Así los nacidos en Portugal tenían más
cerca el Alma Mater, donde estudió vuestro gran
médico Amato Lusitano, faro de luz, estudio y cultura
que preside el corazón de la entrañable ciudad de
Castelo Branco, y cuyo nombre lo ostenta el Hospital
Distrital Albicastrense; gracías a todos, los que
conformáis Ias jornadas y en ello al Dr. Castelo Branco
da Silveira y a mi buen amigo, incansable luchador y
admirado Dr. Antonio Lorenzo Marques, querido y
admirado por los españoles que conocen sus trabajos
científicos y publicaciones. Nobleza obliga, mi
agradecimiento por estar aquí y poder hablar ante tan
selectos profesionales investigadores de la ciencia de
la cultura médica y salud Pública. Gracias Dr. Lorenço
Marques Gonçalves y en ello a todos los portugueses
de Pro que han aportado tan brillante idea, pero de
manera especial, muy especial a su dignísima esposa
e hijos, espejo de familia y ejemplo para todos
nosotros.

Primeros Pasos

Muchos portugueses dentro de los privilegiados que
pueden Ilegar a la Universidad son los que estudian
en Salamanca de entre ellos un alto porcentaje sigue
los estudos religiosos, literarios o musicales o

médicos. De estos profesionales engresados de la
Universidad Pontíficia de Salamanca (así se llamó
varios siglos), salieron los cuadros educativos que
impartirán Ias clases en la Universidad de Coimbra
segunda en fundarse bajo el reinado de Don Dinis,
nieto de Alfonso X, el rey Sabio.

En el compendio historico de la Beira Interior quedan
reflejados los devenires culturales de sus hombres y
de su historia que llega viva hasta nuestros días,
mericiendo el estudio serio por parte de futuros
ensayos y tesis doctorales por los estudiosos actuales
que tenemos y debemos apoyar desde Ias más altas
instancias administrativas de los dos países.

Mi experiencia en tres décadas desde que llegué
de Perú a Salamanca pude contar entre mis mejores
amigos a varios portugueses, siendo de los pocos -
no portugueses - que participaba en todos los actos
cívicos y culturales de los mismos. Aprendí mucho,
casi todo lo que había que saber, conecer del querido
Portugal.

Pasaron los anos y desde la dirección provincial de
Cruz Roja y con el apoyo y aliento de su presidenta
Mª Rivero de Cembrano, empiezo a trabajar para crear
el primer puesto de Socorro y de Primeros Auxilios
Conjunto entre los dos paises hermanos (1976). Este
sueño se hizo realidad en tiempos de la “Operatión
Piramide”. Amén, ejemplo para el mundo, fué el primero
que se realizó en los países donde existe y funciona
esta querida institución. Son muchos los que
colaboraron y compartieron mi idea, pero hoy quiero
recordar a un gran hombre Beirano también: el Dr.
Joaquim Antonio Ferreira Matos cofundador y primer
presidente de la Cruz Vermelha Portuguesa de Almeida
en Vila Formoso, así como al Dr. José de Andrade,
gran impulsor de la misma, desaparecido a temprana
edad por un desgraciado accidente de circulación.

Si por parte de España tuvimos el apoyo total del
Presidente de la Asamblea Suprema que presidia el
buen amigo Enrique de Ia Mata Goroz-Tizaga, por parte
de Portugal, el vuelco y la ayuda fue total gracias al
presidente nacional de la Cruz Vermelha Portuguésa,
el Coronel Cabarrão, nacido en Castelo Branco.

Queridos amigos, me perdonarán que saque a relucir
mi “pequeno o gran ego” al hablar de este episodio
positivo para todos, pero, os lo juro que me siento
muy, pero muy orgulloso de haber contribuido de forma
directa en su creación por los grandes beneficios que
deparó en especial a los emigrantes portugueses, con
ello se redujeron los accidentes de carretera, mortales
en su mayoría, dado el despliegue informativo y de
áreas de descanso que organizamos a lo largo de la
carretera Nacional 620 llamada tristemente, la
“carretera de la muerte”, y que hoy, desde aquí,
nuevamente elevamos nuestras voces pidiendo que
ambos paises tomen cartas en el asunto, y presten
más atención a la autovía que une, Francia, España y
Portugal ... y que mas nuertos tiene en su asfalto con

79



un 90% de ciudadanos portugueses. Por ello, pido a
los directivos de estas VII Jornadas Medicas incluyan
en sus conclusiones este tema de vital importancia
por los gravísimos y mortales problemas que acarrea,
dentro de la problemática médica hospitalaria judicial
etc, etc ...y que muy pocos conocen; tema
delicadísimo que hay que poner remedio cuanto antes
y merece un serio estudio por parte de la administratión
portuguesa que lo ignora o hace oídos sordos... los
muertos no habaln y sus deudos, prefieren olvidar lo
ocurrido.

Las relaciones deportivo culturales, ocupan un
aspecto muy amplio que van desde los campeonatos
amistosos o de homenaje, entre los que me cabe
recordar los organizados por la Federación de Patinaje
que presidía José Luis Diego y Díaz Santos cuando
hermanamos la localidad de Seia, en plena Sierra de
Estrela. Cuántos recuerdos! O los del artífice del
campo de Fútbol Augusto Pimenta de Almeida,
Presidente de la Unión Desportivo de Salamanca, de
grato y entrañable recuerdo en todos los círculos
sociáles y culturales de la ciudad, y hoy Director de
Caja Salamanca y Soria en Lisboa. Con él y de su
mano uno de los mejores jugadores, buena persona y
buen amigo... el de los guante negros: João Alves, y
su pléyade de Jugadores Portugueses que aunque
no soplaron vientos goleadores en su breve cargo de
entrenador; los salmantinos aficionados Ilaman a la
Unión Desportiva Salamanca: Unión Sportiva
Portuguesa.

Si el deporte ocupa un 75% del tiempo de la juventud
no digamos en el campo musical, Madredeus, Mª
João, etc y muchos grupos musicales que han Ilenado
“hasta la bandera” o han colgado el letrero “no hay
billetes”. Servidor sufrió en carne propia, no poder entrar
al Palacio de Congresos, por no haber separado Ia
entrada con antelación.

Muchos son los estudiantes que gracias a Ias becas
y ayudas que da la comunidad europea pueden estudiar
la carrera, o realizar intercambios para completarlos
como Ias becas: Mutis, Intercampus, erasmus
logrando con ello un conocimiento más cercano de la
realidad de ambos pueblos. Soy testigo de varios
casos, en mi reciente estancia en Coimbra y al hablar
con vários estudiantes, me sorprendí gratamente del
cambio positivo que habían experimentado con
respecto a su precario conocimiento sobre Portugal...
confesándome el alto nível que habían encontrado en
sus compañeros universitarios y por el domínio de
ideomas comunitarios. Hablo de estudiantes
salmantinos en Coimbra, claro esta.

Por mi parte debo decir que todos los estudiantes
de postgrado y doctorado que conozco, en un alto
porcentaje son de la Beira Interior, todos ellos grandes
profesionales que han dejado una estela de saber y
buen hacer y como ejemplo de lo que apunto, es el
último reconocimiento de la Asociación de Castilla y

León de Técnicos en Seguridad Laboral, premiando a
tres albicastrenses, con la máxima distinción Asfaleya
por haber realizado una brilhante memoria final.

No quiero dejar en el tintero el logro de un puñado
de entusiastas, que logramos traer el curso pasado
los Máster de Estudios Europeos y Derechos
Humanos y el de Seguridad y Salud Laboral para que
si impartieran en Castelo Branco.

Fenomeno que ocurría por primera vez, desde los
orígenes de la Universidad Pontifica de Salamanca,
dicho convenio por ires anos se firmó con el
ISMAG-Universidad Lusófona, en cuyo professorado
ha participado el Doctor António Salvado.

En mis constantes y gratificantes venidas a estas
queridas tierras de la Beira Interior he participado en
vários congressos y jornadas, invitado por
personalidades del Mundo Cultural, verdaderos
Mecenas que han mantenido una constante
preocupación por los valores de esta tierra y el futuro
de sus habitantes. Ellos son los verdaderos Próceres,
Héroes de la Paz, que poco a poco han derrotado al
monstruo de la indeferencia, de la incultura y del nuevo
analfabetismo, ellos han logrado que muchos
despierten, se interesen y se preocupen muchos
valores de su querida tierra que los vió nacer y que
desconocían totalmente; ellos se han enfrentado al
poder estabelecido, habiéndose perjudicado
temporalmente, pero al foral salieron victoriosos,
siendo la más grande victoria la Moral... Ellos, jamas
se doblegaron y son todo un ejemplo digno a seguir...
Sé que nos les gusta salir a la palestra, pero quien os
habla les debe mucho, mucho aprendi de ellos, mucho
nos enseñaron a los Beiranos y a los Salmantinos.

Permitiame que recuerde entre otros al Dr. António
Salvado, pionero desde el Museo Tavares Proença
Junior, de congresos, jornadas, encuentros entre
España y Portugal. Muchos catedráticos y alumnos
de la Universidad de Salamanca, dan fé de ello;
publicaciones y un sin fin de actividades culturales
irrepetibles, quedan en el tiempo como ejemplo para
Ias generaciones venideras.

Todas estas actividades y otras muchas que se han
celebrado a lo largo de los últimos cincuenta anos
quedan celosamente guardadas y resgitradas en ese
tesoro y paladín de la beira y de todo Portugal que es
el Jornal do Fundão y por supesto de esse Guardian
de los valores de Portugal y que admiro mucho como
maestro D. António Paulouro, monumento vivo, que
con su mano diestra y amiga, ha sabido conducir
durante cincuenta anos uno de los mejores periodicos
de la union Europea, leido en los cinco continentes.

Precisamente, se han cumplido diez anos que este
querido Jornal do Fundão, en un gesto de noble
caballerodidad, de hidalguía e hermanamiento, dedicó
todo un suplemento estraordinário a la monumental
Salamanca de oro, aconteciemento cultural e histórico
que no se ha vuelto a realizar y en resumen a Fundão

80



y la Beira Interior, y que muy pronto tendrá respuesta.

Gracias D. Antonio Paulouro, gracias también a D.

Fernando Paulouro, a D Joaquim Duarte, a D. Pedro

Salvado y a todos los que hicieron posible este paso

de gigante en Ias relaciones de la Beira Interior con

Salamanca.

En el mes de Abril se le rindió un merecido homenaje

por parte del Instituto de Estudios Europeus de la

U.P.S.A., con motivo del cincuentenario del J. do F. y

de los mismos años a D. Antonio Paulouro como di-

rector.

Muchas, muchisimas actividades culturales quedan

en el recuerdo, siempre vivas, Ias cuales seria casi

imposible enumerarlas, y perdonarme nuevamente,

pero no que queria cansarnos con un interminable

inventario. Creo que la más importante de todas son

Ias relaciones humanas entre los habitantes de la Beira

Interior y Salamanca ... España y Portugal. Por ello

quiero y para terminar, recordáles la severa figura del

catedrático emérito de nuestra Universidad de Sala-

manca Dr. Luís Sanchés Granjel, toda una instituicion

en la vida académica y social, avalada por sus trabajos

cientificos y publicaciones.

Por último reitiero nuevamente mi agredicimiento a

un grande hombre el Dr. Antonio Lorenço Marques

Gonçalves, quién en silencio, con su trabajo diario,

con su incansable lucha y preocupacion, ha logrado

con el Presidente da Câmara Municipal de Idanha a

Nova, D. Joaquim Mourão, hacer realidad estas VIII

Jornadas de Estudo de Medicina na Beira Interior da

Pré-História ao Séc XX... para ellos y de corazón, el

más calido de los aplausos.

Muchas Gracias

* Jornalista

81



OS ETERNOS ODORES DA MEMÓRIA

por Ribeiro Farinha*

Recorro aos aromas da memória e à experiência

vivida para esta minha comunicação sobre “A

Alimentação”.

Na falta de tempo e propensão para vasculhar

bibliotecas, tentarei abordar o tema proposto sem sair

de mim e das minhas recordações da infância e da

juventude.

Alguns aspectos da Alimentação na região onde

nasci e vivi até aos 21 anos - Zona do Pinhal, no

concelho de Proença-a-Nova - deixei-os já aflorados

na participação de há dois anos, “viagens no Tempo e

na Memória”. Tentarei não me repetir muito.

Nasci em 33 e, como todos os filhos de famílias

numerosas, acompanhei a luta dificil dos meus pais

pela sobrevivência e atravessei, com alguma

consciência, apesar da idade, os tempos duros da

guerra. Como outros da minha idade, cedo aprendi a

“Arte” de buscar alternativas que garantissem meios

complementares de aconchegar os estômagos

carentes do agregado.

Afinal de contas era só aproveitar, com perícia mas

sem grandes custos, os “pitéus” que a Natureza punha

à nossa disposição em certas épocas do ano como,

por exemplo, a apanha de cogumelos; a caça aos

taralhões, rolas e tordos, a pesca improvisada nos

ribeiros, com muito trabalho e poucos resultados e

às vezes com a ajuda de umas bombitas de Carnaval,

sempre nas costas dos Guarda-Rios; a apanha das

castanhas que caíam nos caminhos - a aldeia tinha

muitos e frondosos Castanheiros que, aos poucos,

se foram perdendo. Havia, enfim, várias actividades

marginais, digamos, que a lei do desenrascanço punha

em marcha, a suprir algumas carências.

Os cogumelos eram então, uma boa fonte de

“pratos” extra. Por altura da Páscoa aparecem os

“tubareiros” ou “tortulhos” que crescem debaixo do

82



chão, tipo trufa, nas encosta de mato viradas ao sol e

batidas pelo gado. Hoje escasseiam, como os

rebanhos que influenciam o seu aparecimento. Ao

aumentarem de volume, fendem e elevam a terra

permitindo assim, a sua localização, quando ainda

fechados. Ao sairem da terra abrem, escurecem e

murcham. Estes cogumelos são muito apreciados

assados ou fritos e, confeccionados com arroz fazem

uma deliciosa refeição.

Pelo Outono, depois das primeiras chuvas, crescem

os “fradinhos”, em forma de chapéu de sol com uma

alça a meio do caule, nas terras ricas em matéria

orgânica em decomposição. Tal como os “tubareiros”

estes são muito apreciados e proporcionam

excelentes pratos, se encontrados em quantidade.

As épocas em que a rapaziada conseguia melhores

resultados eram aquelas em que se armava aos

taralhões, às rolas e aos tordos. Com uma dúzia de

armadilhas de arame espalhadas pelos campos de

cultivo (com formigas de asas ou pequenas lagartas

do milho a servir de isco), conseguiam-se algumas

dezenas de aves (galegos, piscos, ferreiras, cotovias,

etc). Para as rolas e os tordos utilizavam-se as

aboizes, compostas por uma vara de esteva com um

fio na extremidade a fazer de laço. Ao piscar o isco

(grão de milho ou azeitona) a vara, presa sob tensão,

solta-se prendendo a ave pelo pescoço...

Hoje falo destas “caçadas” com algum
constrangimento. Mas as coisas são o que são. Então

era assim: a lei da sobrevivência falava mais alto, os

agricultores agradeciam a redução da passarada que

lhes estragava as colheitas e não constava que as

espécies caçadas estivessem em vias de extinção...

Para os menos favorecidos havia a fruta a desafiar a

malta. E “roubar para comer” não era roubar, diziam

alguns, contra a opinião dos donos que não apreciavam

o “ditado”. O tempo dos figos era um tempo de fartura

e qualquer pessoa baixava um ramo para comer figos

mesmo não sendo seus ... muito diferente era saltar

o muro da vinha para apanhar uvas. Mas, para os

jovens, as uvas, os melões e outras “novidades”, eram

uma tentação e o muro não era problema...

Do tempo da guerra, da escassez do pão e do

trabalho na zona do Pinhal muito haveria para dizer,

não só da Alimentação deficiente mas, também, das

condições médico-sanitárias, praticamente

inexistentes, nas zonas rurais. A maioria das crianças

não bebia leite nem tinha cuidados mínimos, além

dos que a mãe, tantas vezes sobrecarregada por

proles numerosas, lhes podia dispensar, pelo que a

mortalidade infantil era muito elevada.

Para piorar as coisas, proliferavam os

candongueiros, uns tantos a enriquecer à custa da

miséria de muitos. Neste panorama, o dinheiro era a

única arma a utilizar para conseguir produtos

contrabandeados.

Havia famílias que nem sequer beneficiavam dos

bens da sua lavra. Vendiam-nos, aos domingos e nos

mercados da vila (ovos, criação, queijos, cabritos),

para comprar bens essenciais difíceis de conseguir.

A década de 40 foi terrível na Zona do Pinhal: o pão,

racionado, não chegava para todos e originava grandes

bichas nas padarias, desde as primeiras horas da

manhã, ao frio e à chuva; muitos homens abalavam

para os trabalhos sazonais no Alentejo, no Ribatejo e

em Espanha, para amealhar algum dinheiro; nas

aldeias perdidas na serra, sem estradas nem telefone,

as pessoas viviam isoladas só descendo à vila pelas

feiras anuais, para comprar mercearia, tecidos, etc.

Em caso de urgência, era quase impossível chegar lá

e até os mortos eram carregados no esquife, a braço,

pelos moradores das aldeias, entre pinheiros e mato,

por caminhos incríveis.

Muita gente vivia, praticamente, dos produtos da

lavoura e da “salgadeira”. Valiam os moinhos e os

lugares comunitários, onde iam moendo algum grão

e azeitona. Alguns desses engenhos ainda hoje estão

no activo...

Aos poucos, as coisas foram mudando: pela

necessidade de escoamento das madeiras, surgiram

alguns “caminhos vicinais” que muito facilitaram a vida

às populações e foram as bases de algumas das

actuais estradas.

Contudo, mesmo com as dificuldades passadas,

há ternas lembranças de odores vindos desses tem-
pos em que, geralmente comíamos todos do mesmo

prato à volta da mesa de pinho! ... pratadas de tomate

com batata e cebola, temperados com o bom azeite

da região; couves ou nabo com batata; salada de

almeirão com batata e cebola ou com feijão-frade, etc.

A batata entrava em quase todos os “pratos”. Meu pai

dizia mesmo: “quem tem batatas tem pão”.

A refeição terminava com pão e algum conduto: um

naco de toucinho ou enchidos, sardinhas que várias

vezes eram divididas em duas ou três partes, azeitonas

ou apenas um pouco de azeite a untar o pão, conforme

as posses de cada um ... Falo nestes aspectos não

para puxar ao “choradinho” mas porque era assim. E

sem dúvida, aprendi muito sobre a vida, a solidariedade

e o valor relativo de certos bens materiais, naquela

comunidade que me ensinou a ser homem.

A falta de trabalho levava alguns a servir

continuadamente o mesmo patrão, que geralmente

era dono de lojas ou pertencia às “forças vivas” da

terra, por onde tinham que passar aqueles que

precisassem de Atestados, Requerimentos, etc. E

muitos nem sabiam ler. O trabalhador caía numa teia

de que era difícil escapar: tinha de comprar na loja do

patrão a preços superiores e nunca sabia o estado

das contas. No ciclo infernal, o dinheiro ganho tornava

aos cofres do patrão e, por vezes, acabava com as

suas terras confiscadas para saldar contas duvidosas.

Conheci alguns dos que foram esmagados pela

“engrenagem”...

83



Mas vai sendo tempo de abordar épocas mais
agradáveis sobre o tema deste ano e falar dos pratos
favoritos dos dias festivos como a romaria anual, o
Natal e a Páscoa, a matança do porco, a malha do
pão, os casamentos, etc, onde imperava a riqueza e
variedade de iguarias.

Enumerar os “cartões de visita” gastronómicos da
minha região seria tarefa dificil. Destacarei alguns que
em tempo de festa, são reis, como é o caso do
Maranho. Há muito que este prato típico daquela
região ultrapassou os Concelhos de Proença e da
Sertã e conta já com muitos prémios em concursos
de gastronomia.

Popularizado nos restaurantes da zona e até em
Lisboa, continua a impôr-se, não havendo festa ou
boda que se preze onde não seja servido. É
confeccionado com carne de cabrito, presunto,
chouriço, tudo cortado miudinho. Junta-se-lhe alho,
vinho branco, arroz e um pouco de água, ficando a
marinar para o dia seguinte. Antes de colocar o
preparado nos saquinhos, previamente feitos de bucho
de cabra (são cosidos com linha branca deixando uma
abertura), ainda se junta salsa picada e hortelã.
Enchem-se e fecham-se os saquinhos e ficam prontos
para cozer e servir com hortaliça cozida, salada ou o
que se quiser. Bom apetite!

Falar da matança do porco é falar da seminata, da
soá, das assaduras na braza, do bucho, do paio e de
tantas e tantas outras especialidades; é falar dos
homens experientes na arte de desmanchar e separar
as carnes, conforme o fim a que se destinam; das
mulheres que as preparam e temperam, com esmero
nas grandes masseiras para, mais tarde, iniciarem a
tarefa dos enchidos: chouriços, morcelas, paios
farinheiras, plangaias, buchos, etc. E por toda a casa,
o activo perfume dos molhos preparados com
especiarias próprias do evento, onde sobressaem os
cominhos, o alho, o pimentão, entre outros. Pela sua
importância na economia doméstica, a matança
transforma-se num ritual simbólico que, hoje, perdeu
o seu brilho.

Como a matança, o dia da malha do pão era,
também, um dia muito especial que permitia levar
“sangue novo” às arcas quase vazias. Não admira pois,
que nesse dia, os pratos fossem excepcionais.

Recordo muito bem o tempo das malhas, no Verão,
com a eira cheia de “rolhões”, grandes medas de trigo
e centeio enfileiradas, separadas por ruas estreitinhas,
à espera da sua vez. Os “rolhões”, pareciam casas
de uma aldeia em miniatura. E mesmo ao lado, a
sombra agradável de sobreiros e castanheiros em
contraste com o sol escaldante na eira, que agradecia.

As gabelas de espigas de trigo ou de centeio eram
estendidas às camadas no pavimento da eira,
preparado de véspera com um banho de água e bosta
para alisar e endurecer a superfície. Os malhadores,
emparelhados, colocavam-se frente a frente e

começava o despique, com os manguais (ou
mangueiras) a alternar a batida, dando uma volta no
ar primeiro, e depois, volta e meia, atroando os campos
em redor...

Ao meio-dia vinha o merecido e esperado almoço,
composto de iguarias várias, à sombra dos sobreiros.
Uma vez servi de ajudante aos malhadores a fornecer
água e vinho, a puxar a palha às mangueiras, a juntar
o grão, etc. Comi uma sopa de carne que nunca mais
esqueci, composta de grão, massa tipo “manga de
capote”, batata cortada em pequenos pedaços, com
cheiro a hortelã e poejos e acompanhada de chispe e
cabeça de porco. Como o apetite não faltava, aquela
sopa - assim chamada - foi uma consolação. Comi
tanto desse prato que mal toquei no segundo, as
célebres “sopas escaldadas”, prato muito usado pelo
Carnaval, composto por fatias de pão caseiro coberto
de grandes rodelas de paio cozido, enfeitadas com
raminhos de salsa e regadas com o caldo onde fora
cozida a carne! ...Tudo acompanhado com o vinho
natural da adega do anfitrião.

A festa anual, muito diferente das festas de hoje,
durava dois ou mais dias. Dentro das possibilidades,
todos se esmeravam na preparação dos melhores
manjares para receber familiares e amigos de fora.

Convidados ou não, ninguém ficava na rua quando,
à hora de jantar e antes do arraial “aquecer”, tocava a
reunir à volta das mesas recheadas.

Os pratos variavam, mas o cabrito no forno ou
ensopado era muito usual. Os Maranhos é que nunca
faltavam e na Doçaria, a variedade era grande: o pão
de ló, as tortas de frutas, as broinhas de mel e
biscoitos vários. Mas o mais famoso doce da região,
que como os Maranhos, nunca falta numa festa é a
Tigelada, espécie de pudim feito à base de farinha,
ovos, leite, açúcar, etc e cozida lentamente no forno
em caçoulos de barro, para ficar porosa e leve. A
Tigelada deve ser servida gelada. Também o arroz-
-doce não faltava nestas ocasiões, e às vezes os
“sonhos” e as “fatias paridas”.

O Natal seguia mais ou menos a tradição: as
filhozes, o bacalhau com couves, o peru ou o galo no
forno. Minha mãe fazia, quando tinha, um caldo de
castanhas que era uma delícia.

Da Páscoa recordo, sobretudo, o “bolo finto”, uma
espécie de folar, o “bolo dos afilhados” em forma de
ferradura que os padrinhos ofereciam aos afilhados
mais novos, as amêndoas e os confeitos.

O prato principal da quadra continuam a ser os
Maranhos.

Os casamentos, que hoje se realizam nos
restaurantes, eram então festas de arromba com
pratos ricos e variados. As melhores cozinheiras eram
convidadas para dirigir a cozinha e o festim chegava a
durar três dias. No almoço de casamento de um primo
em que participei com doze ou treze anos - a
cerimónia foi ao sábado e só regressei a casa na

84



terça­feira seguinte - foram servidas quatro sopas

diferentes, antes dos pratos principais. Só me lembro

da canja de galinha e duma divina sopa de peixe do

rio ...e da frustação que era chegar à mesa uma série

de pitéus para os quais já não havia lugar. A partir daí,

passei a resguardar-me para as surpresas finais,

mesmo correndo o risco de ficar com fome.

Os batizados nas casas de posses, eram banquetes

de casamento em formato reduzido onde não faltavam

os pratos e os doces mais representativos da região.

No final da apanha da azeitona também havia repasto

especial. Era costume os componentes do rancho

comerem bucho e paio e beberem sem restrições do

vinho do patrão. Depois da ceia cantavam e dançavam

pela noite dentro ao som da concertina e da gaita de

beiços. Também “as desfolhadas” e “debulhas” eram

motivos de festa e convívio que acabava com um

bailarico, enquanto se comia e bebia até altas horas.

Impõe-se que termine a minha comunicação. Muitas

e belas ocasiões de partilha e franca camaradagem,

à mesa ou na adega, ficaram por abordar, como os

magustos ao ar livre, as participações em comezainas

quando alguém trazia caça grossa, etc. E, como se

aproxima o S. Martinho, termino lembrando a

expectativa das provas do vinho nas adegas que para

alguns, acabava em desilusão com sabor a vinagre ...

Era uma grande tristeza que, nas adegas dos amigos

iam apagando com a esperança de que da próxima

colheita fosse melhor.

Também eu tentarei fazer melhor no próximo ano.

Muito obrigado a todos!...

* Artista Plástico

85



1. Foi cabalmente respeitada a
orientação que, desde as primeiras
Jornadas, sustenta a concretiza-
ção destas sessões de estudo, no
que em particular se refere ao
princípio interdisciplinar, capaz de
aglutinar variados segmentos das
Ciências Humanas. Nesta
perspectiva, se apresentaram vinte
comunicações originais, que
desenvolveram a temática,
escolhida para este ano: 1 - A
alimentação na Obra de Amato
Lusitano; 2 - A alimentação na Beira Interior; 3 - As

relações culturais entre Salamanca e a Beira Interior.
2. A diversidade de abordagens que ao longo dos

anos a Obra de Amato Lusitano vai permitindo, foi
com relevo evidenciada, tornando-se geral a afirmação
de um dos comunicantes: “ A leitura da Obra de João
Rodrigues de Castelo Branco deixa caminhos abertos
para uma contínua releitura”.

3. As comunicações que materializaram o 3° tema
(As relações culturais entre Salamanca e a Beira In-
terior) deram oportunidade a que fosse salientada a
exigência no que se refere a uma continuidade nessas
relações. A presença de uma personalidade como a
que define o Prof. Doutor Luis S. Grangel, Presidente
da Associação Espanhola de História da Medicina,

VII JORNADAS DE ESTUDO

sem dúvida que ajudou à formulação
deste propósito.

4. Mais uma vez, foi reafirmada a
necessidade de se efectuar a
tradução para português de obras
de grandes escritores médicos
nascidos na Beira Interior que,
escritas em latim, não viabilizam um
contacto imediato com o seu
conteúdo.

5. Participantes e comunicantes
congratularam-se por, finalmente,
as Jornadas se terem desenrolado

fora de Castelo Branco, considerando a sua genérica

designação de “Medicina na Beira Interior”. Tal só foi
possível em consequência do exemplar apoio da Exmª
Câmara Municipal de Idanha-a-Nova.

6. Como vem sendo hábito as próximas Jornadas
ficaram marcadas para o 2° fim-de-semana de
Novembro de 1997, com a seguinte temática:

- Amato Lusitano, a Beira Interior e as índias;
- As relações culturais entre Salamanca e Beira In-

terior;
- Outras comunicações de interesse para a história

da medicina.

Biblioteca Municipal de Idanha-a-Nova, 8 e 9 de
Novembro

86


