
1

C

M

Y

CM

MY

CY

CMY

K

capa_cadernos_2012_final.pdf   1   11/2/12   3:34 PM



2







///////////////////////////////////////////////////////////////////////       \\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\3

O grande médico João Rodrigues de Castelo Branco, recordado nos anais da medicina como 
Amato Lusitano, foi um grande intelectual português do século XVI. Conheceu e comentou      
as obras dos grandes autores clássicos. Mas soube estar atento aos novos produtos e às no-
vas ideias que então despontavam. A sua obra é o resultado do confronto do que diziam os 
sábios consagrados com o que lhe transmitia a experiência e a razão. Foi, acima de tudo, um 
homem do seu tempo, um homem da Renascença, protagonista de uma renovação do espírito 
humano. Percorreu a Europa como prático e como professor universitário. Veio a falecer longe 
da Pátria, sem nunca a ter esquecido. Quando se completam quinhentos anos sobre o seu 
nascimento, cumprimos o dever de honrar a sua memória.

31-05-2011                                                                                                            Anibal Cavaco Siva

Mensagem de sua excelência 
o Presidente da República 

em homenagem aos Quinhentos Anos 
do nascimento de Amato Lusitano

\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\//////////////////////////////////////////////////////////////////////////



\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\//////////////////////////////////////////////////////////////////////////

4

No Jardim do Paço Episcopal de Castelo Branco, as 

estátuas dos Reis de Portugal contemplam a História 

que nós, portugueses, todos os dias escrevemos.

Foram erguidas no tempo em que a povoação-forta-

leza se começava a espraiar pela Devesa, um terreno 

deixado ao uso comum. O espaço do povo acolheu, 

então, a nova cidade.

Castelo Branco cresceu no território do encontro e 

do confronto. Pelos séculos dentro, foi ocupada e sa-

queada, mas sempre resistiu. Sempre soube recobrar 

forças e renascer.

Apesar do isolamento secular, fruto da lonjura da 

Beira.

Apesar do clima agreste.

Apesar dos terrenos áridos do planalto e da aspe-

reza das serranias onde o albicastrense pousa o olhar.

Apesar de tudo o que convidava os povoadores a 

partir, Castelo Branco cresceu e desenvolveu-se, dan-

do mostras de que a vontade das gentes se pode im-

por às circunstâncias da geografia.

O Rei D. José reconheceu-lhe foros de cidade e, cen-

to e vinte anos depois, em Setembro de 1891, com a 

viagem inaugural da linha de caminho-de-ferro da Bei-

ra Baixa, seria definitivamente rompido o isolamento. 

Abria-se uma nova fase na história de Castelo Branco.

Nos últimos anos, a cidade embelezou-se. Recupe-

rou o seu património histórico edificado, com o gran-

de empenho da Câmara Municipal. Enriqueceu o seu 

património cultural, merecendo particular destaque 

a Fundação Manuel Cargaleiro, a quem o fundador, 

numa atitude exemplar, disponibilizou um espólio no-

tável que o novo museu, que terei a honra de inaugu-

rar seguidamente, irá acolher. Simultaneamente, Cas-

telo Branco afirmou-se como um centro populacional e 

industrial, um pólo cuja localização, por mais próxima 

do resto da Europa, se tornou uma oportunidade que 

se agarra com ambas as mãos. Quem hoje a visita en-

contra uma cidade atractiva e agradável para viver e 

uma cidade dinâmica que atrai investimento, cria ri-

Discurso do Presidente da República
na Sessão Solene de Boas-Vindas 

(Câmara Municipal de Castelo Branco)
no Dia de Portugal, de Camões 

e das Comunidades Portuguesas

queza, aumenta o emprego e promove o desenvolvi-

mento de toda a região.

As figuras de pedra que habitam a Escadaria dos 

Reis do Jardim do Paço Episcopal a tudo assistiram, 

impassíveis mas sempre vigilantes. Porque a vigília 

permanente é a sorte daqueles que espreitam o futuro. 

Bem o mostram as colchas de Castelo Branco quando 

destacam a figura exemplar do galo, ao lado de figuras 

simbólicas como a árvore da vida repleta de pinhas, 

que representam a união da comunidade familiar que, 

na alegria e na dor, preserva os laços solidários.

O galo é aquele que está sempre desperto e sem-

pre atento. O que dá o primeiro sinal. O símbolo da 

eterna vigilância a que todos estamos obrigados para 

defesa do interesse comum. A complexidade artesanal 

dos bordados de Castelo Branco, de grande riqueza 

cromática e originalidade decorativa, exprime a singu-

laridade de um modo de vida e o refinamento dos va-

lores que o inspiram. Na sua execução, a paciência e 

a delicadeza aliam-se a uma metódica racionalidade, 

num singular e brilhante processo criativo. As belas 

estátuas do Jardim lembram-nos, também elas, as vir-

tudes que nos devem orientar. A Temperança é aí uma 

figura feminina que, tranquilamente, deita água de 

uma estreita vasilha para outra, sem derramar. A exac-

ta imagem da moderação e do equilíbrio. E também do 

rigor. A Prudência, por seu lado, segura com firmeza 

uma serpente na mão direita, enquanto se contempla 

no espelho que ergue com a mão esquerda. Pois não 

é o mais prudente aquele que, resistindo ao mal que 

vem dos outros, não esquece aquilo que de dentro de 

si mesmo tem de dominar?

Mas que mal é esse, vindo de nós próprios, que 

temos de controlar? Será, porventura, a incapacidade 

de ver claro aquilo que não queremos ver, porque é 

duro e nos obriga a mudar. Conhece-te a ti próprio é a 

máxima que temos de seguir, pois olhar-se sem indul-

gência e sem ilusões é o começo da mudança para o 

moderado e prudente.



///////////////////////////////////////////////////////////////////////       \\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\5

Recordo o avisado preceito que o pedagogo              

António Faria de Vasconcelos, distinto albicastrense, 

nos legou: “Uma ilusão que desaparece é, no fundo, 

não obstante tudo, um pouco mais de verdade.”

Pensemos todos nisto. Uma ilusão que desaparece 

é um pouco mais de verdade. Sejamos, pois, clarivi-

dentes. Pensemos, sobretudo, na necessidade impe-

riosa de mudar de vida.

Amato Lusitano, o grande médico português do sé-

culo XVI, nascido em Castelo Branco há precisamente 

quinhentos anos, relatou nas “Centúrias” o caso do 

doente que não obedeceu às prescrições do médico.

“- Prometeu ele estar por tudo - descreve Amato -, 

tendo até feito juramento. Mas, meu Deus, mal tinha 

bebido o sexto xarope na intenção de o purgarmos, 

quando comeu ao jantar ovos fritos e não sei que gé-

nero de mariscos; mas não sem castigo da falta.”

E o principal castigo da sua incapacidade de cum-

prir rigorosamente a prescrição foi a retirada do mé-

dico que o iria curar. Amato nunca mais regressou a 

casa daquele paciente incumpridor porque, escreveu 

ele, “aos que não aceitam as ordens dos médicos, não 

se deve dar conselho médico”. Não há cura para aque-

le que não quer ser curado. Não há ventos favoráveis 

para aquele que não tem rumo e não sabe para onde 

tem de ir. Em Castelo Branco, junto ao Jardim que dá 

vida à nossa História, por entre as figuras sempre vi-

gilantes dos nossos maiores, meditamos sobre a ne-

cessidade de agir com prudência, com rigor, com cla-

rividência.

No dia em que Portugal aqui se reúne, digamo-lo: 

Castelo Branco é uma lição. Uma lição de resistência 

e de permanente renovação. Uma lição de economia e 

de visão de futuro. Uma lição que nos ensina a estar 

sempre vigilantes e a não viver de ilusões.

Por tudo, agradeço penhoradamente ao Município 

de Castelo Branco, na pessoa do seu incansável Pre-

sidente de Câmara, a recepção que nos foi dedicada 

no dia em que a sua cidade é a capital de um País que 

resiste e se renova. Agradeço ainda aos albicastrenses 

de todos os tempos. Por serem como são, por terem 

feito de Castelo Branco uma cidade exemplar e por 

oferecerem uma lição de vida que alimenta a nossa 

crença de que o futuro é possível.

Obrigado. 

Palavras pronunciadas pelo  Presidente da Câmara Comendador Joaquim Morão, a quem se ficará a dever a realização de todas
as homenagens a Amato Lusitano



///////////////////////////////////////////////////////////////////////       \\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\6

Homenagem a Amato Lusitano. 1.º acto das comemorações em Castelo Branco no dia de Portugal de Camões  e das comunidades Portuguesas
Castelo Branco 2011



///////////////////////////////////////////////////////////////////////       \\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\7

O lançamento da presente edição dos Cadernos de 

Cultura Medicina na Beira Interior - da pré-história ao 

século XXI coincide com o encerramento do programa 

comemorativo do 500 º Aniversário do Nascimento de 

Amato Lusitano.

Ao longo de cerca de um ano, a Câmara Municipal 

de Castelo Branco, em conjunto com a Comissão para 

as Comemorações do 500º Aniversário do Nascimento 

de Amato Lusitano, trabalharam com o objectivo de 

homenagear e promover a figura de um dos maiores 

vultos da cultura e da ciência nacionais, o albicastren-

se João Rodrigues.

O programa comemorativo foi pontuado por ceri-

mónias de grande relevo, como vários seminários e 

conferências, até actos de acentuado pendor simbóli-

co, como o lançamento de uma Medalha evocativa do 

acontecimento e da figura, até à inauguração de uma 

nova escultura dedicada aos valores que a persona-

lidade de  Amato Lusitano ainda hoje tranmite, uma 

peça de arte contemporânea que passou a ser o ele-

mento central e aglutinador da Praça Postiguinho de 

Valadares, no Centro Histórico da Cidade.

Este programa comemorativo foi pretexto para 

que historiadores e investigadores aprofundassem 

os seus trabalhos e conhecimentos sobre Amato Lu-

sitano, através da realização de diversos encontros e      

fórum de debate e partilha de conhecimentos.

Mas foi, também, uma época propícia à divulgação, 

junto do grande público, da obra, da figura e do génio 

de um albicastrense ímpar, que ficou para a História 

da Medicina, para a História de Portugal e, como não, 

para a História de Castelo Branco, sua cidade berço, 

que lembrou e enalteceu nos seus escritos.

Foi nosso desejo que este ano de comemorações 

tenha constituído um justo e digno tributo a Amato Lu-

sitano.

Um objectivo que julgamos ter alcançado e que 

não podemos deixar de agradecer a todos quantos, 

das mais diversas formas, contribuíram para a reali-

zação e para o sucesso do programa comemorativo.

A todos o nosso mais sincero bem-haja.

Joaquim Morão

P. da Câmara Municipal de Castelo Branco 

João Rodrigues de Castelo Branco,
Amato Lusitano: 

um albicastrense exemplar

\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\//////////////////////////////////////////////////////////////////////////



\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\//////////////////////////////////////////////////////////////////////////

8

Em 1511, de pais judeus (ainda que aparentemente 

cristianizados), nascia, em Castelo Branco, João Rodri-

gues, conhecido por “Amato/Amado Lusitano”. Neste 

mesmo ano, no longínquo “Oriente”, o Governador da 

Índia, Afonso de Albuquerque, conquistava Malaca, 

uma cidade tão rica em trato como Veneza, “porque 

a ella acode, comumente, no ano, de todas as partes, 

muito ouro, prata, pedraria, ambre, almiscre, águilla, 

seda, damasquos, pimenta, marfim, escravos e todo 

o genero de cousas que se busquar, em muita supe-

rabundancia”, na comparação justificada do P.e Bal-

tasar Dias, em carta de 15561. Em 1510, Albuquerque 

apoderara-se da ilha de Goa, onde instalará a sede do 

designado “Estado da Índia”, um descontínuo, mas 

distanciadíssimo Império luso, desde Sofala a Ternate 

(nas Molucas).

Entretanto, em Marrocos, D. Manuel prosseguia 

com a conquista de importantes cidades e vilas, prote-

gendo algumas tribos de mouros (“mouros de pazes”) 

e acautelando os interesses rivais de Portugal e Caste-

la através da demarcação de limites estabelecidos no 

Tratado de Sintra (1509). Neste mesmo ano, o “Ven-

turoso”, por cartas patentes de 4 de Maio, prometia 

aos judeus de Safim que nunca os expulsaria (a eles 

e aos sucessores) da cidade e que não os obrigaria a 

converterem-se ao cristianismo.

Por sua vez, quanto ao recém-descoberto Brasil, D. 

Manuel, embora com os olhos fitos na Índia rica das 

A história de “Amato Lusitano” 
na história de Portugal

 João Marinho dos Santos*

especiarias, começará a defender, diplomática e mi-

litarmente, o monopólio real do pau-brasil e manter-

se-á atento às primeiras experiências da produção do 

açúcar, do algodão e do tabaco. A par do “índio”, será 

utilizado, na colonização do “Novo Mundo” o “negro” 

da Guiné e de Angola, em trânsito por Cabo Verde e S. 

Tomé, sem esquecer o seu contributo no povoamento 

e na exploração económica destes espaços.   

Eis, sumariamente, debuxado o Império Ultramari-

no Português. Um império geograficamente extenso, 

economicamente rico, religiosamente empenhado na 

difusão rápida do Evangelho e da Civilidade, cultu-

ralmente inebriado com as “novas novidades”, mas 

financeiramente débil. 

Tudo fácil e linear no que concerne à mundialização 

e à globalização protagonizadas pelos Peninsulares? 

Claro que não. No corpo do tenro Império Português, 

onde o rei era a cabeça (por ser o principal defensor do 

bem comum), já remexiam vírus fortes e insanáveis. 

Sem a transferência de importantes direitos da Coroa 

para donatários nobres e eclesiásticos, sem o recurso 

à guerra desgastante em meios materiais e humanos, 

sem a atribuição de altos cargos a troco de elevados 

vencimentos e benesses tantas vezes indevidas, sem 

a importação de bens luxuosos para distinção social 

da elite dirigente, sem a contracção de uma assusta-

dora dívida pública nas praças financeiras da Flandres 

e da Itália, o Império não lograva funcionar. Mais: inter-

namente, minava-o a falta de coesão nacional, cons-

tantemente ameaçada pela heterodoxia religiosa de 

judeus, cristãos-novos, mouros e outros que punham 

em causa o sagrado princípio de um só Deus e de um 

só Rei! Grave este separatismo? Gravíssimo, quando a 

Nação Portuguesa não contaria ainda dois milhões de 

habitantes e quando se mostrava entusiasmada em 

reproduzir Portugal em tão diversos e distantes pon-

tos do Mundo. A aparência era, no entanto, a de um 

Império coeso e feliz.

Com efeito, depois de quase oito séculos de por-

fiadas e sangrentas batalhas, em 1492, com a recon-

quista do Reino de Granada aos muçulmanos (mou-

ros), toda a Península Ibérica voltava, oficialmente, a 

ser cristã. Porém, cautelosamente, quer em Espanha 

quer em Portugal, mantinha-se uma particular atenção 



9

aos movimentos dos mouros, dos judeus e dos cris-

tãos-novos, os quais continuavam a ser relativamente 

numerosos e perigosos, a ponto de justificarem fre-

quentes e ferozes perseguições populares. Em 1506, 

por exemplo, a matança, em Lisboa, de vários hebreus 

obrigou D. Manuel a intervir e a proteger estes trânsfu-

gas. No ano seguinte, facultou-lhes, mesmo, a permis-

são de saírem de Portugal, sem serem espoliados dos 

seus bens. Em Abril de 1512, o mesmo monarca reno-

vou, por um período de 16 anos, a isenção do inquérito 

sobre crimes contra a fé, pelo que judeus, cristãos-no-

vos, mouros e outros não cristãos ficaram mais tran-

quilos. Tranquilidade relativa, já que, em 1515, ainda 

que sem grande empenho diplomático, D. Manuel soli-

citava ao Papa a instalação, em Portugal, de um Tribu-

nal Geral de Inquisição. Contudo, até 1521 (ano em que 

faleceu), este Tribunal não foi institucionalizado entre 

nós, pelo que a meninice de João Rodrigues decorreu 

em Castelo Branco (onde havia uma significativa co-

munidade judaica) em relativa tranquilidade pública.

Em 1529, João Rodrigues de Castelo Branco ter-

minará, com 18 anos, o curso de Medicina em Sala-

manca (no seu dizer, a universidade mais célebre de 

toda a Europa). Ainda em Espanha, as universidades 

de Alcalá e Valladolid sobrepujavam, em prestígio, a 

portuguesa, já que será o próprio D. João III a reconhe-

cer, afinal, a inferioridade do nosso ensino superior, 

ao decidir criar, em Paris, 50 bolsas para estudantes 

portugueses que frequentassem o Colégio de Santa 

Bárbara, dirigido pelo Dr. Diogo Gouveia. Com efeito, 

só em 1537 a Universidade será transferida de Lisboa 

para Coimbra, por ser cidade mais acolhedora e tran-

quila, mas também para a renovar com a criação de 

novas cadeiras e a contratação de docentes de maior 

qualidade. 

Em Salamanca, João Rodrigues de Castelo Branco 

não aprendeu apenas medicina; aprofundou, tam-

bém, os seus conhecimentos nas línguas mortas (la-

tim, grego e hebraico) e nas línguas vernáculas (com 

relevo para o castelhano e o francês). António Nebrija, 

autor da primeira Gramática Castelhana (publicada 

em 1492) foi seu mestre, convindo referir, a propósi-

to, que só em 1536 é que Fernão de Oliveira logrará 

editar a primeira Gramática da Linguagem Portugue-

sa, embora logo seguida (em 1540) de uma outra sa-

ída da pena de João de Barros. Com uma importante 

diferença quanto às intenções dos gramáticos caste-

lhanos e portugueses: Nebrija pretendeu alcandorar, 

face à concorrência de outras línguas espanholas, o 

castelhano a língua de Império; Fernão de Oliveira e 

Barros, perante o exclusivismo do português, lutaram, 

sobretudo, para que fosse bem falado e escrito por to-

dos os súbditos do Império, com o argumento de que 

a unicidade e a qualidade da língua-mãe contribuiriam 

para congregar colonizadores e colonizados. 

Sem nos esquecermos de Amato Lusitano, recorde-

mos que, em Abril ou Maio de 1531, D. João III já havia 

ordenado ao seu representante em Roma que insistis-

se no sentido do Papa autorizar a criação do Tribunal 

da Inquisição em Portugal, ao modo como funcionava 

o de Castela. Efectivamente, pelas Letras pontifícias 

de 17 de Dezembro de 1531 chegou a ser nomeado, 

para Inquisidor-mor, o confessor do rei português; só 

que o indigitado não aceitou. Bem informada, a co-

munidade judaica e cristã-nova em Portugal, mesmo 

assim, agitou-se e muitos dos seus representantes ru-

maram à Flandres, para, depois, se abrigarem em ter-

ras de Mouros e Turcos. A debandada, com os respec-

tivos capitais, ameaçava ser tão grande que, em 1532, 

D. João III cassava, por 3 anos, a licença das saídas 

livres do Reino. Em finais de 1533 ou começos de 1534, 

clandestinamente ou com autorização régia, também 

João Rodrigues de Castelo Branco decidia abandonar 

a terra natal, a sua pátria local. Ali exercera medicina 

após a formatura, observara casos ou “curas” médi-

cas interessantes e praticara a naturopatia. Depois de 

uma curta passagem por Santarém e Lisboa, alcança-

va a Flandres, seguindo, afinal, o roteiro de muitos ou-

tros judeus foragidos. 

Abandonava, por certo a contra-gosto, a pequena 

pátria albicastrense, encastrada na faldas das serras 

do Moradal e da Gardunha, e buscava a buliçosa e 

cosmopolita cidade de Antuérpia. O que era, então, 

Castelo Branco?

 Por um “numeramento” realizado entre 1527-1532, 

sabe-se que o concelho de Castelo Branco contaria 

1417 “fogos” (cerca de 5 000 pessoas). Como pratica-

mente no resto do País, pese embora a crescente im-

portância do comércio, o sector primário (agricultura 

e pecuária) garantia a sobrevivência. Esta dominância 

afigura-se estar urbanisticamente representada na 

vila albicastrense, quando, entre 1509-1516, Duarte 

de Armas, engenheiro militar encarregado de debuxar 

as fortalezas raianas, a retratou em duas perspectivas 

(uma de sueste e outra de nordeste). O que se vê no 

respectivo debuxo? Manchas densas de olival e so-

breiral envolvem o espaço amuralhado, a par de rin-

cões de plantas que parecem ser videiras. O casario 

térreo, onde aflora só uma ou outra chaminé (sinal de 

baixa civilidade e pobreza), acantona-se quase exclu-

sivamente no perímetro das muralhas, principiando 

embora já a transbordar para o campo mais próximo. 

Enfim, pelos fortes traços da paisagem natural e pela 

modéstia das casas, parece tratar-se de uma comu-



10

nidade bem agrupada, muito ruralizada, ainda que 

aberta às trocas com o exterior, como a figura de um 

almocreve, tocando dois machos ou burros, o sugere. 

Era, de facto, assim? Não ousamos contradizer este 

quadro de ruralidade e de tradicionalidade, mas po-

demos afirmar que esta vila, além de concorrer para a 

formação e para a afirmação de Amato Lusitano, serviu 

também de pátria a um outro médico – o Dr. Leonardo 

Nunes. O seu prestígio levá-lo-á a partir para Lisboa em 

1546, como “físico” da Corte e com o estatuto de Fidal-

go da Casa Real. Não nos parece haver, nestes exem-

plos, um simples acaso, antes os interpretamos como 

sendo reveladores da simbiose local da arte tradicio-

nal de curar e da prática de uma medicina cursada nas 

universidades e exercida também em hospitais. Com 

efeito, por carta de 2 de Abril de 1431, D. João I confir-

mara a sucessão de um Rui Vasques de Castelo Bran-

co na posse de um morgadio, instituído por um seu 

bisavô, de nome Martim Esteves, o qual, “morador em 

outro tempo em Castell Branco, fez huŭm moorgado e 

sobceson [sucessão] ao qual anexou e apricou muitos 

beens que avia e mandou manteer hŭa capella e huŭ 

sprital pollos fructos delles...”2. Enfim, desde o século 

XIII, pelo menos, que já havia em Castelo Branco uma 

instituição hospitalar, aparentemente prestigiada.  

A decisão de Amato Lusitano em abandonar Portu-

gal e tomar o caminho da Flandres é coincidente com a 

morte (em 1534) do “homem justo e homem de Deus” 

(no dizer de um contemporâneo), que era o Papa Cle-

mente VII. Tudo mudou, porém, com o seu sucessor, 

o Papa Paulo III. Com este, a Inquisição entrará, ofi-

cialmente, em Portugal, mais propriamente em Maio 

de 1536. Com efeito, Clemente VII não só resistiu em 

anuir à criação da Inquisição, como facultou a entrada 

segura de muitos hebreus nos Estados da Santa Sé. 

Concretamente, em Ancona (Itália), foi-se formando, 

durante o seu Pontificado, uma importante colónia de 

judeus portugueses, pelo que não foi por acaso que, 

mais tarde (a partir de 1542), “Amato Lusitano” se ins-

talará temporariamente nesta cidade.

A simpatia de João Rodrigues de Castelo Branco 

pela crença judaica está implicitamente registada na 

Cura IX da Primeira Centúria das Curas Medicinais, 

quando, a propósito da doença que vitimou o hebreu 

Alizalaín, comenta: “É todavia de grande conforto para 

os seus amigos o facto de ter vivido santamente e ter 

morrido inocentemente naquele dia em que os judeus 

aconselham a pedir a Deus perdão para os seus peca-

dos”3. Estava a registar este comentário, precisamen-

te, em Ancona.

Coincidente com a oficialização da Inquisição em 

Portugal (o que acabaria até por a justificar) é a de-

gradação da situação interna do País, sobretudo no 

domínio económico-financeiro, com a agravante de 

irem crescendo as ameaças externas à sobrevivência 

do Império luso. Concretizemos só o suficiente. 

Ainda sem poder contar decididamente com os di-

reitos alfandegários do açúcar brasileiro, sem recursos 

financeiros para poder adquirir a pronto as especiarias 

orientais e confrontado com inimigos poderosíssimos 

(como os turcos otomanos ou os mouros de Marro-

cos), Portugal, pelo anos 30 do século XVI, estava a 

esvair-se económica, financeira e militarmente. Por 

exemplo, em 1538, os Reis de Portugal e de Fez, pe-

rante os avanços militares dos Xarifes do Suz, chefes 

tribais empenhados na unificação político-religiosa de 

Marrocos, serão levados a ter que celebrar, em Arzila, 

um tratado de paz, válido por onze anos. Nesse mes-

mo ano de 1538, a nossa fortaleza de Diu (postada à 

entrada do Golfo de Cambaia, ou seja, no Guzurate, a 

mais rica região da Índia) sofrerá um fortíssimo ataque 

comandado pelos turcos otomanos, o qual se repetirá 

em 1546, embora com uma menor incidência local. Os 

mesmos otomanos, ainda em 1538, serão senhores da 

via do Mar Vermelho (dificultando as comunicações 

entre a Índia e Portugal), depois de conquistarem a 

estratégica cidade de Adem. Enfim, o Império portu-

guês sofria forte pressão externa e, por tal, era preci-

so mantê-lo coeso, sem dúvida pela força das armas, 

mas também pela defesa da ortodoxia religiosa, pela 

divulgação da língua portuguesa à escala do Império, 

pela missionação associada ao enaltecimento dos 

nossos valores civilizacionais (entre os quais se con-

tava o direito escrito). 

Que medidas estratégicas foram tomadas então? 

Após a aprovação em 1539, da Companhia de Jesus, 

por Bula de Paulo III, representantes da nova Ordem 

chegam a Portugal no ano seguinte. Enquanto Simão 

Rodrigues, na qualidade de Provincial e com o projec-

to de fundar um Colégio em Coimbra, fica no Reino, 

Francisco Xavier, com mais dois padres e um irmão 

jesuítas, embarca, a 7 de Abril de 1541, rumo ao Orien-

te. A 1 de Fevereiro de 1549, sairá, também de Lisboa, 

mas com destino ao Brasil, outro célebre Inaciano, o 

P.e Manuel da Nóbrega. Acompanhá-lo-ão 2 Padres e 3 

Irmãos, já ligados ao Colégio de Coimbra. O interesse 

político-económico pelo Brasil era claro. Em alternati-

va à hipótese de soçobrarmos na Índia, contávamos 

economicamente com a Terra descoberta por Pedro Ál-

vares Cabral, pelo que era necessário instalar, ali, um 

governo-geral e enviar missionários capazes de ajuda-

rem na formação de uma colónia pluriétnica e pluricul-

tural, mas política e economicamente coesa.

Entretanto, na Itália, Paulo III (1534-1549) instituí-



11

ra, em 1543, a Censura e o Index dos Livros proibidos          

e, em 1545, inaugurava o concílio de Trento, devendo 

nós perguntar onde parava, por esta altura, Amato     

Lusitano?      

Chegado a Antuérpia em finais de 1533 ou começos 

de 1534, como dissemos, publica, em 1536, o seu Index 

Dioscoridis, identificando-se por Joanne Roderico Cas-

telli Albi Lusitano autore. Esclareça-se que Dioscorides 

fora um famoso botânico e droguista do século I d.C., 

tendo estudado mais de 600 plantas, úteis pelo seu 

potencial medicinal. Amato Lusitano aventurara-se a 

comentar as obras de Dioscorides, porque a medici-

na mais avançada do seu tempo, logo a sua medicina, 

assentava, ao nível do prognóstico (e de acordo com a 

escola de Hipócrates e dos seu seguidores), na detec-

ção das causas das doenças, usando a observação di-

recta e estabelecendo analogias com casos modelares 

ou “curas” referenciais. Já ao nível do diagnóstico e 

das prescrições médicas, o largo uso de plantas (algu-

mas integrando a categoria de especiarias orientais) 

e de drogas, era preconizado abertamente, a par de 

outras terapias que a seu tempo enunciaremos.

Amato Lusitano, no que concerne ao método ana-

lógico concretizado nas Sete Centúrias das suas Curas 

Medicinais, identifica cada caso ou “cura” usando 

a numeração romana e integra-a numa série de 100 

(centúria). Exemplifiquemos: “Primeira Centúria – 

Cura IX – Em que se trata dum esfacelo, isto é, duma 

chaga que destrói o cérebro”4. Depois, passa à descri-

ção-narração do caso, continuando nós a transcrever 

(e a citar) a referida cura IX: “O hebreu Alizalaín, de 

vinte e sete anos, foi atacado duma doença gravíssima 

e mortal, no dia 4 de Setembro de 1546, tempo a par-

tir do qual nos propusemos a escrever estas Curas”. 

Alizalaín morreu, segundo a anotação de Amato por 

“corrupção do cérebro, isto é, gangrena ou apodre-

cimento”, um prognóstico abonado por Hipócrates e 

Galeno. “Para melhor conhecer esta afecção”, o Mé-

dico Albicastrense procurou indagar a vida do doente 

(particularmente os tempos mais próximos da doença) 

e o seu temperamento ou carácter. 

As intervenções médicas ou “curas” realizadas 

pelo médico João Rodrigues de Castelo Branco não 

prescindem (antes pelo contrário) da arte da cirurgia, 

pelo que convoca cirurgiões ou faz ele próprio as dis-

secações e recorre com largueza à sangria. Faz parti-

cipar, porém, processos naturalistas, como o uso de 

plantas e frutos (mediterrânicos e orientais), conforme 

já dissemos. Disso é exemplo o seguinte remédio apli-

cado por João Rodrigues a uma menina de sete anos, 

segundo ele, formosa, bastante gorda e de tempera-

mento sanguíneo, que caíra numa febre contínua. Ei-

lo: resíduos “de polpa da caneleira tirada recentemen-

te, meia onça; de ruibarbo bom, um dracma; de xarope 

rosado solutivo, duas onças; de decocção de flores e 

frutos cordiais em que se embeberam folhinhas de 

sene, três onças. Misture”5.       

À semelhança de Amato Lusitano que, sobre cada 

“cura” não deixava de fazer os seus “comentários”, 

também nós fazemos os nossos sobre a contribuição 

da flora na sua medicina. Nascido e criado numa vila 

mediterrânea era-lhe familiar um largo leque de plan-

tas indígenas (como a cebola albarrã, a camomila, 

a erva cidreira ou a malva), porém, como humanista 

renascentista e particular discípulo de Dioscorides, 

Amato não deixou de estudar e de utilizar, também, o 

rico manancial botânico e droguista de várias proveni-

ências, inclusive de origem Oriental. A Casa da Índia, 

em Lisboa, e a Feitoria Portuguesa, em Antuérpia, na 

sua errância de judeu ameaçado, foram, com certeza, 

lugares para essa observação e estudo.

A propósito, pela mesma altura em que Amato/Ama-

do Lusitano rumava a Antuérpia, partia para a Índia ou-

tro famoso médico português, também aluno nas uni-

versidades de Salamanca e Alcalá, o grande boticário 

- Garcia da Orta. Em 1563, publicará, em Goa [e atente-

se no título], os Coloquios dos Simples e drogas e cou-

sas medicinais da India, e assi dalgumas frutas acha-

das nella, onde se tratam algumas cousas tocantes a 

medicina pratica, e outras cousas boas para saber [... ].

No prefácio desta obra, o médico valenciano Dimas 

Bosque, que, então, estava, também em Goa, esclare-

cerá que Garcia da Orta, depois de leccionar na Univer-

sidade de Lisboa (portanto, antes de 1537) a arte médi-

ca, “com muyta deligencia e cuidado, e exercitando-se 

na cura dos doentes”, acabara por ir para o Oriente, 

“onde por espaço de trinta anos, curando muyta di-

versidade de gentes não somente na companhia dos 

viso-reis e governadores desta oriental India, mas em 

algumas cortes de reis mouros e gentios, comonican-

do com medicos e pessoas curiosas, trabalhou de sa-

ber e descobrir a verdade das medicinas simples, que 

nesta terra nacem, das quais tantos enganos e fabulas 

não somente os antigos mas muytos dos modernos es-

creveram...”. Enfim, facilmente encontramos, nestas 

duas luminárias da medicina portuguesa quinhentista 

(Amato Lusitano e Garcia da Horta), algumas conso-

nâncias de vida e relevâncias de saber afins. 

Tínhamos deixado Amato Lusitano em Antuérpia, a 

atender clinicamente o feitor português e a família, a 

estudar na feitoria portuguesa as plantas e as drogas e 

a publicar as suas primeiras obras científicas. Em 1540, 

deixa Antuérpia, passa por Génova e fixa-se em Ferra-

ra, onde, à sombra da Universidade e dos seus  Colé-



12

gios e sob o patrocínio da corte ducal, ensina, cura 

e convive com gente famosa. Naturalmente, tentará 

obliterar ou esconder, o mais possível, a sua condição 

de judeu proscrito. Mesmo assim, com o alastramento 

da actividade inquisitorial a partir de 1542, sente-se 

mais seguro em Ancona, onde encontra cerca de 3000 

judeus fugidos de Portugal e muitos acolhidos durante 

o Pontificado de Clemente VII, como já dissemos. Po-

rém, já durante o Pontificado de Paulo III e sobretudo 

durante o de Paulo IV (1555-1559), Amato Lusitano não 

só se sentirá muito inseguro, como será perseguido, 

referindo a propósito: “[...] perdi todos os meus have-

res e, para não ser preso e molestado pelos comissa-

rios dela, refugiei-me primeiro em Pesaro e depois em 

Ragusa”6.

A sua excelência na ciência médica alcandorara-o, 

contudo, à preferência de altas individualidades ci-

vis e eclesiásticas, designadamente de familiares do 

Papa Júlio III. Com efeito, na Terceira Centúria das suas 

Curas Medicinais, datada de 1554 e dedicada ao Em-

baixador de Portugal junto da Santa Sé, D. Afonso de 

Lacerda, declarará ter-se dirigido, havia alguns anos, 

a Roma “para tratar de uma doença o Sumo Pontífice 

Júlio III”, tendo também curado o referido Embaixador 

e os seus criados e escravos7. Assim, tanto procura 

medicar Papas e duques, como criados e escravos, 

ou cristãos e judeus; tanto exerce a medicina, pro-

priamente dita, como a cirurgia e a patologia médica; 

tanto vai redigindo as suas Sete Centúrias, como par-

tilha com o italiano João Baptista Canano a fama da 

descoberta das válvulas da veia grande ázigos. Efecti-

vamente, a cura LXX da 5.ª Centúria tem a seguinte de-

signação: “Em que se diz que os prolongamentos da 

veia ázigos, isto é, da veia sem par, se ligam às rami-

ficações da veia cava que alimentam as partes interio-

res do tórax”8. Ousava, deste modo, contrariar a teoria 

de André Vesálio, célebre médico do imperador Carlos 

V, muito embora o reconhecesse como “homem dou-

to e da maior honorabilidade”. Com que fundamento 

ou certeza se aparelhava? Com a que a observação do 

real, ou seja, a dissecação dos corpos humanos lhe 

proporcionava. Tratadista da sífilis, dermatologista 

eminente, ginecologista, observador atento das uri-

nas, enfim médico generalista e especialista de eleva-

do nível, Amato segue, mas também corrige (quando 

julga conveniente), Hipócrates, Galeno, Avicena, Aver-

rois e muitos outros notáveis da medicina.

Procuremos, agora, avançar um pouco mais na        

especificação da naturopatia usada por Amato. Com 

base numa citação do Introito “às curas Ragusinas 

[...], representemos a cena de três “patrícios da cida-

de de  Ragusa (Dubrovnik) a dialogarem com Amato 

e pedirem-lhe que observe, clinicamente, um outro                

“patrício”9:

Amato: De que doença está sofrendo este enfermo?

Cervini: De febre contínua, com elevadíssimo delírio.

Amato: Pelo que dizem, pelos sintomas e pela mes-

ma doença, época do ano e sua característica (pois 

estamos no Verão), julgo que este jovem, de tempera-

mento sanguíneo, sofre de febre contínua e, embora 

pareça estar mal , em breve será libertado da doença. 

Com efeito, além de outros sinais, são disto confirma-

ção bastante as suas pulsações. O delírio desaparece-

rá imediatamente se esta veia da testa for aberta agora 

e deixardes escorrer quatro onças de sangue. Se, po-

rém, receardes a sangria, aplicai ventosas às costas, 

depois de incisões na pele [...].

Cervini: O nosso doente pede para te desejar boa 

saúde. Foi-lhe feita já a sangria que ordenaste. Começa 

agora a voltar a si e a sentir-se mentalmente melhor, de 

modo que todos não receiam já confirmar que era verda-

deiro o teu diagnóstico, pois come um pouquito melhor...

Amato: [...] Mas agora, uma vez que tenho à vista, e 

defronte, esta vossa cidade de Ragusa, dai-me licença 

para ir fazer a descrição dela. De facto, como assegura 

o divino Ancião [Hipócrates], isto é não só o primeiro 

dever, como o melhor da parte de um médico prudente 

e consciencioso”.  Faz, em seguida, uma breve descri-

ção da cidade de Ragusa, considerando a sua locali-

zação, o seu sítio, o seu clima, a sua economia, a sua 

forma de governo e a sua estrutura social.

Noutra passagem da Terceira Centúria das Curas 

Médicas, estabelecerá cotejos entre os climas de Lis-

boa e Roma ou de Castelo Branco e Guarda. Por curio-

sidade, transcrevemos o seguinte registo: “Sabemos 

que em todos os climas há lugares temperados e des-

temperados, pois Castelo Branco, minha pátria [isto é, 

terra dos seus pais], a que Ptolomeu faz referência, a 

igual distância de Lisboa e de Salamanca (a universi-

dade mais célebre de toda a Europa), é de clima tem-

perado. A cidade da Guarda, porém, perto daquela 

[Castelo Branco] é tão fria que até as pessoas o sentem 

no pico do Verão. Isto vem-lhe da alta montanha hoje 

chamada Serra da Estrela...”. Porquê este interesse 

pela Geografia Física e Humana? 

Em finais da Idade Média e na Cristandade Ociden-

tal, voltava-se a defender, numa perspectiva global, a 

“harmonia dietética”, em termos de saúde, ou seja, a 

conferir importância à qualidade do ar, à salubrida-

de dos lugares habitados, às oscilações climáticas, 

às vantagens do exercício físico, das massagens, do 

banho, de uma alimentação adequada e, até, de um 

equilíbrio psico-mental. Concretamente, o ar limpo 

(dizia-se) clarificava o sangue, fazia os espíritos sere-



///////////////////////////////////////////////////////////////////////       \\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\13

narem a mente e alegrarem o corpo. Consoante o pre-

domínio de cada um dos elementos naturais (quente, 

frio, húmido e seco), eram definidas, à escala mundial, 

quatro grandes zonas climáticas. Compreensivelmen-

te, também em cada estação do ano a consociação 

destes elementos era considerada, pelo que, no que à 

zona temperada dizia respeito, reconhecia-se que na 

Primavera o ar é quente e húmido; no Estio quente e 

seco; no Outono frio e seco; no Inverno frio e húmido. 

Consequentemente, deveria adoptar-se uma dieta ali-

mentar e um tipo de vestuário adequados à dominân-

cia dos respectivos elementos físicos, sem esquecer 

os exercícios correctores dos excessos corporais acu-

mulados em cada estação.   

Mais: chegava-se ao pormenor de estabelecer 

a ordem dos alimentos a ingerir de acordo com a                 

qualidade dos mesmos, sendo muito citado este pre-

ceito dietético: “pão de ontem/ carne de hoje/ e vinho 

de antão/ trazem o homem são”. 

Amato Lusitano era um defensor desta harmonia, 

de acordo com a “teoria humoral”. Daí que prestas-

se, como já documentámos, particular atenção aos                 

“sítios” e às “nobrezas” (às histórias) dos lugares    

habitados, de acordo aliás com os dois referentes      

teóricos para as descrições humanistas do século XVI.

 Por razões de segurança, em 1556, Amato deixa 

Pesaro e acolhe-se a Ragusa, cidade com que vinha 

mantendo, desde há anos, relações oficiais e privadas 

de muita cordialidade.

Entretanto, o Império Português, ainda que cada 

vez mais balanceado para o Atlântico, em particular 

para o Brasil, vai tremendo, mas subsiste. Aponte-

mos duas referências que poderão ser emblemáticas: 

em 1555, os franceses ocupam o Rio de Janeiro; pelos 

anos 50, Lisboa conta mais de 400 ourives. Em 1557, 

morre D. João III e, no ano anterior, nascera D. Sebas-

tião, confiando-se a regência do Reino a D.a Catarina 

até 1562. Em 1563, ficará encerrado o concílio de Tren-

to, com as decisões que mais marcarão a chamada 

Contra-Reforma. Amato Lusitano e outros trânfugas 

político-religiosos desde há muito que haviam perdido 

a esperança quanto a uma possível integração social, 

nem em Portugal, nem na Cristandade.

Entretanto, o Império Otomano, com Soleimão o 

Magnífico (exercitará o sultanato entre 1520-1566), 

está a atingir, em extensão e em prestígio, o seu apo-

geu, a ponto dos turcos dominarem o Norte de África 

até Marrocos e da própria Roma se sentir ameaçada 

por eles. 

A capital do Império Otomano, Constantinopla, 

contaria então cerca de 700.000 habitantes (três ve-

zes mais que Paris) e enchia-se de mesquitas e palá-

cios que procuravam rivalizar com a majestosa igreja 

de Santa Sofia. A que devia o Império Otomano a sua 

grandeza? Sem dúvida, ao poderio da sua armada, à 

força dos seus importantes canhões e à mobilização 

de (por vezes) mais de 200.000 homens. Coagidos e 

até escravizados alguns? Sem dúvida. Mas, muitos 

outros eram integrados sem olhar à etnia, à língua, à 

cultura e ao credo religioso. Que mais poderia esperar 

um judeu culto, como Amato Lusitano? 

Ponderando a sua situação e a oportunidade que o 

Império Otomano lhe oferece, decide refugiar-se, em 

1558, em Salónica ou Tessalónica, na actual Macedó-

nia Grega. Aí morrerá a 1 de Janeiro de 1568, vitimado 

pela peste. Antes, porém, haverá de proclamar aberta-

mente que era judeu e, por tal, adoptará, segundo se 

crê, o nome Ibraim ou Abraão, isto é, “Pai de todas as 

nações”. Enfim, no seu onomástico, Amato Lusitano 

vazava, para sempre, a universalidade da sua identi-

dade e do seu insigne saber. E o Mundo, que não ape-

nas Castelo Branco, adoptava-o como seu Amato ou 

Amado.   

Notas
1 - In Documentação para a História do Padroado Português do Oriente, vol. II, 
Lisboa, Agência Geral do Ultramar, 1955, pp. 327-328. 
2 - In Chancelarias Portuguesas. D. João I, Vol. III, Livro III, Tomo 1 [2006].
3 - Amato Lusitano, Centúrias de Curas Medicinais, volume I, Universidade 
Nova de Lisboa, s.d., p. 81. Referiremos, mais adiante, este caso.
4 - Ob. cit., volume 7, p. 80.
5 - Cura X, Ibidem, p. 84.
6 - Carta dedicatória da V Centúria, volume III, p. 159.
7 - Volume III, Universidade Nova de Lisboa, p. 159.
8 - Idem, volume III, p. 253.
9 - In vol. IV de Amato Lusitano, Centúrias de Curas Medicinais, Universidade 
Nova de Lisboa, pp. 9-10.

* Prof.Catedrático da Universidade de Coimbra

 



\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\//////////////////////////////////////////////////////////////////////////

14

Efectivamente não se morre enquanto se habita na 

memória de alguém.

Tal privilégio, porém, é distinção que não está, gratui-

tamente, acessível a todos. Não é direito natural. O nosso 

inesquecível Camões apercebeu-se, claramente, disso e 

achou que só aqueles que haviam praticado obras valo-

rosas mereciam tal distinção, a de serem subtraídos à lei 

impediosa do esquecimento-morte e dedicou-lhes tam-

bém, a sua-nossa obra mãe, os Lusíadas:

E aqueles que por obras valorosas

Se vão da lei da morte libertando 

Cantando espalharei por toda a arte 

Se a tanto me ajudar o engenho e a arte.

Na verdade habita em muitos de nós, no fundo acolhe-

dor das nossas memórias geradoras de eternidade, a per-

sonalidade de alguém, nascido em Castelo Branco, que 

se consumiu, exaustivamente, na prática de obras valoro-

sas no mundo aliciante e sem fronteiras da investigação 

nos campos da botânica, da anatomia, da medicina, da 

cirurgia, da saúde pública, da mineralogia até.

Louvável e dignificante a ideia daqueles que hoje, 

como ontem, nesta Terra, tanto têm feito para alimentar o 

fogo vivificador da memória. Não posso, no delinear deste 

pensamento, deixar de invocar a figura do saudoso médi-

co, desta cidade, Dr. José Lopes Dias, que tanto alimentou 

essa fogueira. Como ele se sentiria feliz, aqui hoje. Foi ele 

que, mais profundamente, despertou na minha juventu-

de a minha atenção para essa figura incomparável cuja      

memória estamos a celebrar: Amato Lusitano.

O meu Amato Lusitano

Na pacata vila campestre de Castelo Branco, ao 

tempo já com Misericórdia e Hospital, (assim era ainda 

440 anos depois, quando, já cidade, lá estudei) nascia 

em 1511, filho de pais judeus-cristãos novos, aparente-

mente sem história, um menino, que tinha pelo menos 

mais dois irmãos, baptizado cristãmente com o nome 

de João Rodrigues, menino que veio marcado com uma 

sede imensa de saber, a quem a Mãe Natureza entre-

gou umas asas, muito grandes, capazes de o levarem 

a todas as distâncias, que o sonho ou a necessidade 

imaginassem, e aí florescer em obras sempre valorosas. 

Cedo levantou voo desta terra pacata esse meni-

no cujo brilhantismo não deve ter escapado aos Pais. 

Tinha 13 ou 14 anos quando o mandaram ou levaram 

para Salamanca, uma das Universidades mais notáveis 

da Europa de então, que chegou a reunir 11.000 alunos 

e onde, curiosamente, ensinavam mestres     portugue-

ses e aonde entre as grandes obras clássicas de Hipó-

crates, Aristóteles, Galeno e Avicena eram igualmente 

utilizados escritos médicos de autores portugueses, 

como Pedro Hispano que foi Papa com o nome de João 

XXI (Maximiano Lemos, 1907, pág.19 Eduardo  Tavares 

Martins, Porto). 

O curso de Medicina a que o jovem albicastrense 

se devotou compreendia um bacharelato de dois anos 

de artes e de uma cadeira de filosofia natural e mais 

três anos ocupados com duas cadeiras de medicina de 

prima e de véspera (Maximiano Lemos, 1907, pág.19). 

Fosse pelo que fosse esta mente sobredota-

da   nunca mais parou e cedo foi notada pelos seus                  

mestres. Terminado que foi o curso pelos 18 anos, logo 

os mestres de cirurgia lhe confiaram em 1529 os cuida-

dos de duas enfermeiras em Hospitais de Salamanca 

(Maximiano Lemos, 1907 pág.33). 

De regresso a Portugal, dirigiu-se naturalmente a 

Castelo Branco aonde, pela escassez de referências 

que lhe faz, parece ter-se detido pouco tempo. 

la dar início ao seu peregrinar interminável sempre 

na procura do mais valor. 

De Castelo Branco dirigiu-se Amato a Almeida, 

à Guarda, ao Sabugal, fazendo clínica, anotando 

tudo particularmente no que respeitava a plantas e 

seus  efeitos terapêuticos. Em Ferreira à beira do Tejo            

assinalou que as areias do rio ainda arrastavam pepi-

Luís Nuno C. Ferraz de Oliveira*



15

tas de oiro. Esteve em Niza, Évora, Estremoz, Abran-

tes, Santarém, Lisboa, a cidade em que se deteve 

mais tempo tal como em Coimbra. Descreveu Lisboa e 

os seus arredores, o seu clima ameno e envolvências 

agrícolas comparando-a a Roma. Também nela fez clí-

nica e assistiu doentes que tinham estado em África 

e no Oriente. A um destes tratou de aperto da uretra 

usando as “velinhas”, como aprendera em Salamanca. 

Esteve ainda em Alcobaça, Oeiras, Setúbal, Alcácer 

do Sal e em Esgueira, próximo de Aveiro (Maximiano 

Lemos, 1907, pág.39). 

Em Lisboa além de ter anotado diversos casos       

clínicos, recolheu muitas plantas e frutos de Portugal 

e trazidos pelos navegadores das ilhas Atlânticas, de 

África, do Brasil e do Oriente. 

Foi neste campo de estudo botânico e médico, cor-

relacionado, dos simples e das drogas luso-indianas, 

um pioneiro que precedeu o próprio Gacia d’Orta. 

“Amato foi dos primeiros a olhar, com vista de botâ-

nico e de médico, os simples e as drogas luso-índias: 

precedeu Garcia d’Orta” (Ricardo Jorge. Amato Lusita-

no. Inst. Alta Cultura. Sem data, págVII). 

De Lisboa passou a Antuérpia em 1534, onde per-

maneceu sete anos e depois Ferrara, Veneza e Ancona, 

Roma, Florença, Pesaro, Ragusa (Dubrovnik), Constan-

tinopla e finalmente Tessalonica ou Salónica, cidade 

grega sob domínio Turco, aonde, com 57 anos e ao 

serviço denodado da saúde pública, entregou, humil-

demente ao Criador, e vítima da peste que assolava 

Salónica e ele combatia, os talentos que recebera, da 

Mãe Natureza, valorizados cem por um. 

Por todos os palcos por onde se afirmou, recolheu 

louros e espinhos entre a magnitude excelente de uns 

e a mediocridade mesquinha e odiosa de outros. 

A sua trajectória, num mundo sócio-económico,  

política e religiosamente em convulsão, de Renascença 

fervilhante, é na verdade um deslumbramento, tanto 

mais apaixonante quanto mais se conhece. 

A universidade portuguesa, no seu caminhar incer-

to e titubeante, estava então na distante e buliçosa 

Lisboa, mais distante e buliçosa que aquela que pela 

primeira vez visitei, assim, aos meus 16 anos, pelos 

tais 440 anos depois. Por essa altura, 1954, levava eu 

um dia, de penosa viagem, de caminheta, por cima 

da Serra da Estrela, pára aqui, pára acolá, para cobrir 

a distância de Castelo Branco a Coimbra, para onde      

passara em definitivo, em 1537, a Universidade, cuja Fa-

culdade de Medicina eu passara a frequentar em 1954. 

Salamanca até parece que ficava mais à mão de Castelo 

Branco e tinha sem dúvida mais nomeada no séc. XVI. 

Salamanca tinha alimentado o cérebro de excep-

ção de João Rodrigues e a sua sede insaciável de saber 

com conhecimentos de língua grega, e de latim, ele 

que já conhecia o português e o hebreu, lógica, mate-

mática, música, filosofia aristotélica, metafísica, ética, 

medicina e cirurgia... Veio-me à lembrança o curricu-

lum do meu curso, feito meio milénio depois. Curiosas 

diferenças e ·ausências... Nunca estamos satisfeitos. 

Amato também achou que o seu curriculum era escasso 

no que respeitava a estudos farmacológicos e anató-

micos. Diz-se que dominava sete línguas. Já não digo 

que eu aprendesse o grego, mas o latim, ainda que 

língua morta há muitos séculos, que falta passou a fa-

zer numa cultura médica devidamente fundamentada. 

Não tive nada disso. 

Por alturas do seu regresso a Portugal, em 1530,      

as coisas não iam por cá, nem por toda a Europa, no 

campo social e religioso, este fortemente determinante 

do político, de feição tranquilizadora. 

Em 1531 D. João 111 retomava, com insistência            

redobrada, a pretensão de seu pai, D. Manuel, junto de 

Roma para instituir o Santo Ofício em Portugal, sem a 

ideia relativamente tolerante do pai, mas antes na pers-

pectiva do que era praticado nos reinos peninsulares 

circundantes em que era o rei, mais do que a própria 

Igreja, quem detinha o poder decisório final. Foram     

necessários muitos anos de negociações habilidosas e 

nem sempre transparentes, em Roma, para conseguir o 

desejado, em 1547: a implantação em Portugal do Santo 

Ofício como um autêntico tribunal régio. A vida passara 

a ser mais complicada para os judeus desde a subida 

ao trono de D. João 111. A saída era difícil e quase toda 

a Europa lhes negava asilo (Maximiano Lemos. 1907). 

Pela Europa fora o ambiente era realmente incerto e 

preocupante. Reforma e Contra-Reforma, dilaceravam a 

sociedade e acirravam os poderes políticos e religiosos 

desde a rebeldia do vigário geral dos frades Agostinhos 

na Alemanha, Martinho Lutero, que em 1517 tinha afixa-

do nas portas de Wittemberg, as 95 teses da sua discor-

dância e quebrara definitivamente, em 1520, a ligação 

hierárquica com Roma, queimando nessa praça pública 

de Wittemberg a bula “Exsurge Domine” em que o Papa 

o convidava a retratar-se. 

Era neste palco tão complexo como dramático que 

João Rodrigues chegava a Portugal em 1530, a um Por-

tugal inebriado e profundamente absorvido e envolvido 

na sua aventura gigantesca da índia e do Brasil. O ge-

nial Afonso de Albuquerque havia conquistado Malaca, 

a chave esplendorosa do insondável Extremo Oriente, 

precisamente no ano que nascera João Rodrigues, 1511. 

João Rodrigues era judeu, cristão-novo, um sobre-

dotado com uma ânsia insaciável de saber, intuitiva-

mente marcado pelo espírito reformador do movimen-

to Renascentista, que pretendia, com base na atitude 



16

experimental, rever todo o conhecimento previamente 

existente e instituir o saber de experiência feito, no     

dizer elegante do nosso Luiz de Camões. 

É neste clima, extremamente complexo e delicado, 

que João Rodrigues deixou, em 1533, ou 34, Portugal. 

Fugiu, exilou-se, costumam dizer e escrever. Não 

é essa a atitude que visiono num homem como esse 

nosso Albicastrense. Um sobredotado ou predestina-

do, de tal natureza, não foge à procura de sobrevivên-

cia tranquila, apagadamente rendosa. Não, não é isso 

que eu vejo. Ciente das suas capacidades e aspirações 

científicas, ergueu as asas, as tais asas que a Mãe    

Natureza simbolicamente lhe dera, à procura de novos 

horizontes e maiores desafios, que o espaço científico 

do Portugal europeu de então era demasiado pequeno 

para ele, aliás, ontem como hoje. Em 1533 partiu para 

Antuérpia, para, no prosseguimento daquele senti-

mento insaciável de procura do saber de experiência 

feito, nunca mais parar. 

Em Antuérpia publicou logo em 1537, e com 23 

anos, o seu primeiro livro, não 

sobre medicina, mas sobre Botânica, o Index       

Dioscorides, sobre parte da obra deste grande botânico 

do início da nossa era. Curiosamente com esta obra 

de impressionante repercussão no meio científico, o   

nosso Albicastrense, numa atitude misto de homena-

gem e libertação total da objectividade do seu registo 

formal de nascença, passou ao mundo simbólico da 

sua devoção telúrica à terra portuguesa. 

Largou o nome de baptismo; foi a única obra que 

assinou com o nome Joanne Roderico Castelll Albi,    

Lusitano auctore. A partir daí surgiu a identidade nova 

que passou a designar por Amato Lusitano nome sob o 

qual trilharia os rumos da imortalidade. 

Sete anos de um meio de poderosa economia e en-

cruzilhada de saberes, e celebridades, como Antuérpia, 

deram a Amato Lusitano a plataforma adequada de  

contactos e exercício das suas capacidades invulgares. 

Exerceu clínica nos meios de maior distinção em 

que se contam o Governador da cidade e o opulento 

Consul de Portugal; conheceu famílias judaicas de 

grande distinção como os Nassi e expoentes da cultu-

ra da época como Erásmo. Escreveu e publicou. A sua 

fama ultrapassa fronteiras. O príncipe Duque Hércules 

11, d’Este, de Ferrara, convidou-o para ensinar medicina 

naquela prestigiada Universidade italiana. Ferrara a 

primeira cidade moderna da Europa, no dizer de Maxi-

miano Lemos (Maximiano Lemos, 1907). 

Novo desafio, novo voo e aí o temos, em 1540, em 

pleno coração do esplendoroso Renascimento italiano, 

aonde só os excepcionais triunfavam e ele triunfou. 

Continuou a chegar longe a sua fama. O rei da Poló-

nia Augusto Sigismundo II convidou-o para médico da 

sua Corte, mas Amato recusou. 

Em Ferrara, portador de uma cultura médica e               

botânica da antiguidade, verdadeiramente avassala-

dora, em que se mostra familiar, nas suas citações, 

com as obras de Heródoto, de Sócrates, de Hipócrates, 

Galeno e Avicena, Rhases, Teofrasto, Dioscórides, de 

Plínio, de Erasistrato, de Argengenes, de Apolónio 

e Oribásio, de Políbio e Heraclides, contemporâneo 

de figuras marcantes da Renascença, na Medicina e 

não só, como Copérnico (1473-1543), Sylvius (1478- 

1555), mestre de Vesálio (1514-1564), Miguel Àngelo 

(1475-1564), Rabelais (1494- 1553), Michael Servetus 

(1511-1552), Realdo Colombo (1516-1559), sucessor 

de Vesálio, Andrea Cesalpino (1519-1603), Eustáquio 

(1520-1574), Gabriello Fallópio (1523-1603), aluno de 

Vesálio, Fabricius de Accquapendente (1533-1619), 

aluno de Falópio e mestre de Harvey (1578-1657); o 

nosso Amato Lusitano brilhou e sofreu como muitos 

deles. 

Em Ferrara, lidou mais de perto com expoentes 

da medicina e da botânica do seu tempo: botânicos 

como Mattioli e grandes anatomistas como Vesálio, 

Gabriello Fallópio e João Baptista Cana no (1515-1579), 

e com aquele que viria a ser um grande amigo do pei-

to, António Musa Brassavola (1500-1555). O estudo 

das plantas, com a preocupação de explorar as suas 

capacidades curativas, continuou a ser uma das suas 

paixões, a par da dos estudos anatómicos, dissecando 

numerosos cadáveres. “Ora, quando nos passados 

anos dissecávamos muitos e vários corpos, desejo-

sos de conhecer com exactidão a anatomia, não nos       

considerávamos satisfeitos apenas por seccionar corpos 

e examinar partículas, mas também provocávamos o 

seu sistema vascular por meio de ar introduzido por 

um sifão ou siringe depois de previamente abrirmos 

o vaso nalgum ponto. Por tal razão achamos muitas 

novidades nunca dantes escritas e das quais se tenha 

ouvido falar, como disse na Primeira Centúria, ao tratar 

de uma pleurite” (4a. Centúria, cura C). 

Nesta última frase, curiosamente, adivinha-se 

como que premunição de Amato Lusitano acerca do 

que lhe iria ser subtraído de originalidade de investi-

gação, no campo de descobertas anatómicas. 

Na sequência do seu pensamento, nunca será demais 

verificar o que disse, na cura 52, dessa primeira centúria, 

que ele terminou na sossegada Ancona, em 1549, em 

que evidencia com toda a clareza e precisão a existência, 

nunca notada nem descrita, das válvulas venosas: 

“Pelo que é bom saber-se que o raciocínio de Vesállo peca 

totalmente, visto que a veia sem par não mais         reenvia 

à veia cava o sangue que dela recebe e até está consti-



17

tuída no seu orifício conjunto à veia cava de modo que 

tem certos ostíolos que se abrem para haurir (absorver) 

o sangue e depois se fecham de modo que não permitem 

mais envier para trás o sangue recebido. A esta veia sem 

par sucede como à bexiga urinária ou aos  orifícios dos 

vasos do coração.” 

“Eis a característica desta veia sem par e é que não envia 

mais para trás, pela mesma via, o sangue que recebe. 

Estamos certificados pelas dissecções de porcos (ex cor-

porum dissectionibus certi sumus). Com efeito, se cor-

tarmos a veia cava na parte superior e soprarmos com 

uma cana, introduzida dentro dela, para a parte inferior, 

toda a mesma veia cava inchará na parte abaixo (inferior) 

juntamente com a veia sem par e ficará fúmida. Mas se 

abrirmos a veia sem par na parte mais baixa e com um ca-

nudo, ou caninha, metido dentro, soprarmos para a parte 

superior, não há dúvida que a veia cava não inchará e 

não ficará intumescida, visto que o ar, contido na veia 

sem par, não pode sair, por causa dos ostíolos ou opér-

culos que tem no seu orifício junto da veia cava. Donde é 

certo que se o ar não pode derivar da veia sem par para a 

cava, com mais razão (a fortiori) o sangue, mais incorpo-

rado que o ar, não refluirá.” 

“Que estas coisas sucedem na veia sem par, é certo e  

nisto não se deve andar com rodeios, visto que muitas 

vezes o experimentámos. Com efeito, no ano de 1547, 

em Ferrara, fizemos dissecar doze corpos humanos e de 

animais, e vimos que em todos assim sucedera, estando 

presente grande assembleia de doutores, quando tam-

bém aí observava João Baptlsta Canano, admirável ana-

tomista.” 

      (1.ª Centúria, Cura 52).

 

Depois desta minúcia de investigação e clareza de 

descrição, é difícil de perceber como é que anatomistas 

como Canano, “que também aí observava” não perce-

beu ou não acreditou no que Amato Lusitano demons-

trava em “12 corpos humanos e de animais”; como é 

que o grande Vesálio não tomou a sério a notícia que 

Canano lhe enviou sobre a descoberta: “Não sei se Ca-

nano quis gracejar comigo... ou por minha causa... ou 

por causa de Amato.” (Dias, J.L., 1952), e como é que o 

célebre Fabrício de Acquapendente, mestre de Harvey, 

demorou tanto a perceber o alcance da descoberta 

de Amato e a ter oportunidade de dissecar um cadá-

ver em que observou o que Amato descrevera 27 anos 

antes. Igualmente nos surpreende como é que ainda 

há historiadores que atribuem a descoberta das referi-

das válvulas a Canano ou Fabrício de Accquapendente 

(Lyons e Petrucelli, 1987). No entendimento de Vesálio 

e de Falópio, que contestaram a descoberta das válvu-

las, Amato Lusitano era um anatomista crédulo e dado 

ao maravilhoso (Dias, J.L., 1952). Curiosamente e ao 

que parece porque não abarcaram a profundidade do 

comentário feito, foram finalmente correctos para com 

o nosso Albicastrense, exemplo vivo do fulgor renas-

centista, do saber de experiência feito. Amato, “crédu-

lo”, em que havia ele de acreditar se não no que via 

e demonstrava no teatro anatómico. Amato “dado ao 

maravilhoso” ... assim devia ser, na verdade, devido 

ao encanto e ao regozijo sentidos pela mente superdo-

tada e super cultivada do jovem Amato Lusitano. Que 

“maravilhoso” descobrir e demonstrar em público,  pe-

rante tão distinta e “grande assembleia de doutores”, 

em que até estava João Baptista Cana no, “desejosos 

de conhecer com exactidão a anatomia” e achando 

“muitas novidades nunca dantes escritas e das quais 

se tenha ouvido falar” (4ª Cent. Cura 100). 

Ele era realmente uma mente brilhante, culta,      

exigente, e humanista, difícil de acompanhar pelos 

senhores poderosos e cheios de padrinhos da sua 

época, fossem eles cientistas, políticos ou religiosos. 

Muito poucos o perceberam bem e lhe devotaram ver-

dadeira amizade, como Brassavola. 

Amato Lusitano não nascera para ver passar o tem-

po, habilidosamente, em fuga disfarçada ao esforço 

de uma vida de valor, na procura de benesses e rendi-

mentos fáceis. 

“Fui sempre diligente, escreveu ele, no estudo e com 

tal determinação que nenhum negócio, por mais impor-

tante, me desviou da leitura dos bons autores, nem o 

sacrifício total do meu património, nem as viagens por 

mar, nem as múltiplas peregrinações, nem mesmo o 

exílio. Tudo isto suportei voluntariamente, como com-

pete a um filósofo de coração intemerato e indomável.” 

                       (Do Juramento de Amato Lusitano, J.L. Dias, 1552). 

Deixou Ferrara, não se sabe bem porquê, em 1547 e 

prosseguiu no seu peregrinar: Foi Veneza, 1543, Anco-

na, primeira estadia, de 1547 a 1550 e Roma por pou-

co tempo (1550-52). Assistiu, em intensa actividade 

clínica, a doentes de elevado nível social e diversos          

credos, como uma irmã do Papa ·JÚlio 111 em Ancona 

e o próprio Papa em Roma, em 1550, Papa que tantos 

problemas trouxe aos Judeus. Por todo o lado contac-

tou e se relacionou com as mais distintas figuras, mui-

tas delas de origem portuguesa, da comunidade judia 

dispersa pela Europa. 

Em Ancona, concluiu, em Dezembro de 1549, a 1a. 

Centúria de casos clínicos e os famosos comentários 

sobre a obra completa de Dioscórides, “In Dioscórides 

Ananarbei Libros quinque Enarationes Eruditissimae”, 

trabalho de quase uma vida inteira. 



18

A 1ª Centúria veio a ser publicada em Florença, em 

1551, e é neste escrito que ele usa, pela primeira vez, 

o nome ou pseudónimo que não mais deixaria de uti-

lizar e com o qual entrou, definitivamente, na História: 

Amatus Lusitanus. 

Neste mesmo ano, recusou novo convite de distinção, 

o de médico da corte do Rei da Valaquia. 

A 2ª Centúria, terminada em Roma, em 1550/51, foi 

publicada em Veneza e em Paris em 1552. 

A 3ª Centúria, terminada em 1552, e elegantemente 

dedicada, em Ancona, em 1554, a D. Afonso de Len-

castre, teve a primeira impressão em1554 ou 1555. D. 

Afonso de Lencastre, comendador-mor de Portugal, 

tinha sido nomeado Embaixador, junto do Sumo Pontí-

fice Júlio III, quando Amato se encontrava em Roma, ali 

chamado para tratar o Papa, em 1550. 

Os célebres comentários sobre a obra completa de 

Dioscórides, que tanta repercussão e celeuma levanta-

ram, foram publicados em 1553 em Veneza, na sequên-

cia da passagem de Amato por Roma. 

A publicação foi de grande e inesperada retumbân-

cia no meio científico europeu, em que o botânico e 

médico de renome, André Matlioli, nascido em Siena, 

em 1500, mais bafejado pela sorte que pela força da 

Natureza, mais devotado aos trabalhos de gabinete e 

dos de história natural, do que à medicina e aos seres 

humanos doentes, publicou também ele os seus Co-

mentários a Dioscórides, pelos quais ficou conhecido. 

Amato Lusitano, o nosso sobredotado Albicas-

trense, de dimensão científica e humana gigantesca, 

estava em plena maturidade e justa notoriedade, ao 

publicar os seus Comentários a Dioscórides, fruto de 

investigação aturada de várias dezenas de anos, sob 

o rigoroso critério do novo estilo Renascentista de 

que ele foi intérprete brilhante e destemido, isto é, do       

saber de experiência feito”. 

Amato conhecia profundamente as obras de Teo-

frasto1, (371-290 a.C.), e de Dioscórides2 (40-90), famo-

sos botânicos da antiguidade e dos diversos botânicos 

do seu tempo, Mattioli inclusive. 

Analisou os seus escritos e “como um filósofo de 

coração intemerato e indomável”, obedeceu, escru-

pulosamente ao critério renascentista de exigência na 

procura do valor. E assim, com base na sua experiência 

e investigação fundamentada, corrigiu, educadamen-

te, o que achou estar incorrecto, fosse em Teofras-

to, em Dioscórides ou em Matiolli, não deixando de     

enaltecer o seu justo valor. 

Que esperava Mattioli de um cientista, renascentis-

ta, da dimensão de Amato Lusitano? Mattioli bem fada-

do dos artefactos sociais e políticos da época, médico 

da ilustre corte de Viena?... Quem poderia atrever-se a 

pôr em dúvida os seus conhecimentos, a pôr em causa 

a sua autoridade científica e social tão habilidosamente 

trabalhada? Recuperada a perplexidade, surgiu, cinco 

anos depois, em 1558, a sua reacção em “Apologia 

adversus Amathum”, onde o nome de Amato aparece 

capciosamente deturpado na designação “Amathum”. 

“Assim orthografado o nome do nosso compatriota 

tem pretensões a derivar do grego e a significar sem 

sciência”.

(Maximiano Lemos, 1907)

Nesta publicação revelou Mattioli todo o seu mau 

perder e o seu substrato mental e educacional de ho-

mem arrogante, presunçoso e irascível, incapaz de tra-

var um diálogo superior de debate científico de cariz 

renascentista. Em vez de analisar metodicamente os 

pontos de desacordo, ofendeu cientificamente, religio-

samente e socialmente, Amato Lusitano. Tudo menos 

debate científico e verticalidade humana. 

Amato respondeu a Mattioli. Dolorosamente, em 

carta a José Nassi, no intróito da 6a. Centúria, dizia a 

respeito deste assunto: “estou persuadido que a Igreja 

não deixará de destruir a minha contestação”. Assim 

veio a acontecer de facto. Ela não foi publicada e ja-

mais chegou ao nosso conhecimento (Dias, J. L., 1952). 

Em 1552 voltou a Ancona, de onde a feroz persegui-

ção desencadeada por Paulo IV o levou a sair precipi-

tadamente, em 1555, para Pesaro e, depois, Ragusa. 

Tinha publicado em 1553, em Viena, a 4a. Centúria. Rou-

baram-lhe tudo: bens, livros e manuscritos, entre eles o 

da quase concluída agora, 5ª Centúria, e uns preciosos 

comentários sobre a quarta Fen do livro I de Avicena. 

Conseguiu, diplomaticamente, que lhe devolvessem o 

que havia escrito da 5ª Centúria (as 69 primeiras curas), 

mas os comentários sobre Avicena não mais lhe foram 

devolvidos, nem ele os reescreveu como tencionava. Em 

1555, publicou a 3ª Centúria (Maximiano Lemos, 1907). 

Em 1556, Amato deixou Pesaro, antes de dali serem 

expulsos os judeus, e passou a Ragusa, protectorado 

dos sultões Ottomanos, onde pode viver em paz até 

1558 e concluir a 6ª Centúria. Aí tratou o filho do Sultão 

da Turquia. 

Em 1558, partiu para a sua última peregrinação: Tes-

salónica ou Salónica, território grego sob domínio do Im-

pério Otomano, aonde, em paz e estimado, exerceu clí-

nica e terminou as três últimas Centúrias, a 7ª em 1561. 

Daí para diante, nada mais se conhece de escritos seus. 

Morreu a 21 de Janeiro de 1568, com 57 anos, no 

exercício abnegado e destemido da profissão médica, 

contaminado pela doença que combatia durante uma 

epidemia de peste que devastava Salónica. 



///////////////////////////////////////////////////////////////////////       \\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\19

Assim terminava a sua brilhantíssima e tocante   

trajectória terrena, o nosso menino sobredotado de 

Castelo Branco. 

A sua obra foi extraordinária, e criativa a diver-

sos títulos. Conhecimentos profundos, para a época 

exigente de investigação renascentista que se vivia 

em todos os campos do saber em que ele interveio, 

fossem na Botânica, na Anatomia, na Medicina, na Ci-

rurgia, na Pedagogia. O modo que escolheu de apre-

sentar e discutir conhecimento médico, recorrendo a 

situações reais em que é comentada, para cada uma, a 

sintomatologia, a etiopatogenia, a terapêutica médica 

e cirúrgica e indicado até o modo de preparação dos 

remédios utilizados, constituiu uma inovação de gran-

de agrado para os leitores do seu tempo, em que o pró-

prio formato reduzido, tipo livro de bolso (15x11 cm), 

tornava os volumes mais facilmente transportáveis e 

manuseáveis pelos estudiosos. 

Tratou-se, na verdade de uma figura invulgar que 

aplicou a vida inteira a levar a cabo obras valorosas 

em todos os campos em que interveio. 

Caminhou determinadamente, confiado nos talen-

tos que a Natureza lhe deu e na capacidade realizado-

ra daquele esforço, a que nunca se furtou e ele sabia, 

mesmo nos palcos mais adversos, ser o segredo do 

seu êxito. Esforço, persistência e dedicação, ... , sabe-

mos o que isso é. 

Analisada a sua vida e os seus frutos, ela e eles 

são a expressão mais fulgurante de uma mente so-

bredotada. Frutos que a sua-nossa própria Terra Mãe 

não soube apreciar devidamente e deixou permanecer 

no silêncio injusto de indiferença durante séculos. Se 

é certo que ao Index Dioscórides se conhece uma só 

edição, a de 1536, a às Ennarrationes, 11, entre 1553 e 

1557, as Centúrias tiveram 59 edições entre 1551 e 1654 

no mundo científico lá de fora e em diversas línguas. 

Foi estrondosa a repercussão da obra de Amato Lu-

sitano. 

Apesar de tudo isto, a primeira tradução portugue-

sa da 1a. Centúria ocorreu apenas em 1946, mercê da 

iniciativa do Dr. José Lopes Dias e do Dr. Firmino Cres-

po. O mesmo aconteceu com a 2ª Centúria em 1949 e 

a 3ª em 1956. A tradução da 4ª e 5ª, feita, tal com as 

outras, pelo Dr. Firmino Crespo, apareceria, em 1980, 

nos anais do Instituto de Higiene e Medicina Tropical. 

Nunca foi feita, até então, a publicação em língua por-

tuguesa das sete Centúrias de Amato Lusitano. 

Por insondável destino, coube-nos o honroso privi-

légio, de saldar, pela primeira vez, essa dívida de gra-

tidão e de justiça para com o incomparável filho desta 

terra Albicantrense, cujas belezas e durezas, como ele 

percorri, na minhajuventude, 440 anos depois. 

Foi tudo muito simples e consequente. Sabíamos 

que um tal Professor de Liceu, Dr. Firmino Crespo, que 

não conhecia, tinha traduzido e publicado, com o Mé-

dico Dr. José Lopes Dias, grande amigo de meu pai, as 

três primeiras Centúrias de Amato Lusitano, a última 

delas em 1956. 

Não sabíamos se o Dr. Firmino Crespo ainda vivia e 

se tinha ou não, traduzido as restantes Centúrias. Atra-

vés de um filho, igualmente médico do já então faleci-

do Dr. José Lopes Dias, viemos à fala e assim pudemos 

verificar que não só estavam todas traduzidas, como 

revistas as três primeiras que haviam sido publicadas. 

Tivemos então a oportunidade feliz e inesquecível, 

de propor e promover, através do Departamento de 

História da Medicina, que havíamos criado na recém-

-nascida Faculdade de Ciências Médicas da Universi-

dade Nova de Lisboa, a publicação da primeira edição 

completa, em língua portuguesa, das Sete Centúrias 

de Curas Medicinais de Amato Lusitano. Estávamos 

em 1980, 412 anos após a morte do nosso fabuloso 

Albicastrense. 

Merece bem entrar no fundo acolhedor das nossas 

memórias geradoras de eternidade, este nosso conter-

râneo a que foi dado, em 1511, nesta terra de Castelo 

Branco, o nome cristão de João Rodrigues. Glória ao 

seu nome e pseudónimo, Amato Lusitano, e bem hajam 

aqueles que se lembraram e tornaram possível este en-

contro de comemoração, na sua, nossa, de todos, tão 

acolhedora e tranquila cidade Beirã de Castelo Branco. 

Notas

1 - Historia Plantarum o Causis Plantarum
2 - Matéria Médica

Bibliografia 
1 - Camões, Luiz. Os Lusíadas. Edição Nacional. Imprensa Nacional de Lisboa. 
1931. 
2 - Crespo, Firmino e Dias, José Lopes. João Rodrigues de Castelo Branco (Ama-
ro Lusitano). Livraria Luso-Espanhola. Lisboa 1946. (1a. Centúria de Curas Mé-
dicas). 
3 - Crespo, Firmino e Dias, José Lopes. João Rodrigues de Castelo Branco (Ama-
ro Lusitano). Instituto Português de Oncologia, Lisboa 1949. (2a. Centúria de 
Curas Médicas). 
4 - Crespo, Firmino e Dias, José Lopes. João Rodrigues de Castelo Branco (Ama-
ro Lusitano). Instituto Português de Oncologia. Lisboa 1956. (3a. Centúria de 
Curas Médicas). 
5 - Crespo, Firmino. Centúrias de Curas Medicinais. Anais do Instituto de Higie-
ne e Medicina Tropical. Lisboa 1980. (4a. e 5a. Centúrias de Curas Medicinais). 
6 - Crespo, Firmino. Centúrias de Curas Medicinais. Universidade Nova de Lis-
boa, Faculdade de Ciências Médicas. Lisboa 1980. (As 7 Centúrias de Curas 
Medicinais). 
7 - Dias, José Lopes. Ensaio do Or. J. O. Leibowitz sobre Amato Lusitano. Sepa-
rata da Imprensa Médica. Lisboa 1952. 
8 - Dória, José Luís. A Vida e a Prática Médica de Amato Lusitano e a sua expe-
riência no Império Otomano. Comunicação apresentada no XXXVIII Congres-
so Internacional de História da Medicina, em Istambul, Turquia. Setembro de 
2002. 
9 - Jorge, Ricardo. Amato Lusitano. Comentários à sua Vida, Obra e Época Ciclo 
Peninsular. Edição do Centenário sob patrocínio do Instituto de Alta Cultura. 
Pág.216. 
10 - Lemos, Maximiano. Amato Lusitano. A sua vida e a obra. Porto, Eduardo 
Tavares Martins, editor, 1907. 
11. Lyon, A. S. e Petrucelli, 11, R. Joseph. Medicine, An IIlusUrated History. Abra-
dale Press. Harry N. Abraws, Inc. Publishers, New York. 1987. 

* Prof Catedrático da Universidade Nova de Lisboa



\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\//////////////////////////////////////////////////////////////////////////

20

Na sequência do penoso processo de falência da 

sociedade comercial que os Pires-Cohen estabelece-

ram com o Duque de Ferrara, os membros da família, 

entre os quais figuram Amato Lusitano e Diogo Pires, 

começaram a deslocar-se para o estado papal de An-

cona por volta de 1547, onde passaram a estabelecer 

a sede das suas actividades. Não restam dúvidas de 

que a falência da sociedade comercial com Hércules 

II constituiu um golpe bastante profundo em toda a 

organização da Casa Pires, constituindo, a nosso ver, 

a razão fundamental que motivou a saída de Ferrara1.

Convém recordar que os Pires se encontram entre 

os primeiros mercadores portugueses a estabelecer-

se e a ter relações comerciais privilegiadas com a pra-

ça de Ancona desde 1533, ponto nevrálgico onde se 

cruzavam as rotas do Ocidente e do Oriente2. A família 

Pires foi pioneira neste movimento de deslocação de 

norte para sul, que viria, com o passar do tempo, a as-

sumir uma dinâmica e uma dimensão extraordinárias. 

Esta actividade pioneira e experimental dos cristãos-

novos na praça de Ancona, desde os primeiros anos 

da década de 30, está na origem do extraordinário em-

pório comercial que os portugueses constituíram no 

estado papal, sobretudo nas décadas de 40 e 50. A 

Nação Portuguesa de Ancona apenas veria terminados 

os seus dias de desenvolvimento e prosperidade com 

os dramáticos acontecimentos dos tristemente céle-

bres autos-de-fé de 1556, sob o pontificado de Paulo 

IV, a que mais adiante daremos a nossa atenção.

As actividades comerciais em Ancona de Manuel 

Henriques, irmão de Diogo Pires e primo de Amato, 

estão referenciadas desde 1537 e intensificam-se bas-

tante durante a década de 40, passando a ser o agente 

principal dos Pires no estado papal até à transferência 

da família de Ferrara para Ancona. Manuel Henriques 

pratica o comércio de tecidos importados do norte 

da Europa, dedicando-se igualmente ao comércio de 

peles e couros, havendo um número significativo de 

registos documentais das suas operações de importa-

ção-exportação no Archivio di Stato di Ancona.

Não obstante o fulgor de tempos passados, a Casa 

Pires não mais recuperaria totalmente das perdas 

avultadas que havia sofrido em Ferrara na sequên-

Amato Lusitano em Ancona: 
a tragédia da família Pires**

António Manuel Lopes Andrade*

cia da falência da sociedade comercial com Hércules 

II. Por conseguinte, a deslocação para Ancona ficou 

marcada por um declínio acentuado da actividade                          

comercial dos Pires. Em sentido inverso, porém, corria 

a projecção alcançada por Amato Lusitano e por Diogo 

Pires: um adquirira merecida fama enquanto médico e 

professor da Universidade de Ferrara, o outro enquan-

to poeta de eleição com obra publicada e reconhecida. 

Um e outro estabeleceram laços estreitos e duradou-

ros com os mais elevados círculos culturais, académicos 

e literários, tanto em Lovaina e Antuérpia, como mais 

tarde em Ferrara.

Não estranha, por isso, que tanto Amato Lusitano 

como Diogo Pires tenham adquirido rapidamente em 

Ancona, à semelhança do que antes se passara em 

Ferrara, o reconhecimento dos seus méritos nas artes 

que os distinguiram. A comprová-lo estão as relações 

privilegiadas, que ambos estabeleceram nos vários 

anos passados em Ancona, sobretudo com os mem-

bros da família Nobili, a quem Júlio III havia incumbido 

da governação do estado papal, mas também com o 

humanista Ambrósio Nicandro de Toledo.

A obra de Amato Lusitano, em particular as            

Centúrias de Curas Medicinais, evidenciam a intensa 

actividade clínica praticada em Ancona, fornecendo-nos 

nomes e dados preciosos sobre cada um dos seus 

muitos pacientes, oriundos de todos os estratos so-

ciais. Desta forma, ficamos a saber, por exemplo, que 

Amato é chamado a Roma para tratar o próprio Júlio III, 

em Maio de 1550, tendo antes tratado a irmã do Sumo 

Pontífice.  Entre os seus pacientes encontram-se tam-

bém Ambrósio Nicandro ou Vincenzo de’ Nobili, sobri-

nho do papa e governador de Ancona, a quem dedica, 

aliás, o esboço de um tratado sobre as propriedades 

da raiz da China (curatio XXXI da III Centúria).

Através de uma carta de Roberto de’ Nobili, sobrinho-

-neto de Júlio III e filho de Vincenzo de’ Nobili, sabe-se 

que Diogo Pires já era circuncidado aos 35 anos. O rito 

da circuncisão, para muitos dos judeus portugueses 

na diáspora, apenas foi praticado em Ferrara, a par-

tir do momento em que se estabeleceram no ducado 

de Hércules II, no final da década de trinta. Ferrara foi, 

como é sabido, uma das poucas cidades italianas em 



21

que os judeus portugueses puderam assumir publica-

mente, sem receio de represálias, o culto do judaísmo.

O jovem Roberto de’ Nobili, que veio a ascender ao 

cardinalato com apenas 12 anos, escreve uma carta 

de Ancona, datada de 20 de Maio de 1552, solicitan-

do um salvo-conduto que permitisse a Diogo Pires, «per 

essere circonciso», viajar para Roma sem receio de ser 

incomodado pela Inquisição3. Nessa carta, traça um 

retrato laudatório das qualidades excepcionais do hu-

manista português, que é, nas suas próprias palavras, 

«un gran poeta e gran letterato greco e latino»:

“E qui in Ancona um Misser Didaco Pirro Portughese co-

nosciuto tra gli Uomini letterati, e forse tra le librarie lo 

conoscete per fama. Egli vien qui quasi ogni giorno in-

sieme con Misser Nicandro, dove non si ragiona mai, se 

non di lettere; e da loro ragionamienti, e lezioni ne cavo 

non meno utile, che diletto, talchè abbiamo qui ordinata 

quasi un’ Accademia, e ragionando latino, mi sento mol-

to giovare dalla pratica loro.”

Nesta tertúlia literária participavam quase diaria-

mente Diogo Pires e Ambrósio Nicandro, sendo muito 

provável que o próprio Amato Lusitano também fizes-

se parte deste círculo restrito, tanto mais que Ambró-

sio Nicandro se tornara um dos seus melhores amigos, 

desde que o médico albicastrense se estabeleceu em 

Ancona. Tanto Diogo Pires como Amato Lusitano dão 

conta nas suas obras de uma profunda amizade com 

o humanista toledano. Limitamo-nos aqui a reproduzir 

um excerto da carta de Ambrósio Nicandro a António 

Barberini, datada de 13 de Fevereiro de 1553 e publica-

da como prefácio da 4.ª Centúria de Curas Medicinais.   

Trata-se de um retrato expressivo das qualidades hu-

manas e profissionais de Amato, dadas a conhecer 

pelo seu amigo e paciente:

“Não há muitos anos veio ter a esta cidade um médico de 

modo nenhum insignificante, lusitano de nação, o qual 

em tempos escrevera uns comentários sobre Dioscórides 

de que eu, muito interessado, ouvira falar e li. Foram 

agora editados em Veneza nos prelos de Scotto. Neles 

encontrei muita e variada erudição. Com efeito, além 

de serem dados a conhecer em muitas e várias línguas 

os nomes de ervas e árvores que lá são apresentados 

a   partir de Dioscórides, são também examinados com 

saber e prudência os pontos difíceis em medicina. Deten-

do-me em vários passos, levado por esses comentários, 

quis verificar se a ciência dos escritores condizia com 

o próprio indivíduo, concluindo que ele era muito mais           

sabedor do que os escritos dele mostravam. Daí começar 

eu a estimá-lo pelas suas qualidades, sendo amável de 

facto e de nome, pois chama-se Amato”4. 

A permanência de Amato Lusitano e de Diogo Pires 

em Ancona foi ao longo destes anos interrompida vá-

rias vezes por deslocações mais ou menos demoradas 

a outras cidades como Veneza, Roma, Florença ou Fer-

rara, havendo notícia de que o poeta eborense viajou 

nos primeiros anos da década de 50 para Inglaterra, 

reaparecendo apenas em Constantinopla, pouco antes 

de reencontrar Amato Lusitano em Ragusa, já depois 

dos autos-de-fé de Ancona.

Vieram à luz neste período as obras com que Amato 

Lusitano granjeou fama como médico no século XVI, se-

jam as inovadoras Centúrias de Curas Medicinais, cuja 

publicação teve início em 1551, sejam os Comentários a 

Dioscórides, cuja primeira edição saiu dos prelos em 1553.

No entanto, uma tragédia de proporções enormes 

estava prestes a atingir, precisamente em Ancona, a 

família Pires. A ascensão ao sólio pontifício de Paulo 

IV, no final da Primavera de 1555, trouxe uma profun-

da alteração na política até então favorável da Cúria 

romana para com os cristãos-novos, em particular, no 

que respeita às relações com a Nação Portuguesa há 

mais de duas décadas estabelecida no estado papal 

de Ancona5. Os predecessores de Paulo IV, interessa-

dos sobremaneira no desenvolvimento económico de 

Ancona, tinham favorecido a vinda dos cristãos-novos 

portugueses para a cidade dórica, concedendo-lhes 

privilégios e liberdades assinaláveis6.

O Cardeal Caraffa, no entanto, pouco depois de 

ter assumido o nome de Paulo IV, vai fazer letra mor-

ta dos privilégios concedidos anteriormente à Nação 

Portuguesa. O Papa, após um breve período inicial em 

que dá alguns sinais contraditórios7 sobre a política a 

adoptar em relação aos cristãos-novos, através de um 

breve de 26 de Julho de 1555, nomeia o jurista Giovanni 

Vincenzo Falangonio como comissário extraordinário 

Carta dedicatória a José Naci - 5.ª Centuria (exemplar expurgado da edição        
de Lyon, 1564 - Biblioteca Complutense de Madrid)



22

para Ancona, incumbindo-o de proceder à detenção 

e interrogatório dos portugueses suspeitos de apos-

tasia. O comissário pontifício cumpre diligentemente 

a sua missão. Procede, sem demora, à detenção e in-

terrogatório dos membros mais importantes da comu-

nidade judaico-portuguesa, efectuando igualmente o 

arresto e a inventariação dos seus bens.

Deve-se a Renata Segre a descoberta e a apresen-

tação de quase cinquenta inventários de bens e mer-

cadorias apresados aos cristãos-novos portugueses, 

entre 2 de Agosto e 9 de Novembro de 15558. Entre 

os cinquenta e um indivíduos que são nomeados nos 

documentos não há menção de nenhum elemento da 

família Pires, a não ser o próprio Amato Lusitano e, 

eventualmente, o seu irmão José Amato9.

De facto, o médico albicastrense logrou fugir para 

Pesaro10, não conseguindo, no entanto, evitar a per-

da de grande parte dos seus bens. Amato encontra-

se  entre aqueles que viram os seus haveres alvo de                 

arresto, tendo-lhe sido apreendidos inúmeros bens 

que surgem minuciosamente descritos11.

O próprio Amato Lusitano, na carta introdutória da 

Quinta Centúria, dirigida a Joseph Naci, o sobrinho de 

D. Grácia Naci, conta como perdeu a totalidade dos 

seus haveres na apressada fuga para Pesaro. Entre 

os numerosos livros que constam do inventário dos 

seus bens, devia encontrar-se o manuscrito da Quinta 

Centúria, que ele conseguiu reaver, depois de ter es-

crito uma carta, em latim, a conselho de um amigo, ao 

comissário Cesare della Nave, de Bolonha. Apresenta-

se, de seguida, o início da esclarecedora carta dedica-

tória a «D. Iosepho Nassinio Hebraeo, uiro non minus 

illustri, quam sapienti»:

“In damnis sub Paulo quarto, Anconae habitis, ut tu forte 

te nosti, Iosephe Nassini, omnium rerum mearum iac-

turam feci, et ne a suis commissariis etiam opprimerer, 

Pisaurum primum, inde Ragusium me subduxi. Vnde ani-

mo quietiori, cum malum tantum memoriae reuocarem, 

inter tot, tantaque mihi subrepta, ut aurum, argentum, 

aulicos pannos, preciosam uestem, et supellectilia non 

pauca, ac instructissimam Bibliothecam, in mentem 

ueniunt, Quinta Centuria Curationum mearum, fere ad 

umbilicum deducta, et Commentaria quaedam, quae in 

quartam Fen libri primi Auicennae proximis antea diebus 

parturieram, quae simul arca quadam seruabantur. Pro 

quibus scriptis recuperandis, rebus caeteris neglectis, 

cum Abrahamus Cathalanus, uir ingeniosus, et amicus 

non uulgaris, qui tunc Pisauri agebat, me suadet ut ad 

praefatos commissarios litteras dem, inculcatque non 

esse difficile paucas chartas ab eis inter tantas, et tam 

preciosas res impetrare. Ego uero amici consilio usus, 

ad Nauium Bononiensem latine scribo. Ille uero, inte-

rueniente Hodara Thessaloniciensi mercatore, retentis 

in Auicennam Commentariis, ad me Centuriam Quintam 

remittit, quae postea Pisauri absolui, et Ragusii magno 

otio reuisi, ubi Sextam quoque literis mandaui.12 

***

Nos acontecimentos ruinosos que se deram em Ancona, 

no pontificado de Paulo IV, como por acaso é do teu co-

nhecimento, ó José Naci, perdi todos os meus haveres e, 

para não ser preso e molestado pelos comissários dele, 

refugiei-me, primeiro em Pesaro e depois em Ragusa. 

Aí com o espírito mais tranquilo, ao lembrar-me de tão 

grande infortúnio, entre tantos e tamanhos bens que me 

foram arrebatados, como ouro, prata, vestimentas de ce-

rimónia, um precioso vestido, e bastantes peças de mo-

biliário, veio me ao espírito a Quinta Centúria das minhas 

Curas, já quase terminada, e uns Comentários, que dias 

antes tinha produzido sobre a 4.ª Fen do livro primeiro de 

Avicena, ambas guardadas numa arca. Ao excogitar com 

insistência na maneira de recuperar estes escritos, pondo 

de parte tudo o resto, eis que Abraão Catalano13, homem 

de muito engenho e amigo pouco vulgar, que então mo-

rava em Pesaro, me aconselha a escrever uma carta aos 

ditos comissários e persuade-me de que não seria difícil 

obter deles, entre tantos e tão valiosos bens, umas folhas 

escritas. Eu, seguindo o conselho do meu amigo, escre-

vo em latim a [Cesare della] Nave de Bolonha. Ele, por 

intervenção do mercador Hodara de Tessalonica, reteve 

os Comentários sobre Avicena, mas remeteu-me a Quin-

ta Centúria, que depois completei em Pesaro e revi com 

muito vagar em Ragusa, onde também escrevi a Sexta.”14

Muitos outros judeus portugueses, porém, tiveram 

um destino mais penoso, não tendo conseguido ante-

cipar-se à acção enérgica e determinada dos comissá-

rios pontifícios. À volta de 80 indivíduos foram presos, 

dos quais cerca de 30 lograram escapar, entre Agosto 

e Outubro de 1555, por terem corrompido o próprio co-

missário Falangonio, que os acompanhou na fuga. Os 

restantes 50 ficaram nas mãos da Inquisição e foram 

submetidos a cruéis torturas públicas.

De entre estes, cerca de vinte e sete conseguiram 

fugir ao suplício, abjurando e reconciliando-se com 

o catolicismo. Não ficaram, por isso, sujeitos à pena 

de morte, tendo sido condenados, segundo reza a tra-

dição, aos remos das galés dos Cavaleiros de Malta.     

Há notícia de que muitos terão, afortunadamente, con-

seguido escapar, no reino de Nápoles, no decurso da 

viagem para Malta. Os restantes, à volta de 25, recu-

saram abjurar, pelo que foram condenados à fogueira, 

tendo sido justiçados em autos-de-fé realizados em 

Ancona, entre Abril e Junho de 155615.



23

A identificação dos judeus portugueses que pere-

ceram nos autos-de-fé tem-se revelado bastante difícil, 

pois assenta sobretudo em fontes hebraicas, nem sem-

pre muito precisas, que conservavam, até há pouco, o 

único registo conhecido do nome dos mártires16. Outras 

fontes têm sido recentemente descobertas e apresen-

tadas, permitindo avançar na identificação de alguns 

dos portugueses envolvidos nos trágicos acontecimen-

tos. A acrescentar à já referida documentação relativa 

aos inventários de bens dos cristãos-novos, P. C. Ioly 

Zorattini apresentou novos documentos do Archivio 

della Sacra Congregazione per la Dottrina della Fede17.

À luz da documentação referida sobre o processo de 

Ancona e da documentação entretanto conhecida sobre 

a figura de Henrique Pires, alias Yacob Cohen, parece 

indiscutível que o pai de Diogo Pires foi um dos mártires 

de Ancona18.

Yacob Cohen encontra-se entre os nomes referidos 

pelas fontes hebraicas como um dos mártires, justiçado 

entre os dias 7 e 12 de Junho19. É também um dos indi-

víduos referenciados na fonte documental apresenta-

da por P. C. Ioly Zorattini20. No entanto, Henrique Pires, 

alias Yacob Cohen, ao contrário do que sustenta Ioly 

Zorattini, não deve incluir-se entre o número daqueles 

que escolheram a reconciliação para salvar a vida. O 

pai de Diogo Pires e tio de Amato teve, como tantos 

outros, oportunidade de fugir. Ainda que assim não 

tivesse acontecido, restava-lhe sempre, in extremis, a 

hipótese de se reconciliar para salvar a vida.

Pelo contrário, preferiu morrer a renegar a sua fé, 

perder a vida a abdicar dos seus ideais, o que nos dá 

a verdadeira dimensão humana deste homem corajoso 

e abnegado que desde sempre se distinguiu na defesa 

empenhada dos interesses da comunidade judaico 

portuguesa, desde os tempos em que auxiliava os 

seus correligionários menos favorecidos na fuga de 

Portugal, passando pela sua intervenção em Ferrara, 

até à sua posição determinada diante dos comissários 

pontifícios, que lhe havia de custar a própria vida21.

Diogo Pires perde, deste modo, o pai de uma forma 

trágica. Compreendem se, assim, as razões da profunda 

tristeza que se desprende de muitos dos versos em que 

lamenta a sua triste sorte. Não é possível apurar em que 

medida Diogo Pires concordou ou não com a atitude de 

sacrifício do pai. Percebe-se, no entanto, a imensa tris-

teza que o seu trágico desaparecimento lhe provocou.

Mesmo em Ragusa, na pequena república católica 

das costas da Croácia, tratava-se, por certo, de uma 

questão delicada que não conviria abordar de forma 

explícita. Amato não faz referência alguma na sua obra 

ao martírio do tio, Henrique Pires, ou do irmão, José 

Amato, nos autos-de-fé. Diogo Pires, porém, dedica 

uma ode ao poeta eborense André de Resende, onde 

há uma alusão, ainda que não totalmente explícita, à 

morte do pai, no auto-de-fé de Ancona. O poeta, no 

meio de um pranto sem fim, vive um estado de grande 

sofrimento, atormentado pela saudade da mãe e pela 

triste sorte do pai. A única esperança que lhe resta é 

esperar que Deus se compadeça das suas preces. É 

assim, uma vez mais, a poesia o meio por excelência 

de que se serve para extravasar a profunda tristeza 

que lhe vai na alma:

AD LVCIVM LVSITANVM POETAM

Luci, tu Libyci Martis adorea

clarum Virginium dicis et impios

motus Siriphii strataque Punicis

Tartessi uada classibus.

Nec non et Latio carmine publicos

ludos, laetitiamque, et celebrem refers

lucem, qua ueteris tradita postumo

Lusi sceptra Sebastio.

Vtrimque ingenii uis micat alitis;

nec tu pectus iners aut rudis artium,

quas praeclara docent scripta Panaetii.

Permessi uada limpidis

immisces Durii fontibus, et noua

cingis fronde comas. O decus, o iubar,

o splendor patriae gentis, et unicum

uatis praesidium tui!

Me desiderium matris et aspera

pressus sorte parens in lacrimis dies,

noctes in lacrimis ducere perpetes

crudeli serie iubent,

Alcidae domini moenia qua Padus

lambit populifer gurgite uitreo,

mox septemgemino nobilis ostio

aucturus Superum mare.

Hic suspiria nos ducimus, hic focis

expulsi patriis flemus, et ut Deus

tandem supplicibus parcat, in ultimas

effusi petimus preces.22 

***

A LÚCIO, POETA PORTUGUÊS

Lúcio, tu cantas Virgínio, ilustre pela vitória do líbico 

Marte, e as ímpias revoltas do Xerife e o mar de Tartesso 

coberto das armadas turcas.

E também referes, em versos latinos, as públicas festas e 

a alegria da manhã célebre em que foi entregue a Sebas-

tião, filho póstumo, o ceptro do antigo Luso.

Num e noutro tema, brilha o vigor do teu alado engenho. 

Nem tu és espírito sem arte ou ignorante dos princípios 



24

que ensinam os escritos brilhantes de Panécio. As águas 

do Permesso, às límpidas correntes do Douro tu as 

misturas, e cinges a tua cabeleira duma coroa fresca. Ó 

honra, ó glória, ó esplendor da pátria gente e protecção 

singular do teu poeta!

A mim, a saudade de minha mãe e o meu pai, vítima de 

triste sorte, me forçam a passar em lágrimas os dias, em 

lágrimas as noites contínuas, em cruel sucessão, lá por 

onde o Pó, entre choupos, banha as muralhas do senhor 

Hércules, com a sua linfa vítrea; o Pó, célebre pela sua 

foz de sete bocas, com que a seguir acrescenta o mar 

Adriático.

Aqui eu suspiro, aqui, expulso do lar paterno, eu choro 

e, profusamente, nas minhas derradeiras preces, a Deus 

rogo que por fim se compadeça de quem lhe suplica.23

Durante o período em que decorreram os processos 

inquisitoriais no estado papal, houve intensos contactos 

diplomáticos entre Roma, Ancona e Constantinopla. 

Não obstante as múltiplas e intensas pressões exerci-

das sobre Paulo IV, este não autorizou a libertação dos 

prisioneiros. A comunidade sefardita estabelecida no 

Império Otomano obteve o apoio de Solimão, o Magnífi-

co, que se envolveu, a título pessoal, nas difíceis nego-

ciações com a Cúria romana.

Grácia Naci e o sobrinho, Joseph Naci, que entre- 

-tanto havia casado, em Constantinopla, com a sua    

filha única, Ana Mendes Benveniste, alias D. Reina, 

não regatearam esforços para tentar salvar os seus 

companheiros da cruel morte que os aguardava, sem 

que, no entanto, as suas diligências tivessem sido 

coroadas de sucesso. Nem sequer o cristão-novo por-

tuguês Yacob Mosso, agente de Grácia Naci, teve um 

destino diferente dos restantes 24 mártires, malgrado 

a intervenção do próprio Sultão24.

Grácia e Joseph Naci estiveram entre aqueles que 

mais se empenharam em congregar o apoio das princi-

pais Comunidades Sefarditas do Levante e do próprio 

Sultão de Constantinopla, a fim de boicotar o porto 

de Ancona25, o que veio a acontecer em Julho de 1556, 

por um período experimental de oito meses. Tratava-se 

de uma medida de retaliação pela crueldade extrema        

manifestada contra os cristãos-novos portugueses. Pre-

tendiam, assim, assentar um duro golpe nas finanças do 

estado pontifício. Afinal, por detrás da actuação de Paulo 

IV, houve fortes motivações de ordem económica26, pelo 

que o boicote do porto de Ancona parecia ser uma exce-

lente forma de repúdio pelas atrocidades cometidas.

Os trágicos acontecimentos ocorridos na cidade 

dórica infligiram um rude golpe tanto na estrutura 

familiar como empresarial, a cujos destinos presidiam  

Henrique e Estêvão Pires. Não pode passar despercebido 

o facto de a morte destes dois homens ocorrer mais 

ou menos na mesma altura. Henrique Pires, como se 

acaba de ver, é um dos mártires do auto-de-fé realiza-

do em Ancona, em Junho de 1556. Sabe-se, igualmen-

te, que Estêvão Pires faleceu em data anterior a 1558, 

pois a partir deste ano há vários documentos que o 

comprovam, porquanto referem a sua esposa, Ana 

Henriques, como viúva27. Não foi possível determinar 

se o desaparecimento de Estêvão Pires teve alguma re-

lação com os dramáticos acontecimentos de Ancona, 

ainda que seja provável a existência de algum nexo de 

causalidade entre os dois factos.

A estrutura familiar e empresarial da Casa Pires 

fica assim, repentina e inesperadamente, destituída 

das suas duas figuras de referência, a quem cabia a 

direcção das actividades comerciais. Parece que este 

momento marca o declínio e o desaparecimento da 

estrutura comercial que os Pires tinham erguido nas 

décadas anteriores. Quebrava-se, deste modo, a longa 

cadeia entre a longínqua cidade de Londres e o Império 

Otomano, terminando, da pior forma, um ciclo de rela-

tiva prosperidade e felicidade, malgrado as constantes 

deambulações pelas praças europeias, desde a partida 

de Portugal.

Duarte Henriques e Simão Henriques, os dois ir-

mãos com quem Diogo Pires tinha estado em 1554 em 

Inglaterra, permanecem por alguns anos em Londres, 

onde ainda se encontram em 1562. Nesse mesmo ano, 

a esposa de Estêvão Pires, Ana Henriques, delega na 

pessoa dos seus dois irmãos, por meio de procurações, 

o poder de gerir os negócios do seu falecido marido e 

de cobrar os créditos que houvesse em seu nome28.

Algum tempo depois, ambos os irmãos viajam 

para terras italianas, estabelecendo-se em Ferrara29. 

O aventureiro Henrique Nunes, alias Abraham Benve-

niste, conhecido também pelo diminutivo Righetto30, 

Mapa de Ancona na 2ª metade de Quinhentos Georg Braun – 
Franz Hoggenberg, Civitates orbis terrarum



25

em declarações prestadas diante do Tribunal do Santo 

Ofício, em Lisboa, no dia 8 de Março de 1581, denun-

cia as actividades de vários compatriotas seus, entre 

os quais se contam Duarte Henriques, alias Abraham   

Cohen, e Simão Henriques, alias Caim Cohen:

“[…] e disse mais que no ditto tempo digo que avera 

dez ou onze annos pouco mais ou menos foy a Ferrara 

fazer-se judeu Duarte Anrriques morador que foy nesta 

cidade filho de Anrrique Pirez jaa defuncto e viveo mui-

tos annos em Frandres em Ferrara se chama Abrahão de 

Jacob Coem e sera de idade de cinquoenta annos muito 

fresco do rosto e nunqua casou e algŭs annos antes se 

fez judeu em Ancona hum seu irmão que qua se chamava 

Simão Anrriquez e agora vive em Ferrara e se chama Hain 

Coen e laa casou e ambos são mercadores e ha muitos 

annos que se forão deste reino, porque elle testemunha 

os conheçeo em Frandres des o anno de corenta.”31

Segundo afirma a testemunha, os dois irmãos de 

Diogo Pires vivem em Ferrara, havendo indicação de 

que Simão Henriques, alias Caim Cohen, é casado e 

tem filhos. Simão Henriques é o irmão que é citado 

como herdeiro de Diogo Pires, sendo nomeado no seu 

testamento como Cain de Jacob Coen. É até provável 

que Simão Henriques tenha vivido algum tempo com 

Diogo Pires em Ragusa.

Apenas dois dias antes de Henrique Nunes, o jovem 

cristão-novo Lopo Luís de Leão, acabado de chegar 

de Ferrara, presta declarações ao mesmo Tribunal do 

Santo Ofício, em Lisboa, dando preciosas informações 

sobre as actividades de Duarte Henriques tanto em 

Ferrara como em Lião:

“Aos seis dias do mes de Marco de mil quinhentos e 

oitenta e hum annos na cidade de Lixboa nos estaos na 

casa do despacho estando a hy o senhor douctor Diogo 

de Sousa Inquisidor mandou vir perante si Lopo Luis 

contheudo nestes autos ao qual foy dado juramento dos 

sanctos evangelhos en que pos sua mão e prometeo 

dizer verdade. E perguntado se cuidou como lhe foy man-

dado nos judeus portugeses que vio em Ferrara ou em 

outras cidades de Italia, disse que sy e que [a]vera tres 

annos que em Ferrara vio um judeu portugues que laa 

se chama Abraam Coem o qual he hum homem alto de 

corpo gentilhomem egresso de idade de sessenta annos 

pouco mais ou menos e a barba jaa toda branca e he 

homem rico e nunqua casou nem tem filhos e mora junto 

do Serrazim de fronte de Isac Benefray e la he judeu pu-

blico e em nome portugues se chama Duarte Anrriquez 

segundo ele testemunha vio em Lião de França per cartas 

suas onde elle traz dinheiro seu ao ganho e ele testemu-

nha falou com elle em Ferrara e não sabe de que lugar 

deste Reino he natural nem se tem parentes // [fl. 19] 

nem quanto tempo ha que se foy deste Reino soomente 

ouvir dizer que avia muito tempo que se fora delle.”32 

Há notícia de que Duarte Henriques, alias Abraham 

Cohen, viveu também nos territórios da Sereníssima, 

pois foi denunciado, anonimamente, em 1572, à Inqui-

sição de Veneza, por negociar no Rialto, trajando à ma-

neira dos cristãos33. Através de uma outra denúncia, 

sabemos que a sua morte se deu em data anterior ao 

ano de 159534.

Manuel Henriques, alias David Cohen, o outro irmão 

de Diogo Pires, estava, provavelmente, em Ancona, no 

momento em que teve início a detenção dos membros 

da Nação Portuguesa. Presumimos que deve ter con-

seguido escapar às perseguições e prisões levadas a 

cabo no estado pontifício, tendo fugido, são e salvo, 

para os domínios do Duque de Urbino. De facto, temos 

conhecimento de que Manuel Henriques se encontrava 

em Pesaro, em 1557, por ter encarregado um mercador 

florentino de reclamar os seus créditos em Ancona35. 

Procurava, por certo, recuperar parte das avultadas 

perdas materiais que a sua família havia sofrido, um 

ano antes, na cidade dórica.

No que respeita a Diogo Pires, não existe prova 

documental que nos permita afirmar, com fiabilidade, 

onde se encontrava durante o intervalo de tempo em 

que se deram os fatídicos acontecimentos de Ancona. É, 

porém, provável que, por essa altura, o poeta eboren-

se já tivesse regressado a Ancona, após a sua viagem 

a Londres. Talvez tivesse assistido, na companhia do 

pai e do irmão Manuel Henriques, ao início dos acon-

tecimentos que haviam de levar mais de duas deze-

nas de judeus portugueses, entre eles Henrique Pires, 

à fogueira da Inquisição. O cenário mais provável, no 

caso de Diogo Pires estar em Ancona à data dos acon-

tecimentos, é o de ter logrado fugir para Pesaro, antes 

ou depois de terem sido feitas as primeiras detenções. 

Pelos domínios do Duque de Urbino, há notícia de terem 

passado o seu irmão Manuel Henriques e o seu primo 

Amato Lusitano, que depois viajou para Ragusa.

Na eventualidade de Diogo Pires ter sido preso 

pela Inquisição, em Ancona, pode admitir-se ainda 

uma outra hipótese, ou seja, a de este ter sido conde-

nado às galés dos Cavaleiros de Malta, de onde terá 

conseguido escapar, na companhia de outros cristãos 

novos a quem foi aplicada a mesma pena, durante uma 

escala no reino de Nápoles. 

A este respeito, porém, convém sublinhar que o 

único dado verdadeiramente seguro, como adiante se 

verá, é que Diogo Pires esteve em Constantinopla, de 



26

onde viajou para Dubrovnik, de acordo com o testemunho 

do próprio Amato Lusitano. 

A chegada de Diogo Pires à pequena república inde-

pendente de Ragusa, a actual Dubrovnik, deve ter ocor-

rido entre o final de 1556 e o início de Março de 1557, 

sendo esta indicação fornecida por Amato Lusitano36.

O médico de Castelo Branco encontrava-se em     

Ragusa, pelo menos desde Julho de 1556, e aí acolheu 

e tratou, de uma indisposição gástrica, o seu insepará-

vel amigo que acabava de chegar de Constantinopla37. 

O próprio Amato relata, em uma das suas curationes, 

o diagnóstico e o tratamento prescrito ao seu compa-

nheiro de desterro, que recuperou completamente da 

grave indisposição em apenas quatro dias:

“Didacus Pyrrhus, uir Graece et Latine peritissimus et 

magni nominis poeta. Cum in suburbio Ragusii ageret 

(recens enim ex Byzantio uenerat ubi pestis grassabatur), 

ob esum forte pomorum crudorum et cibariorum malorum, 

bilis uitellina in eius stomacho genita est […].”38

***

“Diogo Pires, varão muito versado nas línguas grega 

e latina e poeta de grande nome. Ao encontrar-se num         

subúrbio de Ragusa (pois há pouco ali chegara, vindo de 

Bizâncio, onde a peste grassava), em virtude de ter ingerido, 

por acaso, maçãs ainda verdes e comida em mau estado, 

gerou-se-lhe no estômago um humor amarelado [...].”

Na sua passagem por Constantinopla, Diogo Pires 

relacionou-se, por certo, com a comunidade judaico-

portuguesa aí estabelecida, onde volta a reencontrar 

D. Grácia Naci e o seu sobrinho Joseph Naci. Não se 

detém por muito tempo e viaja para Ragusa, a bonita 

cidade das costas do Adriático, onde Amato havia 

aportado, não há muito, proveniente de Pesaro, para 

exercer medicina.

Voltam a reencontrar-se estes dois homens marca-

dos indelevelmente pelo destino cruel que teimava em 

os perseguir. Os Pires acabavam de ser vítimas de uma 

tragédia que marcaria para sempre a vida de todos os 

elementos da família. A morte de Henrique Pires, pouco 

tempo antes, nos autos-de-fé de Ancona, infligiu, 

decerto, um duro e amargo golpe sobre Diogo Pires, 

que, à chegada a Ragusa, não estaria ainda refeito do 

terrível acontecimento, cuja recordação o acompanha-

ria para o resto dos seus dias.

Amato Lusitano tinha sido testemunha de parte 

dos acontecimentos, tendo conseguido escapar à fú-

ria inquisidora de Paulo IV. Terá sido avisado, com 

alguma antecedência, dos dias difíceis que se avizi-

nhavam para os judeus portugueses de Ancona, pelo 

que decidiu refugiar-se em Pesaro, escapando assim 

à prisão. Perdeu, no entanto, a quase totalidade dos 

seus bens e, nos autos-de-fé, perdeu para sempre fa-

miliares, amigos e conterrâneos, com quem tinha con-

vivido desde sempre, em particular durante os anos da 

sua permanência em Ancona. A maior perda, porém, 

foi seguramente a do seu querido tio, Henrique Pires, 

uma figura marcante ao longo de toda a sua vida.

Nesta ocasião, Ragusa constituía para Amato e para 

Diogo Pires um porto seguro e marcava para sempre o 

afastamento das costas italianas, onde talvez nenhum 

dos dois tenha aportado de novo durante o resto das 

suas vidas. Ragusa não era uma cidade desconhecida 

da família Pires, que com ela mantinha estreitos con-

tactos comerciais a partir de Ancona, desde a década 

de 3039. Amato e Diogo vão assim juntar-se à importan-

te comunidade sefardita que há muito estava estabe-

lecida na pequena república adriática.

O convívio entre ambos manteve-se assiduamente 

até à partida de Amato para Salonica, que teve lugar, o 

mais tardar, em Maio de 155940. Aí viria a falecer, víti-

ma da peste, no ano de 1568, tendo Diogo Pires com-

posto um magnífico epitáfio à memória do seu querido 

amigo e companheiro de longa data:

AMATI LVSITANI MEDICI PHYSICI

PRAESTANTISSIMVM EPITAPHIVM

“(Obiit fere sexagenarius pestilentia Thessalonicae   

anno 1568)

Qui toties fugientem animam sistebat in aegro corpore, 

Lethaeis aut reuocabat aquis, gratus ob id populis et 

magnis regibus aeque, hic iacet; hanc moriens pressit 

Amatus humum.

Lusitana domus, Macedum tellure sepulcrum.

Quam procul a patrio conditur ille solo!

At cum summa dies, fatalis et appetit hora, ad Styga et 

ad Manes undique prona uia est.”41 

***

EPITÁFIO DE AMATO LUSITANO, MÉDICO INCOMPARÁVEL

“(Morreu de peste, quase sexagenário, em Salonica, no 

ano de 1568)

Aquele que tantas vezes retinha a vida fugitiva num cor-

po doente ou voltava a chamá-la das águas do Letes, 

querido, por isso, igualmente dos povos e dos grandes 

reis, aqui jaz; esta foi a terra que Amato pisou ao morrer.

Portugal o berço, na terra dos Macedónios o sepulcro. 

Como se encontra longe do solo pátrio a sepultura!

Mas quando o dia supremo e a hora fatal se aproximam, 

em toda a parte há um caminho em declive para a Estige 

e para os Manes.”



///////////////////////////////////////////////////////////////////////       \\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\27

Notas:
1 - Para uma análise pormenorizada do percurso e actividades da família Pi-
res em Ferrara, cf. António Manuel Lopes ANDRADE “De Antuérpia a Ferrara: o 
caminho de Amato Lusitano e da sua família”: Medicina na Beira Interior. Da 
Pré-História ao séc. XXI – Cadernos de Cultura 25 (2011), pp. 5-16.
2 - Sobre os primeiros mercadores portugueses a estabelecer-se em Ancona, 
cf. V. BONAZZOLI, “Una identità ricostruita. I portoghesi ad Ancona dal 1530 al 
1547”: Zakhor – Rivista di Storia degli Ebrei d’Italia 5 (2001-2002), pp. 9-20; A. 
di LEONE LEONI, La Nazione Ebraica Spagnola e Portoghese di Ferrara (1492-
1559): I suoi rapporti col governo ducale e la popolazione locale ed i suoi lega-
mi con le Nazioni Portoghesi di Ancona, Pesaro e Venezia. Tomo I [-II]. A cura di 
Laura Graziani Secchieri. Firenze, Leo S. Olschki, 2011, pp. 189-196.
3 - A carta de Roberto de’ Nobili foi publicada por P. KOLENDIĆ, “Nekoliko 
pesama humaniste Didaka Pira”: Zbornik Istorija Književnosti Srpske Akade-
mije Nauka i Umjetnosti. Odeljenje literature i jezika 2. Beograd, »Akademija«, 
1961, p. 46.
4 - Seguimos, com pequenas adaptações, a tradução das Centúrias de Curas 
Medicinais de Amato Lusitano, vol. III, pp. 9-10, da autoria de Firmino CRESPO, 
a quem se deve, aliás, a tradução integral desta obra notável do médico de 
Castelo Branco.
5 - A bibliografia exaustiva sobre a perseguição e a condenação dos judeus 
portugueses, em Ancona, sob o pontificado de Paulo IV, pode ser encontrada 
em P. C. IOLY ZORATTINI “Ancora sui giudaizzanti portoghesi di Ancona (1556): 
condamna e riconciliazione”: Zakhor – Rivista di Storia degli Ebrei d’Italia 5 
(2001-2002), pp. 39-40, nota 2. Mais recentemente, A. di LEONE LEONI (2011), 
pp. 487-523, dedicou dois capítulos da sua obra monumental à tragédia de 
Ancona.
6- Sobre os privilégios atribuídos aos cristãos-novos portugueses pelos an-
tecessores de Paulo IV, cf. Ariel TOAFF, “Nuova luce sui Marrani di Ancona 
(1556)”: TOAFF, Ariel, et alii (ed.), Studi sull’ebraismo italiano in memoria di 
Cecil Roth. Roma, Barulli, 1974, pp. 163-164; IDEM, “L’ Universitas Hebraeorum 
Portugallensium di Ancona nel cinquecento. Interessi economici e ambigui-
tà religiosa”: Mercati, mercanti, denaro nelle Marche (secoli XIV-XIX). Atti del 
Convegno – Ancona, 28-30 maggio 1982. Ancona, Presso la Deputazione di 
Storia Patria per le Marche, 1989, pp. 115-137; S. SIMONSOHN, “Marranos in 
Ancona under Papal Protection”: Michael IX (1985), pp. 234-267; R. SEGRE, 
“Nuovi documenti sui Marrani d’Ancona (1555-1559)”: Michael IX (1985), pp. 
130-132; A. di LEONE LEONI, “Per una storia della nazione portoghese ad An-
cona e a Pesaro”: P. C. IOLY ZORATTINI (a cura di), L’identita dissimulata: giu-
daizzanti iberici nell’Europa cristiana dell’eta moderna. Firenze, L. S. Olschki, 
2000, pp. 47-54 e 65-68; V. BONAZZOLI (2001 2002), pp. 9-11; P. C. IOLY ZO-
RATTINI (2001-2002), pp. 39-40.
7 -  Cf. A. TOAFF (1974), pp. 138-140.
8 -  Cf. R. SEGRE (1985), pp. 160-226.
9- Malgrado as dificuldades na identificação do irmão de Amato Lusitano (Io-
seph Oeff Falcon/Ioseph Oeff Amato), A. di LEONE LEONI (2011), pp. 319-322 e 
493-494, argumenta convictamente a favor da sua identificação com um dos 
mártires de Ancona.
10 - Sobre os cristãos-novos portugueses que fugiram para Pesaro, cf. A. di LE-
ONE LEONI, “Manoel Lopez Bichacho, a XVIth Century Leader of the Portugue-
se Nation in Antwerp and in Pesaro”: Sefarad 59, 1 (1999), pp. 89-93; IDEM, 
(2011), pp. 494-497.
11 - Cf. R. SEGRE (1985), pp. 211-215 (Inventarium omnium bonorum mobilium 
doctoris Amati hebrei portugaliensis).
12 - Curat. Medicin. 5 (carta dedicatória inicial).
13 - Sobre as actividades de Abraão Catalano e as relações da sua família com 
o famoso Manuel Lopes Bichacho, cf. A. di LEONE LEONI (1999), pp. 86-87 e 
93-94.
14 - Seguimos, com pequenas adaptações, a tradução das Centúrias de Curas 
Medicinais de Amato Lusitano, vol. III, pp. 159-160, da autoria de F. CRESPO.
15 - Para a análise do número aproximado de cristãos-novos envolvidos em 
todo o longo processo que acabaria nos autos-de-fé de Abril a Junho de 1556, 
cf. A. TOAFF (1974), pp. 264-265; R. SEGRE (1985), pp. 184-185; A. di LEONE 
LEONI (2011), pp. 487-497.
16 - A. TOAFF (1974), pp. 263-280, apresenta o estudo das fontes hebraicas 
para a história dos dramáticos acontecimentos de Ancona.
17 - Cf. P. C. IOLY ZORATTINI (2001-2002), pp. 39-51.
18 - Cf. A. di LEONE LEONI, The Hebrew Portuguese Nations in Antwerp and 
London at the Time of Charles V and Henry VIII: New Documents and Interpre-
tations. Jersey City, Ktav, 2005, p. 101; IDEM, (2011), pp. 493-494.
19 - Cf. A. TOAFF (1974), p. 265.
20 - ASCDF, Decreta, 1548-1558, fl. 36. Cf. P. C. IOLY ZORATTINI (2001-2002), 
p. 49. Estamos gratos ao Prof. P. C. Ioly Zorattini pela amabilidade de nos 
ter facultado cópia dos documentos por ele apresentados, nos quais surge 
referenciado Yacob Cohen.
21 - Sobre a notável figura de Henrique Pires, alias Yacob Cohen, cf. A. M. 
L. ANDRADE, ‘PIRES, Henrique’: Dizionario storico dell’Inquisizione, diretto da 
Adriano Prosperi con la collaborazione di Vincenzo Lavenia e John Tedeschi. 
Pisa, Edizioni della Normale, 2010, vol. 3.
22 - Diogo Pires, Cato Minor siue disticha moralia ad Ludimagistros Olysippo-
nenses […]. Venetiis, apud Felicem Valgrisium, 1596, p. 194.
23 - Tradução de A. C. RAMALHO, “Lúcio, poeta-fantasma e Luís de Camões”: 
A. C. RAMALHO, Para a História do Humanismo em Portugal – I. Coimbra, Cen-
tro de Estudos Clássicos e Humanísticos – I.N.I.C., 1988, pp. 141-143. Veja-
se a minuciosa análise feita a esta ode por C. A. ANDRÉ, Mal de ausência: o 
canto do exílio na lírica do humanismo português. Coimbra, Minerva, 1992a, 
pp. 424-427.
24 - Sobre as pressões diplomáticas exercidas sobre o Papa Paulo IV, no de-
correr do processo inquisitorial, cf. A. TOAFF (1974), pp. 265-267.
25 - No que respeita ao boicote do porto de Ancona e às suas consequências, 
cf. A. TOAFF (1974), pp. 267-269; A. di LEONE LEONI, “Alcuni esempi di quoti-
diana imprenditorialita tra Ferrara, Ancona e Venezia nel 16. Secolo”: Zakhor 
– Rivista di Storia degli Ebrei d’Italia 4 (2000), pp. 78-84.
26 - Sobre os motivos de ordem económica que estiveram por detrás da inicia-
tiva de Paulo IV, cf. A. TOAFF (1989), pp. 137-138.
27 - Cf. A. di LEONE LEONI (2005), pp. 101-103.
28 - Sobre os destinos dos membros da família Pires após a tragédia de Anco-
na, cf. A. di LEONE LEONI (2011), pp. 293-295.
29 - Há, pelo menos, dois processos da Inquisição de Lisboa em que são 
denunciadas as actividades de Duarte Henriques e de Simão Henriques por 
terras italianas. Referimo-nos ao processo de Henrique Nunes, alias Abraham 
Benveniste (IAN/TT, Inquisição de Lisboa, Processo 2931) e ao de Lopo Luís 

de Leão (IAN/TT, Inquisição de Lisboa, Processo 5817). Veja-se a análise de 
ambos os processos feita por E. LIPINER, Os Baptizados em Pé. Estudos acerca 
da origem e da luta dos Cristãos-Novos em Portugal. Lisboa, Vega, 1998, pp. 
59-71.
30 - Sobre as actividades e a genealogia de Henrique Nunes, alias Abraham 
Benveniste Righetto, cf. B. PULLAN, “‘A Ship with Two Rudders’: ‘Righetto Mar-
rano’ and the Inquisition in Venice”: The Historical Journal 20, 1 (1977), pp. 
25-58; P. C. IOLY ZORATTINI, “Anrriquez Nunez alias Abraham alias Righetto: 
a Marrano Caught Between the S. Uffizio of Venice and the Inquisition of Lis-
bon”: A. TOAFF – S. SCHWARZFUCHS (eds.), The Mediterranean and the Jews: 
Banking, Finance and International Trade (XVI-XVIII Centuries). Ramat-Gan, 
Bar-Ilan University Press, 1989, pp. 291-307; H. P. SALOMON – A. di LEONE 
LEONI, “Mendes, Benveniste, De Luna, Micas, Nasci: the State of the Art (1532-
1558)”: The Jewish Quarterly Review 88, n.º 3-4 (January-April 1998), pp. 167 
168 e 210-211.
31 - IAN/TT, Inquisição de Lisboa, Processo 2931, fl. 81. Veja-se a transcrição, 
in extenso, do processo de Henrique Nunes em P. C. IOLY ZORATTINI (cura di), 
Processi del S. Uffizio di Venezia contro Ebrei e Giudaizzanti (1570-1572), vol. 
III (Collana: Storia dell’Ebraismo in Italia – Studi e testi, vol. 5). Firenze, Leo S. 
Olschki, 1984, pp. 219-286.
32 - IAN/TT, Inquisição de Lisboa, Processo 5817, fls. 18v-19.
33 - P. C. IOLY ZORATTINI (cura di), Processi del S. Uffizio di Venezia contro 
Ebrei e Giudaizzanti (1571-1580), vol. IV (Collana: Storia dell’Ebraismo in Italia 
– Studi e testi, vol. 6). Firenze, Leo S. Olschki, 1985, vol. IV, p. 47.
34 - P. C. IOLY ZORATTINI (cura di), Processi del S. Uffizio di Venezia contro 
Ebrei e Giudaizzanti. Appendici, vol. XIII (Collana: Storia dell’Ebraismo in Italia 
– Studi e testi, vol. 18). Firenze, Leo S. Olschki, 1997, p. 193.
35 - Cf. A. di LEONE LEONI (1999), p. 91, nota 66.
36 - Sobre a datação e as circunstâncias da chegada de Diogo Pires a Ragusa, 
cf. M. LEMOS, “Amato Lusitano – novas investigações”: Arquivos de Histó-
ria da Medicina Portuguesa 6 (1915), pp. 37-38; C. A. ANDRÉ, Um judeu no 
desterro: Diogo Pires e a memória de Portugal. Coimbra, Centro de Estudos 
Clássicos e Humanísticos da Universidade de Coimbra – I.N.I.C., 1992b, pp. 
21-22. A maior parte dos biógrafos aponta o ano de 1558 como a data prová-
vel de chegada do humanista português a Ragusa, cf. J. P. S. CARVALHO, “De 
Évora a Ragusa: a peregrinação sem regresso de Didacus Pyrrhus Lusitanus”: 
O Instituto 140-141 (1980-1981), p. 86; C. A. ANDRÉ (1992a), pp. 400-401; G. H. 
TUCKER “To Louvain and Antwerp, and Beyond: the Contrasting Itineraries of 
Diogo Pires (Didacus Pyrrhus Lusitanus, 1517-99) and João Rodrigues de Cas-
telo Branco (Amatus Lusitanus, 1511-68)”: L. DEQUEKER – W. VERBEKE (eds.), 
The Expulsion of the Jews and their Emigration to the Southern Low Countries 
(15th-16th C.). Leuven, Leuven University Press, 1998, p. 112. Estamos em crer, 
porém, que a chegada tem de ser colocada antes dessa data, tal como M. 
Lemos defendeu através da datação das curationes de Amato Lusitano.
37 - Sobre a permanência de Amato Lusitano em Ragusa, cf. J. TADIĆ, Jevre-
ji u Dubrovniku do polovine XVII stoljeća. Sarajevo, »La Benevolentia«, 1937, 
pp. 275-297; L. GLESINGER, “Amatus Lusitanus à Raguse”: Estudos de Castelo 
Branco 28 (1968), pp. 158-178; IDEM, “Dubrovački Liječnik Amatus Lusita-
nus”: Zbornik Jevrejski Istorijski Muzej 1 (1971), pp. 291-312.
38 - Curat. Medicin. 6.30. Tradução de C. A. ANDRÉ (1992b), p. 22.
39 - Outras famílias portuguesas mantinham relações estreitas com a repú-
blica de Ragusa. No que concerne a D. Grácia Naci, veja-se o trabalho de M. 
ORFALI, “Doña Gracia Mendes and the Ragusan Republic: The Successful Use 
of Economic Institutions in 16th-Century Commerce”: E. HOROWITZ – M. ORFALI 
(eds.), The Meditteranean and the Jews: Society, Culture and Economy in Early 
Modern Times. II. Ramat-Gan, Bar-Ilan University Press, 2002, pp. 175-202.
40 - Cf. M. LEMOS (1915), p. 11. Sobre os motivos que levaram Amato a sair 
de Ragusa, provavelmente por razões de inveja profissional, cf. L. GLESINGER 
(1968), pp. 158-178.
41 - Diogo Pires, Cato Minor (1596), p. 163. Reproduz-se a tradução de A. C. 
RAMALHO (1985), 217. Para uma análise do epitáfio, cf. também C. A. ANDRÉ 
(1992b), 104-107.

** Este trabalho foi desenvolvido no âmbito do projecto de inves-
tigação «Dioscórides e o Humanismo Português: os Comentários 
de Amato Lusitano» do Centro de Línguas e Culturas da Universi-
dade de Aveiro, financiado por Fundos FEDER através do Programa 
Operacional Factores de Competitividade – COMPETE e por Fundos 
Nacionais através da FCT – Fundação para a Ciência e a Tecnologia, 
no âmbito do Projecto FCOMP-01-0124-FEDER-009102. Este artigo re-
sulta de uma revisão, actualização e aprofundamento de uma parte 
do cap. 4 (I Parte) de A. M. L. ANDRADE, O Cato Minor de Diogo Pires 
e a Poesia Didáctica do séc. XVI, Aveiro, Universidade de Aveiro – 
Departamento de Línguas e Culturas, 2005 (reprodução policopiada 
– dissertação de doutoramento).

* Centro de Línguas e Culturas Universidade de Aveiro



\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\//////////////////////////////////////////////////////////////////////////

28

Entre 1536, ano em que saiu a lume, em Antuér-

pia,  o Index Dioscoridis, e 1553, ano em que foi editada 

a primeira edição das Enarrationes, em Veneza, Amato 

Lusitano teve tempo para atentar nos problemas     téc-

nicos que atrapalharam, de forma muito evidente, a 

primeira edição da sua obra e, sobretudo, teve tempo 

para aprofundar todo um vasto conjunto de conhe-

cimentos com vista à republicação do seu trabalho. 

A isto não é estranho também, naturalmente, o seu 

amadurecimento pessoal já que o Index é publicado 

quando ele é ainda muito jovem.

Como se sabe, é muito comum que as edições do 

século XVI apresentem problemas a que poderíamos 

chamar ‘técnicos’ no que ao texto diz respeito — e 

isso mesmo acontece, por maioria de razão, com as 

que eram feitas em tipografias de menor qualidade 

ou com menores recursos ou com as que não podiam 

ser devidamente acompanhadas pelos autores por se 

realizarem, por exemplo, em locais muito afastados 

daqueles em que se encontravam os autores, como 

acontece com a edição do Index.

O caso desta obra de Amato Lusitano não escapou 

a este fado e ele próprio mais tarde se irá queixar dis-

so. De facto, a correção do texto deixa muito a desejar 

quer em termos de ‘gralhas tipográficas’ — que, às 

vezes, deixam o texto quase incompreensível — quer, 

sobretudo, ao nível da utilização da pontuação. Cos-

tumo dizer, em ar de brincadeira , mas com evidente 

exagero, que, para cada página desta obra, os tipó-

grafos pegaram numa mão cheia de sinais de pontu-

ação e lançaram-nos sobre ela, fazendo com que, em 

muitas circunstâncias, eles caíssem onde calhou.

Mas, para além de uma evidente melhoria da edição 

em termos do que hoje chamaríamos ‘revisão de texto’, 

o contributo fundamental de Amato na transição do 

Index para as Enarrationes foi uma reformulação pro-

funda da obra. De facto, há, desde logo, a assinalar 

um dado importantíssimo: a transição dos dois livros 

do Index para os cinco das Enarrationes; mas, além 

disso, nos dois primeiros livros que se mantiveram 

paralelos, houve, na maior parte dos casos, um refazer 

do texto (mesmo quando, em algumas situações, não 

se alteraram muito os tópicos apresentados) e ainda, 

Amato Lusitano: entre o Index 
Dioscoridis (1536) e as Enarrationes (1553)

**

João Manuel Nunes Torrão*

a outro nível, a incorporação de forma muito mais 

evidente e personalizada do seu contributo pessoal.

Embora possamos dizer que, no Index, o contributo 

pessoal do autor já aparente aparecer de forma notória 

através da rubrica Iuditium nostrum, que poderíamos 

traduzir por ‘a nossa opinião’ ou expressão equiva-

lente, teremos de concordar que, no mínimo, na maior 

parte dos casos, esta ‘opinião’ é basicamente a opinião 

comum na época, embora, obviamente, seja parti-

lhada por Amato. Contudo, a situação, a este nível, é 

ainda mais restrita — daí que tenhamos dito ‘aparente 

aparecer’ —, porque, em várias situações,   o texto uti-

lizado na rubrica Iuditium nostrum mais não é do que 

uma parte do texto que Marcelo Virgílio apresenta 

na sua edição como tradução latina do texto de Dios-

córides2.

Já nas Enarrationes, a opinião pessoal do autor 

aparece de forma explícita quer através dos pronomes 

pessoais ego e nos, quer através da utilização de for-

mas verbais correspondentes a estas duas pessoas 

gramaticais, quer ainda pelo uso da expressão mea 

sententia ‘na minha opinião’. Além disso, esta opinião 

pessoal é reforçada por um conjunto de elementos 

que remetem ou para a vivência pessoal do autor ou 

para conhecimentos mais gerais, mas que eram espe-

cíficos de Portugal ou da Península Ibérica desta época. 

Por exemplo, no texto das Enarrationes que me coube 

em sorte trabalhar, encontrei, pelo menos vinte e 

oito referências explícitas a conhecimentos que estão 

diretamente relacionados com os Descobrimentos           

portugueses o que coloca Amato Lusitano ou um outro 

habitante de Portugal em posição privilegiada para os 

conhecer em primeira mão, como, em alguns casos, 

teremos oportunidade de ver um pouco mais adiante.

No âmbito da temática desta mesa redonda, vou 

ater-me agora ao trabalho específico que estou a de-

senvolver, embora me pareça, atendendo a algumas 

pequenas pesquisas feitas no resto da obra, que 

muitos dos elementos que vou apresentar poderão 

transpor-se, mutatis mutandis, para os restantes textos.

Tendo como referência o Index, estou a trabalhar 

o final do primeiro livro e o início do segundo, abran-

gendo, no livro primeiro, desde a Filologia 152 (que 



29

trata do Loto) até à Filologia 163 (que trata do Lepídio) 

e, no livro segundo, da Filologia1 (que trata das Cantá-

ridas) até à Filologia 23 (que, no Index, trata do açúcar 

ou, mais propriamente, de um produto algo parecido 

com ele e, nas Enarrationes, trata do mel).

No caso das Enarrationes, Amato Lusitano introduziu, 

no início do livro segundo, cinquenta e três entradas 

novas que não existiam no Index e que estão a ser tra-

balhadas por outro colega.

O texto inclui uma série de plantas, frutos, animais   

e produtos (lotus, cornus, sorba, prunus, unedo, amyg-

dalum, pistacium, cantharides,salamandra, araneus, 

mures, lac, caseus, lana, fel, sanguis, etc., etc..)

Para podermos ficar, desde já, com uma ideia de     

algumas alterações introduzidas por Amato Lusitano, 

vou apresentar alguns elementos, sem a preocupação 

de ser exaustivo:

1. em texto corrido, passado em computador, basi-

camente no mesmo formato entre as duas edições, o 

texto do Index que está a meu cargo tem dez páginas e 

o das Enarrationes aumenta para vinte e nove;

2. além disso, as entradas não são exatamente as 

mesmas variando também em número, embora de forma 

ligeira: o Index tem 36 entradas e as Enarrationes têm 

trinta e nove;

3. ao nível interno, no Index, as referências a Dios-

córides aparecem, inicialmente, destacadas, sob o 

título Historia Dioscoridis, mas, por vezes, Amato    

volta ao autor grego no decorrer do seu comentário 

para concordar ou discordar, enquanto, nas Enarratio-

nes, estas referências aparecem sempre dispersas ao    

longo dos diversos textos. Assim, não sendo possível 

fazer uma comparação completamente direta, sempre 

podemos constatar, em termos de comentário, no     

Index, aparecem onze e, nas Enarrationes, trinta;

4. as referências a autores antigos são cerca de      

70 no Index e aumentam para perto de 100 nas Enar-

rationes;

5. as referências a autores modernos seguem,  

também, esta linha já que o Index apresenta 16 e as 

Enarrationes apresentam cerca de 20;

6. onde se nota uma diferença muito assinalável   é 

nas referências de caráter mais pessoal que são  prati-

camente inexistentes no Index (1 ou 2), enquanto, nas 

Enarrationes, disparam para, pelo menos, 28;

7. ao contrário do que acontece normalmente, 

o texto sobre o sangue é muito mais reduzido nas 

Enarrationes do que no Index: para ficarmos com uma 

ideia as Enarrationes apresentam 59 linhas, enquanto 

o   Index ultrapassa ligeiramente o triplo, 179 linhas. 

No entanto, nas Enarrationes, Amato termina o seu 

texto a remeter para o que escreveu no Index:

“Reliqua vero de sanguine, olim abunde disseruimus, 

in hoc quoque capite, praecipue quaerendo an sanguis 

anima esset.”2 

***

“As restantes coisas sobre o sangue já as apresentámos, 

em tempos, de forma abundante, neste mesmo capítulo, 

indagando, sobretudo, se o sangue é a alma.”

Estes dois textos sobre o sangue, que ainda se 

encontram numa fase algo embrionária da tradução, 

são extremamente interessantes, embora, em alguns 

pontos, de difícil tradução. De facto, nomeadamente 

no Index, onde o autor se espraia muito mais sobre 

o assunto, Amato constrói uma autêntica teia com as 

opiniões de inúmeras personagens que aproveita para 

corroborar ou para contradizer, servindo-se de uma 

panóplia enorme de textos e autores desde textos 

bíblicos a autores clássicos, científicos e literários, e 

não se esquecendo de autores cristãos e árabes: Moi-

sés, Anaxágoras, Pitágoras, Galeno, Platão, Aristóteles, 

Cícero, Virgílio, Santo Agostinho, Santo Ambrósio, S. 

Gregório, Averróis, Avicena entre muitíssimos outros;

8. as referências a conhecimentos provenientes 

dos descobrimentos passa a ser também uma marca 

distintiva das Enarrationes. De facto, no Index, no texto 

que estou a trabalhar, apenas uma vez aparece uma 

menção deste género a propósito do Sicómoro para 

confirmar que não é conhecido em Portugal, mas que 

existe em abundância na Índia de acordo com infor-

mações solicitadas a pessoas que de lá regressaram 

a Portugal:

“ut nobis quaerentibus qui ex India reversi sunt in Lusi-

taniam affirmarunt.”

***

“Como nos afirmaram, em resposta às nossas pergun-

tas, aqueles que da Índia voltaram a Portugal.”

Já nas Enarrationes aparecem, pelo menos, oito 

referências deste género, sendo que uma delas tem 

a ver com informações transmitidas pelos Espanhóis 

sobre o Peru (a propósito do crocodilo). Assim, neste 

âmbito, há:

- várias referências à Índia (retoma-se a que já exis-

tia no Index desta vez reforçada com uma referência a 

Alexandria, volta-se a utilizá-la numa referência late-

ral no texto sobre a urina e ainda mais duas vezes no 

texto sobre o mel, uma a propósito do próprio mel e a 

outra sobre o açúcar); 

- várias referências à ilha de S. Tomé (primeiro, no 

texto sobre os lagartos que, como o próprio Amato diz, 

por serem tão grandes, devem estar mais próximos dos 



///////////////////////////////////////////////////////////////////////       \\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\30

crocodilos; depois, esta ilha volta a ser falada quando 

trata dos crocodilos, e, mais tarde, quando trata do 

mel e fala sobre o açúcar — duas referências), duas 

referências à ilha da Madeira a propósito do açúcar no 

texto sobre o mel, uma referência ao Brasil também 

sobre o açúcar, três referências às ilhas Canárias (com 

referências aos lagartos e ao açúcar). Sublinhe-se que 

as Canárias aparecem designadas por três nomes di-

ferentes: Caprariae; Fortunatae e Canariae.

Merece destaque ainda: uma referência a Estremoz 

(in oppido Stremonio, quod non longe ab urbe Ebora 

distat ‘ no lugar de Extremoz, que não fica muito longe 

da cidade de Évora’) por causa da existência nessa 

localidade de uma espécie de bruxa;

- uma referência a Oeiras (ex oppido Hueiras dicto’ 

do lugar chamado Oeiras’) por causa da qualidade do 

mel proveniente dessa localidade; e ainda o nome 

dado a um espécie de cantáridas, a Buprestis, a que, 

em Portugal se chamava ‘rebenta boi’ – rumpentem 

bovem, que é, aliás, um nome que, nos meus tempos 

de criança, ainda se usava para um inseto que, nesta 

altura, pelo menos, não consigo identificar.

Poderemos sublinhar a maior parte das indicações 

anteriores através da utilização da tabela seguinte:

Sublinhe-se ainda a apresentação que é feita pelo 

autor de duas receitas, indicando as quantidades e 

a maneira de fazer: uma para uma pomada para as 

mãos que tem por base gordura de vários animais e 

outra para um produto em que se utilizava o fel de 

touro, bode ou boi e que serviria para matar vermes, 

nomeadamente as lombrigas nas crianças.

Permitam-me, para terminar que apresente dois 

problemas com que me deparei como tradutor.

1. Ao tentar traduzir as palavras cornus e corna, 

encontrei nos dicionários portugueses a palavra ‘pilri-

teiro’, que, aliás, tem algumas caraterísticas comuns 

com a árvore apresentada e que tem o nome científico de 

Crataegus laevigata; contudo, numa pesquisa posterior 

verifiquei que não podia ser esta planta, mas que de-

verá ser antes uma outra que dá pelo nome científico 

de cornus sanguinea. Estamos, como é óbvio, perante 

uma das múltiplas situações em que os conselheiros 

científicos do nosso projeto que pertencem a outras 

áreas terão de nos dar a sua preciosa colaboração.

2. na entrada do Index sobre as amendoeiras,    

aparece este texto: et savic earum est commovens    

color sua dulcedine.

Ora, este texto levantou-me dois problemas: em 

primeiro lugar, não sabia, na altura, o que poderia 

ser savic e as primeiras pesquisas que fiz não me 

ajudaram em nada, sobretudo porque a palavra não         

aparece mencionada em nenhum dos dicionários a 

que tive acesso; depois, a frase, em termos sintáticos 

era, pura e simplesmente, intraduzível.

Depois de muitas outras pesquisas e de várias tro-

cas de impressões com os colegas, acabaram por se 

resolver os dois problemas:

savic (que é um termo técnico, talvez originário do 

Árabe — ainda é necessário confirmar esta hipótese) 

significa ‘a farinha feita a partir de sementes previa-

mente torradas’:

e a frase transcrita tinha um erro que a tornava     

intraduzível: em vez de color que não faz qualquer 

sentido, deveria estar choleram que lhe dá pleno senti-

do e resolve os problemas sintáticos.

“et savic earum est commovens choleram sua dulce-

dine.”

***

“E o seu savic perturba a cólera com a sua doçura.”

Notas:
1 - Esperamos poder demonstrar esta nossa posição em texto a apresentar 
ainda este ano, para ser publicado numa revista de estudos clássicos.
2 - Enarratio 74, in fine.

** Este trabalho foi desenvolvido no âmbito do projeto de investigação “Dios-
córides e o Humanismo Português: os Comentários de Amato Lusitano” do 
Centro de Línguas e Culturas da Universidade de Aveiro, financiado por Fundos 
FEDER através do Programa Operacional Fatores de Competitividade – COM-
PETE e por Fundos Nacionais através da FCT – Fundação para a Ciência e a 
Tecnologia, no âmbito do Projeto FCOMP-01-0124-FEDER-009102.

* Centro de Línguas e Culturas, Universidade de Aveiro



\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\//////////////////////////////////////////////////////////////////////////

31

O projeto «Dioscórides e o Humanismo Português: 

os Comentários de Amato Lusitano», do qual fazemos 

parte como tradutor, pretende, como principal objetivo, 

a tradução e comentário dos dois livros em que Amato 

Lusitano analisou o texto De materia medica de Dioscó-

rides, ou seja, o Index Dioscoridis1 e as Enarrationes2. A 

tradução destes dois textos cria uma série de problemas 

ao tradutor, que a cada passo se defronta com sérias 

dificuldades de diverso teor.

Algumas destas dificuldades são partilhadas pelos 

dois textos; trata-se, sobretudo, da identificação das 

espécies mencionadas e da identificação das citações 

vagas que Amato constantemente faz. Mas a estas devem 

ser acrescentadas mais duas questões problemáticas 

no Index: a enorme quantidade de gralhas do texto, 

produto de uma péssima tarefa de edição da parte do 

impressor, e a própria inexperiência de João Rodrigues. 

Com efeito, se as Enarrationes podem ser consideradas 

uma obra madura, segundo a feliz definição que se re-

petiu muitas vezes num recente encontro em Lisboa, o 

Index é uma obra de juventude, quando apenas contava 

25 anos de idade. Malgrado os conhecimentos teóri-

cos e práticos que João Rodrigues de Castelo Branco 

demonstra na sua escrita e o domínio da língua latina 

que evidencia já desde as suas primeiras obras, é evi-

dente que a maturidade com que se escreve um texto 

aos 42 anos não é a mesma que se possui aos 25. Nem, 

por outro lado, se goza do mesmo prestígio, o que tem 

uma inquestionável influência no cuidado que os edi-

tores mostram na preparação do texto impresso. Neste 

pequeno texto vamos escolher três entradas dos dois 

comentários ao texto de Dioscórides do humanista al-

bicastrense para realizar uma comparação que permita 

verificar a evolução entre dois textos redigidos em mo-

mentos muito diferentes da vida do autor.

Sabemos que o próprio João Rodrigues estava muito 

descontente com os resultados da sua publicação, 

ainda que ele atribua a culpa a alguém não identificado 

a quem tinha encomendado a tarefa da correção; e 

que, tal como diz no prólogo ao leitor, esteve a ponto de 

não publicar a obra:

“Ad lectorem. Ne forsan mireris, optime lector, quonam 

consilio factum sit, ut tantum duos nunc priores libros 

emittamus, cum tamen quatuor omneis me emissurum in 

praefactione pollicerer, scito a nobis non temere id factum 

fuisse, adeo enim liber a quodam (nomen subticebo) cui 

corrigendi absens provinciam demandaram, depravatus 

erat ut parum abfuerit quin in totum suppremeremus. Ne 

tamen omnino opus iam diu ab aliquot amiculis petitum, 

Do Index às Enarrationes**

Um esboço de estudo comparativo através de quatro entradas

Carlos de Miguel Mora*



32

illis quasi invidere viderer, permisimus utcunque hos 

duos in lucem exire. Tu vero lege libenter, et caeteros in 

dies expecta.”

***

«Ao leitor: para que não te surpreendas, amável lei-

tor, por que razão publicámos tão-só os dois primeiros 

livros, quando eu havia prometido no prefácio que iria 

publicar os quatro, fica a saber que não o fizemos sem 

motivo, porque o livro foi de tal forma corrompido por 

um certo indivíduo (omitirei o nome) a quem eu havia 

incumbido de fazer as correções na minha ausência, 

que estivemos a ponto de eliminá-lo na sua totalidade. 

Mas, para que não parecesse que privava por completo 

da obra alguns amigos que a andavam a solicitar desde 

há algum tempo, consentimos que estes dois livros 

viessem a lume fosse como fosse. Peço-te que os leias 

com benevolência e que aguardes pelos restantes para 

mais tarde»3. 

Obviamente, há muito de tópico nesta declaração, 

mas por ser um tópico não deixará de ser verdade.    

Podemos imaginar que grande parte da culpa pelas 

inúmeras gralhas do texto cabe ao corretor, ainda que 

o autor não esteja isento de responsabilidade, como 

é evidente. Além dos deslizes que se podem encontrar 

é clara a precipitação como foi concebido o livro, o 

que se pode ver no simples facto de não ter feito uma 

tradução das entradas de Dioscórides, tendo antes 

aproveitado a tradução de Marcelo Virgílio , abre-

viada, pois em muitas ocasiões o texto é ferozmente 

podado, e ainda no facto de ter aproveitado alguns 

comentários deste autor. Como é sabido, a estrutura 

do Index apresenta três entradas para cada elemento, 

onde se inserem, sucessivamente, os nomes da planta 

em diversas línguas, o texto de Dioscórides e a opinião 

de Amato. Temos que confessar ter sofrido alguma 

desilusão quando, depois de ter a certeza da origi-

nalidade de Amato quando apresentava certos dados, 

comprovámos que a achega já se encontrava em   

Marcelo Virgílio.4

Através de alguns exemplos poderemos ver as defi-

ciências do Index quando comparado com a outra obra 

de maior fôlego, as Enarrationes. Nos comentários do 

seu primeiro trabalho, quando fala da erva sabina, 

Amato expõe “a sua opinião”:

“Plinius Naturalis Historiae libro xxiiii capitulo undecimo 

herba sabina brathy appellata a Graecis, duorum generum 

est, altera thamaricae similis folio est, altera cupresso, qua 

ex re quidam creticam cupressum dixerunt. Haec savina fa-

miliaris omnibus est, quae folio cupressi perpetuo virenti 

est, quare in thopiariis non innmerito continue reperitur.”5 

***

«Plínio (Nat. Hist. 24.11) diz que os gregos chama-

ram brathy à sabina e que esta é de dois tipos, uma 

semelhante à tamargueira pela sua folha e outra ao ci-

preste, razão pela qual alguns a denominaram cipreste 

cretense. Para todos é bem conhecida esta sabina que 

é de um tipo de folha de cipreste permanentemente 

verde; não é, portanto, por acaso que se encontra  

sempre nos vergéis.»

É discutível, em qualquer caso, não só a originali-

dade de João Rodrigues, mas também a pertinência de 

incluir as palavras de Plínio sob a epígrafe de “a nossa 

opinião”. Mas a originalidade de Amato ainda se vê 

mais severamente questionada se atendermos a que 

a citação é quase literal, excetuando a frase final, de 

Nat. Hist. 24.61 (nas edições modernas; Amato pode 

estar a usar uma edição onde esse texto aparece em 

24.11). Podemos ir além disso e verificar que, no texto 

de Plínio, à frase herba sabina…dixerunt, a transcrita 

por Amato, se segue esta outra: a multis in suffitus pro 

ture adsumitur (“muitos usam-na para perfumar, em 

vez de incenso”). Ora, precisamente Marcelo Virgílio, 

no seu comentário à erva sabina, depois de falar dos 

seus usos terapêuticos, acrescenta esta informação:

“Nolumus et illud relinquere quod Plinius de sabina her-

ba ait: utilis in suffitus pro thure assumitur.”6  

***

«Também não queremos deixar de apontar o que Plínio 

diz a propósito da erva sabina: é útil quando se utiliza 

para perfumar em vez de incenso.»

Tendo em conta que o texto da epígrafe Historia 

Dioscoridis está retirado da tradução de Marcelo     

Virgílio, torna-se inevitável suspeitar que Amato leu o 

excerto de Plínio citado por este mesmo autor no seu 

comentário e que, a partir dessa leitura, o humanista 

português introduziu a frase imediatamente anterior, 

no texto da Naturalis Historia, dentro do seu próprio 

comentário.

Nas Enarrationes podemos ver que a entrada da 

erva sabina merece alguns comentários pessoais, 

onde critica que alguns confundam a sabina com a se-

lago (licopódio selago, um tipo de feto). As fontes são 

agora mais diversas e, além de Plínio, cita excertos de 

Galeno7.

Interessante é também a opinião de Amato (epígrafe 

Iuditium Nostrum) sobre o cedro:

“Cedrus arbor iunipero non absimilis, folio tamen 

spinosiore et duriore fructu, etiam simili, humilior 



33

tamen ut Theophrastus tertio de plantarum historiis 

refert, quanquam tamen quas cedri vidimus arbores 

in insula praecipue Maderiae ac omnium inferiorum 

regis Lusitaniae insularum multo maiores iunipero 

erant, atque earum baccae maiores durioresque 

iuniperi, quas cedrides Graeci dicunt, unde cedri 

diversa genera esse facile est comprehendere.”8 

***

«O cedro é uma árvore não muito diferente do zimbro, 

ainda que de folha mais espinhosa, e de fruto mais 

áspero, mas semelhante. Segundo diz Teofrasto no 

livro terceiro da sua História das plantas, é mais pe-

queno, ainda que os cedros que vimos sobretudo na 

ilha da Madeira e nas ilhas mais setentrionais do Rei 

de Portugal eram muito mais altos do que o zimbro 

e os seus bagos eram maiores e mais ásperos que 

os desta árvore (os gregos chamam-nas “cédrides”), 

donde é possível deduzir com facilidade que existem 

distintos tipos de cedro». 

A distinção entre cedro, zimbro e ainda outras      

espécies como o larício, um tipo de pinheiro, não está 

muito clara nos comentadores do texto de Dioscórides; 

todos coincidem em que cedro e zimbro são plantas 

muito próximas9 e até irmãs10. Poderíamos pensar que 

a parte original do médico albicastrense é aquela em 

que menciona a ilha da Madeira, porque certamente 

seria mais fácil para um português conhecer estas 

árvores do que para os comentadores italianos de 

Dioscórides. No entanto, é com alguma tristeza que 

verificámos que a indicação já se encontra em Marcelo 

Virgílio. Afirma este autor quando comenta o cedro:

“Curavimus nos frondes et baccas ex Materiae insula 

quae ultra Gades est nobis apportari. Oculatique testes 

sumus non differre cedri folium a iuniperi folio: eadem 

longitudine latitudineque, iisdem aculeis et eodem 

olore esse; baccas tamen cedri maiores, duriores et 

in maturitate viridiore colore quam in nostris iuniperis 

videantur. Retulerunt etiam ex ea insula quae cedris 

abundat ad nos reversi magnitudinem arboris altitudi-

nemque tantam esse ut maximi etiam navigii conficien-

do malo arbor una satis sis.”11 

***

«Tivemos o cuidado de fazer trazer até nós folhas e ba-

gos desde a ilha da Madeira, que fica para lá de Cádis. 

E vimos com os nossos próprios olhos que a folha do 

cedro não é diferente da do zimbro: é do mesmo com-

primento e largura, tem as mesmas espinhas e o mesmo 

cheiro; ao invés, os bagos do cedro são maiores, mais 

rijos e de uma cor mais verde, quando estão maduros, 

dos que se veem nos nossos zimbros. Além disso, os que                          

regressavam até nós daquela ilha copiosa de cedros   

relataram que o diâmetro e a altura da árvore eram tão 

enormes que uma só árvore chega para fabricar o mas-

tro até do navio mais colossal.»

Comparando os dois textos apercebemo-nos de 

que a comparação entre os cedros europeus e os da 

ilha da Madeira já se encontrava no tratadista italiano, 

e de que Amato utiliza, na sua descrição, parte do lé-

xico já usado por Marcelo Virgílio (por exemplo, bac-

cae maiores durioresque). Amato limita-se a afirmar, 

como testemunha direta, aquilo que em Virgílio é uma 

informação em segunda mão: o italiano diz que lhe 

contaram sobre o tamanho destas árvores, que ele 

não viu, pois teve de se contentar com os bagos e as 

folhas; João Rodrigues afirma vidimus, respondendo 

com certeza ao retulerunt (“relataram”) do humanista 

italiano. E até é possível que esse empenho em se 

mostrar como testemunha ocular possa ter vindo da 

afirmação de Virgílio oculati testes sumus. A indicação 

do italiano pode ter dado azo à resposta do humanista 

albicastrense, pois se um deles é testemunha dos 

bagos, o outro é testemunha das próprias árvores.

Nas Enarrationes o desenvolvimento do tema será 

totalmente diferente12. Além da extensão, muito maior, 

podemos comprovar um grande cuidado na identifica-

ção das fontes, isto é, de outros autores que escreve-

ram sobre o mesmo tema, uma descrição pormenori-

zada da árvore e dos seus usos terapêuticos e, ainda, 

como parte mais original, por não se encontrar noutros 

comentadores de Dioscórides, uma taxonomia de resi-

nas de cedro e similares, classificadas segundo a sua 

capacidade de dissolução em óleo ou em água.

Temos de dizer que os maiores problemas radicam, 

no entanto, nesses traços de originalidade em que 

Amato se afasta das suas fontes. Nestes casos, iden-

tificar o sentido das palavras do humanista português 

torna-se uma tarefa complexa. Por exemplo, quando 

fala do plátano reproduz o percurso da aclimatação 

desta árvore desde a Jónia, seguindo o relato de       

Plínio de que também é devedor, de outro modo, Mar-

celo Virgílio. Mas a seguir introduz duas informações 

surpreendentes:

“Germani tamen eam Oehrn nominare solent. Nec          

ignoro esse qui illam Brasilium arborem dictitent, quae 

ex Brasilio Guineae Regione ad nos advehitur.“

***

«Os germanos, porém, costumam chamá-lo Oehrn. E 

não desconheço que há quem vá dizendo que o pau-

-brasil é aquela árvore que nos é trazida do Brasil na 

região da Guiné».



34

Podemos levantar logo algumas questões. Em pri-

meiro lugar, não sabemos os motivos do facto de João 

Rodrigues ter introduzido uma citação de Plínio na 

epígrafe filologia. A seguir, é difícil saber a que é que 

se está a referir quando diz Germani, uma vez que os 

nomes dos povos e das línguas são muito imprecisos 

no Index. Por outro lado, confesso não ter encontrado 

em textos da época essa palavra, Oehrn, apesar de 

ter consultado muitos compêndios lexicais de línguas 

germânicas antigas. Mas não é menos difícil saber 

qual o sentido da expressão Nec ignoro esse qui illam 

Brasilium arborem dictitent, quae ex Brasilio Guineae 

Regione ad nos advehitur. Não seria de admirar que 

o texto tivesse alguma gralha. De facto, a presença 

destas é constante no Index. Mas, tentando ler o texto 

sem uma correção forçada, teríamos de supor ou uma 

expressão sintética brasilium em lugar de brasilium 

lignum, que seria mais clara, ou uma cruzamento 

entre as expressões brasilium lignum e brasiliam arbo-

rem, que teria resultado numa expressão brasilium ar-

borem (e, neste caso, a tradução seria “andam a dizer 

que aquela é a árvore do pau-brasil) ou um genitivo 

plural Brasilium de um hipotético Brasilis, “brasilei-

ro”, (que viria a significar: “andam a dizer que se trata 

daquela árvore dos brasileiros”, tradução bem mais 

forçada, mas que podia fazer algum sentido, como 

explicamos mais à frente). Também temos que supor 

um ablativo singular Brasilio de um Brasilium, Brasil, 

apesar de que Brasilia é mais frequente. Quanto à   

expressão “na região da Guiné”, que poderia resultar 

confusa, é bem possível que as palavras de João Ro-

drigues estejam aqui a ecoar o tratado de Alcaçovas 

de 1479, onde se dizia que Portugal tinha direito às 

terras descobertas ao sul das Ilhas Canárias e na na-

vegação “contra a Guiné”. O texto do tratado, muito 

ambíguo, tinha dado azo a interpretações opostas da 

parte dos castelhanos e dos portugueses, pois afir-

mava que os reis de Castela respeitariam o direito 

dos reis de Portugal sobre “todas las yslas que agora 

tiene descubiertas E qualesquier otras yslas que se 

fallaren o conqujrieren de las yslas de canaria para 

baxo contra gujnea”13. A expressão tinha sido traduzida 

para o latim, na bula pontifícia Aeterni Regis de 1481, 

sob a forma seguinte: et insulis quas nunc invenit, et 

quibuscunque insulis que deinceps invenientur aut 

acquirentur, ab insulis de Canaria ultra et citra et in 

conspectu Guinee14. Portanto, a expressão latina po-

dia ser interpretada “à vista da Guiné” e daí podia ser 

considerado que tudo aquilo que estivesse no mesmo 

paralelo estava abrangido pelo texto da bula. A situ-

ação tinha mudado em 1494, em virtude do tratado 

de Tordesilhas, onde se estabelecia “que se haga e 

señale por el dicho mar oceano una raya o ljna dere-

cha de polo a polo, convien a saber del polo artico al 

polo antartico que es de norte a sul”15  a 370 léguas 

a leste de Cabo Verde, mudando assim a controversa 

interpretação do paralelo por uma clara definição de 

meridiano. Apesar disto, Amato pode ter querido lem-

brar que o Brasil era desde antigo uma terra legitima-

mente portuguesa pela sua situação frente às costas 

guineanas.

Contudo, o sentido geral desta entrada do Index é, 

como se pode ver, confuso. O termo germânico que 

o autor apresenta, Oehrn, escapa-nos por completo. 

Como conjetura, podemos supor alguma confusão 

com Ahorn, bordo, árvore de alguma semelhança for-

mal com o plátano (existindo até o acer pseudoplata-

nus, o bordo chamado “falso plátano”), sobretudo se 

lermos Ochrn, que poderia ser uma variante antiga de 

Achorn, com pronúncia velar da aspiração, como se 

faz nalguns dialetos das línguas germânicas, embora 

seja mais fácil acreditar numa confusão de leitura a 

partir de um texto com letras góticas, uma situação 

que não é rara no Index. Quanto à frase seguinte, não 

encontramos nenhum texto, contemporâneo ou pos-

terior a Amato, onde o nome de plátano fosse aplica-

do ao pau-brasil16. Encontramos, sim, confusão entre 

o nome do plátano e o fruto da bananeira (musa em 

latim), como se dá no espanhol atual. Por exemplo, 

no texto do historiador castelhano Oviedo. Gonzalo 

Fernández de Oviedo y Valdés, já em 1526, redige 

uma relação sobre os territórios americanos chaman-

do plátano à planta e fruto da bananeira17. De forma 

mais explícita aparece a indicação na sua obra poste-

rior publicada em 153518:

“Hay una fructa que acá llaman plátanos; pero en la 

verdad no lo son, ni estos son árboles, ni los avia en es-

tas Indias, é fueron traydos á ellas; mas quedarse han 

con este improprio nombre de plátanos. (…) He oydo á 

mercaderes genovesses é italianos é griegos que han 

estado en aquellas partes, é me han informado que 

esta fructa la hay en la India que he dicho, é que assi 

mismo es muy comun en el Egipto, en especial en la 

cibdad de Alexandría, donde á esta fructa llaman musas. 

Assi mismo dice el chronista Pedro Mártir en sus Decadas, 

que esta fructa se llama musas, é que él la vido en Ale-

xandría, y dice que no son plátanos, ni puede alguno con 

verdad decir otra cosa.”

Garcia de Orta, no seu Colóquio dos simples19 iden-

tifica as musas com as bananas, mas não fala dessa 

confusão com o nome de plátano. Mas é interessante 

verificar Carlos Clúsio, na sua versão latina do texto 



35

de Garcia d’Orta, introduz um comentário sobre essa 

troca de nomes, retirado, como afirma o autor, do 

texto de Oviedo que já mencionámos20.

Com os dados que temos, contudo, conjeturar 

sobre as intenções de Amato e o sentido que preten-

dia dar à sua frase afigura-se-nos, pelo menos por 

enquanto, impossível. Nas Enarrationes estes comen-

tários são simplesmente eliminados do texto, talvez 

porque o autor se apercebesse de que as suas ideias, 

quaisquer que fossem, não estavam adequadamente 

formuladas e suficientemente assentes em argumen-

tos lógicos Na entrada do plátano, João Rodrigues 

limita-se a citar as palavras de Plínio, Licinio Muciano 

e Galeno21.

Um exemplo de entrada extremamente compli-

cada de traduzir pela acumulação de gralhas é a do 

freixo22. A gralha mais óbvia e, por isso, menos com-

plicada, é a duplicação de sílaba no nome de Paulo 

de Egina (Aegiginetae).

Antes disso surge o nome de Thurinus. Por seme-

lhança do nome podia tratar-se de Andrea Turini, 

cujo nome latino é precisamente Andreas Thurinus 

e que escreveu pouco antes da publicação do Index 

uma Disceptatiuncula medica adversus opinionem M. 

Curtii de prandii & cænæ ratione, Paris, Chrestien We-

chel, 1534. Em vários passos desta obra parafraseia a 

obra do Paulo de Egina, pelo que poderia ser o autor 

mencionado. Mas, apesar da divergência de nome, o 

autor referenciado é sem dúvida Albanus Torinus, Al-

ban Thorer, autor de uma tradução da obra do Egine-

ta, vinda a lume em Basileia em 153223. Depois de ler 

a obra de Andrea Turini chegámos à conclusão de que 

este autor devia ser excluído como referência, porque 

não menciona o Egineta em contextos que possam 

explicar a correção do humanista português:

“Μελία fraxinus arbor nota est, non vere persicana,            

ut Thurinus in Aegineate versione male interpretatur.”

***

«Melía é a árvore conhecida como freixo, e não a árvore 

pérsica (pessegueiro) como Thorer interpretou de forma 

errada na sua tradução do Egineta»

Amato está a referir-se, indubitavelmente, ao autor 

suíço e não ao italiano. A gralha é provavelmente do 

corretor, e não do médico albicastrense, ainda que 

seja difícil dizê-lo. Ainda temos nessa frase uma pala-

vra muito duvidosa: persicana, provável adjetivo per-

sicanus inexistente em qualquer dicionário da época, 

ainda que possa tratar-se de persicaria. Se olharmos 

para a tradução de Thorer sobre o Egineta na edição de 

Basileia de 1532 vemos, com efeito, o erro que critica 

Amato, pois a entrada do freixo é feita com a expres-

são Melea, Malus persica24 (“freixo, pêssego”). Segu-

ramente, João Rodrigues excedeu-se nas suas críticas, 

porque é mais provável ter sido gralha do editor do que 

erro de Thorer; para esta conclusão baseamo-nos na 

semelhança entre Melia e Melea que pode ter induzido 

em erro o editor, uma vez que, como se vê uma página 

mais à frente, Thorer faz corretamente a descrição das 

propriedades do pessegueiro, que não coincidem com 

as do freixo, e não é credível que considerasse que a 

mesma árvore merecesse duas designações, duas des-

crições e duas entradas diferentes na obra do Egineta.

Se esse for o caso, por ironia do destino ou por uma 

espécie de justiça poética, Amato estaria a padecer de 

nós o mesmo tratamento injusto que ele dispensou a 

Thorer, criticando-o por erros da responsabilidade dos 

corretores. De qualquer modo, é interessante compro-

var que na edição de 1538, dois anos depois da pu-

blicação do Index, Thorer corrige a gralha e aparece a 

designação correta25 (Melia, Fraxinus), ainda não sa-

bemos, mas tencionamos verificá-lo no futuro, se por 

influência da crítica de Amato.

Quanto ao resto da expressão de Amato, parece que-

rer dizer que ele leu que Manardo, Leoniceno e alguém 

chamado Fúlcio corrigiram um erro semelhante em   

Serapion e no autor do Opus Pandectarum medicinae, 

Mattheus Sylvaticus:

de qua Serapion atque illius Pandectarum collega agentes, 

non minus foedae quam ille sunt lapsi, ut Mainardum, 

Leonicenum atque Fulcium annotasse legimus26.

Deixando de lado a expressão confusa, é bem     

provável que haja uma gralha no nome Fulcium, autor 

que não conseguimos identificar, se bem que pense-

mos haver grandes hipóteses de se tratar de Fuchsius. 



///////////////////////////////////////////////////////////////////////       \\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\36

são tão salutiferos, & proveitosos, q diz Plinio, & outros 

autores, que as egoas sem ajuntamento de macho 

concebião, só do vento»13

E, mais adiante, afirma que, indagando sobre a 

veracidade deste afirmação, um homem de Salvaterra 

lhe havia jurado sobre um Livro de Horas de Nossa Se-

nhora que, no ano de 1589, entre umas éguas que trazia 

nos campos de Santarém havia uma que pela sua agili-

dade e beleza atraía a atenção de quem a visse.

Apartando-a das outras, isolou-a para que lhe não 

chegasse nenhum cavalo. Mas, misteriosamente,         

ficou prenhe e passados 11 meses deu à luz um potro 

de grande beleza «branco como hua pomba, tão bem 

feito que não havia cousa pintada que mais o fosse, 

tão ligeiro como o ar, & tão inquieto que da hora que 

naceo, té o outro dia à tarde, que morreo, nunca deixou 

de correr & arremessar-se de huma parte & outra».14 

Os traços do antigo mito da Lusitânia encontram-se 

neste registo de frei Bernardo de Brito: a fecundação 

sem ajuntamento de macho; o nascimento de uma cria 

de grande beleza e de notável agilidade; e a vida breve 

e fugaz como o vento que passa sobre os campos. 

Este último aspecto, segundo alguns autores, evi-

denciava a fragilidade de tudo o que é gerado sem o 

elemento masculino, demonstrando, numa sociedade 

fundamentalmente paternalista, a legitimação da su-

premacia da dominância do masculino.

No entanto, reflectindo sobre as informações sobre 

o mito recolhidas junto aos homens da Borda d’Água, 

Frei Bernardo de Brito avança uma explicação racional, 

concluindo:

«Mas no meo de todas estas cousas, acho muy gallante 

a opinião de Justino, que diz se tomou esta historia, da 

muito ligeireza, que tinhão os cavallos da Lusytania, a 

qual era tão estremada que a encarecerão os Poetas, com 

chamar os Potros filhos do vento».15 

Notas
1-  Frei Luis de Urreta, Historia eclesiastica y política, natural y moral de los 
grandes y remotos Reynos de la Etiopia, monarchia del Emperador,llamado 
Preste Juan de las Indias. Com la Historia de Predicadores en los remotos Rey-
nos de la Etiopia, Valência, Casa de Pedro Patrício Mey, 1610.
2 -Tora, tradução e introdução de Luís Filipe Sarmento, Lisboa, Sporpress, 
2003, pp. 144-145.
3 - Frei Luis de Urreta, ob. cit. , pp. 78-79.
4 - Frei Luis de Urreta, ob. cit. , p. 79.
5 -  Frei Luis de Urreta, ob. cit. , p. 76.
6 - Frei Luis de Urreta, ob. cit. , ibidem.
7-  «Memoires de Senerega», in Les Memoires de l´Europe, dir. Jean Pierre Vi-
vet, vol. II, p. 112, Paris, 1971, donde traduzimos.
8 - Amato Lusitano, II Centúria Cura 30, p. 63, Lisboa, Edição da Universidade 
Nova de Lisboa, vol. II, s/d. Tradução de Firmino Crespo.
9 - Frei Luis de Urreta, ob. cit., p. 68.
10 - Amato Lusitano, IV Centúria, Cura 70, p. 122,  Lisboa, Edição da Universi-
dade Nova de Lisboa, vol. III . Tradução de Firmino Crespo.
11- Virgílio, Bucólicas, Geórgicas, Apêndice Virgiliano, Madrid, Editorial Gre-
dos, 1990, pp. 337-338.Donde traduzimos.
12- Porfírio, Vida de Pitágoras, Argonauticas Órficas, Himnos Órficos, Madrid, 
Editorial Gredos, 1987,  p. 232. Donde traduzimos.
13 - Frei Bernardo de Brito, Monarquia Lusitana, vol. III,  Lisboa, p. 17 f.
14 - Frei Bernardo de Brito,ob. cit., p. 17 v.
15 -Frei Bernardo de Brito, ob. cit., p. 17 v.

Bibliografia
- AMATO Lusitano, IV Centúria, Cura 70, p. 122,  Lisboa, Edição da Universidade 
Nova de Lisboa, vol. III .

-  II Centúria Cura 30, p. 63, Lisboa, Edição da Universidade Nova de Lis-
boa, vol. II.
- BRITO, Frei  Bernardo, Monarquia Lusitana, vol. III,  Lisboa, 16   .
- GARCIA Y BELLIDO, Antonio, La España del Siglo Primero de Nuestra Era (Se-
gún P. Mela y C. Plinio), Madrid, Espasa-Calpe, 1976.
- GARCÌA QUINTELA; Marco V. Mitos Hispânicos La Edad Antigua, Madrid, Akal, 
2001.
- «MEMOIRES de SENEREGA», in  Les Memoires de l´Europe, dir. Jean Pierre 
Vivet, vol. II, p. 112, Paris, 1971.
- PORFÍRIO, Vida de Pitágoras, Argonauticas Órficas, Himnos Órficos, Madrid, 
Editorial Gredos, 1987.
- URRETA, Frei Luis de, Historia eclesiastica y política, natural y moral de los 
grandes y remotos Reynos de la Etiopia, monarchia del Emperador,llamado 
Preste Juan de las Indias. Com la Historia de Predicadores en los remotos Rey-
nos de la Etiopia, Valência, Casa de Pedro Patrício Mey, 1610.
- VIRGILIO, Bucólicas, Geórgicas, Apêndice Virgiliano, Madrid, Editorial Gre-
dos, 1990..

* Geógrafa Investigadora



\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\//////////////////////////////////////////////////////////////////////////

37

Os «Poemas Lusitanos» de António Ferreira (1528-

1569), contemporâneo de Amado, recordam-nos que 

«Servir as Musas» é «Amar a Poesia e Cultivar a Ciên-

cia», pois «Não fazem dano as Musas aos Doutores./ 

Antes ajuda às suas letras dão,/ E com elas merecem 

mais favores,/Que em tudo cabem, para tudo são», 

nesta «direita/ Estrada dos que sobem ao alto mon-

te», como Bernard de Chartres (século XII, circa 1120): 

«Dicebat Bernardus Carnotensis nos esse quasi   

nanos, gigantium humeris insidentes, ut possimus 

plura eis et remotiora videre, non utique proprii visus 

acumine, aut eminentia corporis, sed quia in altum 

subvenimur et extollimur magnitudine gigantea».

Avicena (980-1037), - herdeiro do saber médico de 

Hippocrates (460-337 a.C.) e Galeno (130-200), «pais da 

Medicina», - escreveu o «Canon» e resumiu-o, em 1326 

versos - «Avicennae Cantica» - para uso de principiantes. 

Durante os cinco séculos que antecederam a época 

do Doutor Amado, o «Cantico» da Medicina serviu a 

actualização permanente dos Físicos, médicos que 

cuidavam o corpo físico das pessoas. Repetido a cantar, 

o «Poema» de Ibn Sina facilitou os processos de me-

morização, melhorou a aprendizagem da Medicina, 

benefíciou o ensino. 

O albicastrense João Rodrigues Lusitano «sab’os 

cadernos bem cantar» e «sabe per eles leer», melhor 

que o «Meestre» Nicolás do Afonso Eanes do Cotom, 

João Rodrigues Lusitano - Doutor Amado
- serviu as Musas: amou a Poesia, cultivou a Ciência. 

Alfredo Rasteiro*

do século XIII.  «Sabe bem utilizar» esta forma de trans-

missão de conhecimentos e soube intercalar, nos seus 

textos, linguagem de Poetas que desafiam atenções 

de Historiadores, Filólogos, Naturalistas e Médicos.    

«Sete Centúrias» recordam Poetas como Eduardo 

Gomes (Centuria V, c.19) e Diogo Pires (Centuria III, 

c.38), citam fragmentos de poesias como aquela em 

que Juvenal fala das «Pyrrha puellas» apresentadas 

desnudas (Centuria VI, c.51) e registam composições 

poéticas para um melhor entendimento da matéria, 

por exemplo, quando referem os «dezoito» modos de 

conhecer a Água (Centuria I, c.3) ou quando ensinam 

como se faz uma História Clínica, processo de inquiri-

ção que tem presente as dez «Categorias» de Aristóte-

les (384-322 a.C.): substância, quantidade, qualidade, 

relação, lugar, tempo, estado, hábito, acção e paixão:

«Sunt bis quinque tibi humores ut noveris omnes,

Et valeas aegro removere e corpore morbos,

Nempe color, casusque, vocant simptomata Graeci,

Et regio, et tempus, morbusque his additur aetas,

Natura, et victus, mutatio temporis, arsque.»      

***

«Se quizeres afastar a doença de um corpo doente, há dez 

coisas que deverás inquirir: aspecto, queixas, sintomas, 

localização no espaço, localização no tempo e outras    

doenças, constituição física, hábitos alimentares, estado 

de espírito, ocupações» (Centuria I, Praefatio,1549). 



38

Herdeira destes ensinamentos, a «Nova prática e 

theorica de cirurgia» que foi acrescentada, em 1705, à 

«Luz verdadeira e recopilado exame de toda a cirurgia», 

1670 de Antonio Ferreira (1616-1679) não esquece: 

«Convém pois segundo Amato Lusitano, ao cirurgião, 

para que perfeitamente exercite sua arte, trazer sempre 

dez cousas no entendimento: Dez cousas deveis trazer 

/ Sempre frescas na memória,/ Para que com muita 

gloria/ Possais os males vencer:/ Tempo, modo de viver,/ 

A cor, e enfermidade,/ A natureza, a idade,/ A arte, e     

a religião,/ Os accidentes que dão,/ E dos tempos a 

variedade.»

Para a edição do livro de 1553, em 15 de Março de 

1551 João Rodrigues Lusitano recordou amigos que o 

auxiliaram e cultores da «Materia médica» que o pre-

cederam, evocou a magnitude das navegações Lusas, 

a grandeza de Lisboa e a «globalização» atingida, isto 

é: «a possibilidade de, em qualquer lugar, se fazerem 

negócios»: «vt nullus sitam terrae angulus …magna & 

ampla negotia tractantes» («In Dioscoridis Anazarbei 

de medica materia», carta ao senado de Ragusa, 1553). 

O Editor de 1553, Gualterum Scotum, nome do  

«Typographvs», ausente da folha de rosto, que apa-

rece no colofon, em Carta ao Leitor, corrobora as infor-

mações prestadas pelo Autor e destaca a importância 

relativa das principais Obras consultadas: do Patriarca 

de Aquileia Hermolai Barbarus (1398-1493), de Joãnes 

Ruellii Gallus (1479-1537), de Marcellus Virgilius Floren-

tino (1464-1521), de Ioannes Manardus (1462-1536), 

Ferrariense. Considera Marcelo Virgílio um tanto con-

fuso e necessitado de aclaração, - por não ser médico, 

por não ter sensibilidade para as coisas da saúde - razão 

da sua continuada presença:

 

«Mox clariss. Uir Marcellus Virgilius Florentinus suum 

Dioscoridem ita expoliuerat, ut tum Hermolai tum Ruellii 

conuersionibus quasi tenebras offudisse crederetur: 

quanquam Io. Manardus Ferrariensis eum conuellere 

conatus sit, & Hermolai sententiam multis in locis contra 

Marcellum retinendam omnino putarit».

 

João Alves Dias e Inês Ornellas e Castro, da Univer-

sidade Nova de Lisboa, (re)iniciaram comparações, 

inventariaram e catalogaram reedições (Amato Lusi-

tano (1511-1568), Catálogo, Biblioteca Nacional, 2011, 

em publicação). 

Presença constante na Obra de Amado, o texto 

de Marcellus Virgilius necessita frequentes compara-

ções que implicam trabalhos redobrados, em edições 

críticas.

Senhor do seu tempo, o Doutor Amado não esqueceu a 

herança cultural Helénica. Evoca «Aesculapius, Apollo-

nis filius», a partir de um fragmento de Q. Serenus (Se-

renus Samonicus):

«Poderoso artífice, que regulas a vida e que tiras as almas 

dos sepulcros para as elevares ao céu; governas o Egeu, 

Pergamo, Epidauro, e profundas dos Infernos; sensível 

aos amores; firmas os papiros» - 3º, 4º, 5º, 9º e 10º versos 

de um conjunto de dez do «quase» desconhecido «Quinto 

Sereni Liber medicinalis», recuperado na «Internet».

No 9º verso, Amato passa «roganti», por «locutus»:

«Phoebe, salutiferum quod pangimus adsere carmen 

inventunque tuum prompto comitare favore;

Tuque, potens artis, reduces qui tradere vitas

nosti et in caelum manes revocare sepultos,

qui colis Aegeas, qui Pergama, quique Epidaurum,

qui quondam placida tectus sub pelle draconis

Tarpeias arces atque inclita templa petisti

depellens taetros praesenti numine morbos,

huc ades et quicquid cupido mihi saepe roganti: 

(locutus, no original)

firmasti cunctum teneris expone papyris.» 

Amado colocou poesia em pertinentes comentários, 

e em curiosas anotações. Cinco exemplos: o poeta 

Angelo «Politianus» (1454-1494) surge em «De Cyphi», 

- que para o médico Servilius «Damocrates» (século 

I) «non est ulla simplex mistio», - e também em «nas-

turcio» (De Hiberide); «Homerus libro 4, Odysseae», 

século VIII a. C., aparece em Nepenthes (De enula 

Campana); Marcus Valerius «Martialis» (40-104) em 

«albiricoques»; Públio Virgilio Marão (70-19 a.C.), 

«Virg.in.2.Georgicorum libro» é citado em «cidras», 

«naranyas», e «azamboas», «fruta que não faz mal». 

A colaboração de Poetas, desde sempre interessa-

dos na sensibilidade tactil, nos cheiros, sons e sabores, 

nas cores, flores e jardins, era, - e é, - estimada por 

Taxonomistas, Recoletores de plantas medicinais, 

Médicos e Filólogos que estudaram - e que estudam 

-  a parte Botânica da Obra de Dioscorides, na procura 

de correspondências entre descrições e desenhos de 

espécies desaparecidas e plantas actuais.

Arnoldo Arlenio e Nicolavs Stopivs, flamengos,    

poetas, estudiosos da língua grega e da língua latina 

ofereceram, a Amado, Poesias de apresentação.

Arnoldo Arlenio, Arnoldo Arlenio Peraxylus, Arndt 

van Eyndhouts da Aarle estivera, desde 1538 a 1546, ao

serviço do embaixador de Carlos V Dom Diogo Hurtado 

de Medoza (1503-1575) que, em Veneza, solicitou os 



39

serviços clínicos de Amado (Primeira Centúria, Memória 

XXXI, 1549).  Este Mendoza, bisneto de um Marquês 

de Santilhana e neto do Cardeal de Toledo que foi mi-

nistro dos reis Fernando e Isabel, era tio do pai de Ana 

Medoza de la Cerda (1540-1592), princesa de Eboli, que 

foi casada com de «el portugués camarero mayor» de 

Phelipe II, Ruy Gómez de Silva (1516-1573), patrocinador 

de Laguna.  

Arnoldo Arlenio ofereceu a Amado uma hilarian-

te cantiguinha (hilarivs cantivncvla) que poderia ser 

cantada por algum estudante de Coimbra como o 

Augusto Hilário (1864-1896), retrato breve de um Ami-

go, trinta versos escritos em Pádua, a sete de Março 

de 1553 (Patavij Non. Martijs, M.LIII.). Arlénio elogia a 

clareza da escrita (clarus Amatus, opes), o percurso do 

homenageado (Amatus in orbem) e o mérito da obra 

(Quo meritae palmam laudis Amatus habet).

Nicolavs Stopivs, celebrizado pelo «Panegyricum de 

laudibus Johannae Aragoniae», Florentiae, 1555 será 

confidente em um caso «De mordedura de cão raivoso», 

referência explícita a Matthiolo, distinto «recolector de 

raízes em Siena» («Sétima Centúria», XLI, 1561).

Para o livro de 1553, Stopivs escreveu vinte versos 

«Ad stvdiosvm et candidvm lectorem». Elogiam as 

qualidades de caracter de Amado, «Hic tibi dat quod 

ames praeclarus Amatus, et ipso/ Nomine Amatus ut 

est, semper amatus erit,/ Solus amandus enim, qui 

quae peramanda propinat/ Solus Amatus adest, qui 

peramanda tulit,/ Vtile, quod cunctis, tibi praestat 

Amatui, … » evocam Dioscorides «Quanti Anazarbeum 

Graecia docta suum», homenageiam a Lusitânia, pátria 

de Amado, «De Lusitano etenim merito Lusitania dicat» 

e celebram a amizade: «Inter cordatos non habuisse 

parem.»

Dizem o seguinte:

«Preclaro Amado deixa que te diga:

Amado de nome, sempre foste Amado.

Amado, sem duvida, amizade evocas.

Amável, amigo dos amigos,

Prestável, apaziguador, oportuno

Tornas alegres quantos amas

Tantos, tantos

Todos quantos te conhecem.

Felizes aqueles que te procuram

Sem preconceitos, recto entendimento.

Estudas Dioscoridis

Com animo viril.

Quanto mais procuras, Amado,

Mais te interrogas: Que é o Amor?

A procura da dádiva

Não defrauda o esforço.

Devemos muito à Lusitânia de Amado

E muito devemos ao grego de Anazarbo.

Lusitano, honras a Lusitânia;

De grande coração, és o maior».

A expressão «clarus Amatus», utilizada por Arnoldo 

Arlenio, e o «praeclarus Amatus», de Stopivs, lembram 

o «clarus» e o «praeclarus» que colaram «Cláudio», «o 

ilustre», ao nome do imortal, inesquecível, claríssimo, 

«ilustríssimo Galeno».   

A Obra científica de João Rodrigues Lusitano, Doutor 

Amado, exemplifica o duplo sentido da expressão 

«Servir as Musas» - amar a Poesia, cultivar a Ciência 

- progresso histórico e consciência do progresso - tal 

como em António Ferreira, e em Autores do século XVI, 

com alguma ligação a Salamanca.

André de Laguna (1510-1560) não esqueceu poesias 

de apresentação no seu «Pedacio Dioscorides Anazar-

beo: acerca dela Materia medicinal, y delos venenos 

mortiferos», Antuerpia, 1555 e, no texto, prevenindo 

fadigas, intercalou sessenta versinhos dedicados à vi-

deira e ao vinho (página 505) «para recrear el lector, 

cansado por ventura de la passada historia» tal como 

fazemos, no século XXI, com os jogos de computador, 

quando «cansa la historia».  

A «Carta nvncvpatoria» de Laguna, escrita em 15 de 

Setembro de 1555, em Anvers, Antuerpia, define objec-

tivos: «el qual en debuxarnos al natural todas las plãtas 

& minerales que siruem al vso de Medicina, e en refe-

rirnos sus fuerças & facultades, tuuo admirable gratia. 

Por dõde yo vie(n)do q(ue) à todas las otras lenguas se 

hauia cõmunicado este tã señalado Author (Dioscori-

des), saluo à la nuestra Española, que ò por nuestro 

descuydo, ò por alguna siniestra constellatiõ, há sido 

siempre la menos cultiuada de todas, cõ ser ella la 

mas capaz, ciuil, & secu(n)da de las vulgares…». A Ode 

laudatória ao mecenas Rui Gomes da Silva pede apoio 

para a Medicina e manifesta o desejo de que uma me-

lhor qualidade de tratamento médico - «Siendo nacido 

Fig. 1 - Hipotética imagem 
de Amado - 
insígnia da Tipografia 
Teobaldo Pagano



40

en Grecia, & sustentado/ De los Reyes d’Egypto, vine al 

Latio» - possa chegar a «Castilla y Portugal».

Fig. 2 - Laguna

Na página seguinte, efígie de *Andreas Lacvna, Se-

gobiensis. Miles Sancti Pet. Comes. Palat. Medicvs. Jvli 

Iii. Pont. Max* e, por debaixo de tão pomposo retrato, 

«Soneto de Don Lvis de la Cerda. Al Doctor Laguna»:

«Tu que ganando eterno nombre, et vida,

Spirito gentil, claro, y divino,

Raro ingenio, excellente, peregrino,

Estraña habilidad, jamas oyda.

Por ti la Medicina al fin venida,

S’entiende, pues mostraste tal camino

Que te hara sie(m)pre de alabanças dino,

Y tu fama immortal esclarecida.

Dioscorides se alegra, y justamente,

Que tu entre cien mil otros fuesses solo,

Quien mejor sus conceptos entendiste.

Gozate Spaña, pues que al mundo diste

Outro nueuo Esculapio, y docto Apolo

Para remedio de la humana gente.» 

***

Soneto de Don Luis de la Cerda ao Doutor Laguna: 

- «Ganhaste eterno nome, e vida/ Espírito gentil, dis-

tinto, e divino,/Engenho raro, excelente, peregrino,/ 

Estranha habilidade, nunca vista./ Trouxeste uma nova 

Medicina/ Que entendemos: mostraste o caminho/ 

Onde  recordamos para sempre/ A tua fama imortal e 

esclarecida./ Dioscorides alegra-se, justamente,/ Pois 

entre cem mil foste o único/ Que melhor seus concei-

tos entendeu./ Honra-se España, pois que ao mundo 

deu/ Um novo Esculápio, e douto Apolo/ Para cura da 

humana gente.»

O nome de Don Lvis de la Cerda sugere aproxima-

ção à  Princesa de Eboli, bisavó de D. Luisa de Gusmão 

(1613-1666). 

A «Materia medica» de «a-mato Insitano», e a 

«Materia medicinal» do «(Doc)Tor de Laguna», chega-

ram a Goa e foram úteis a Garcia d’Orta, e a Cristovão 

da Costa.

«Os Coloquios», Goa, 1563 de Garcia d’Orta (1510-

1568) incluem um soneto à maneira de Camões, uma 

Fig. 3, 4 e 5 – Amado, Fuchs e Orta



41

Ode de Luis Vaz de Camões (1524-1580) que evoca 

«Achilles» e a Medicina da Ilíada, e um «Epigram-

ma» latino, de Tomaz Caiado, que recorda «Plinius» 

e «dyoscorides».

O décimo verso do Soneto - «Com força de Razões, 

ou de ousadia.» - e o 2º verso da Ode - «De fortaleza 

eroyca, e de ousadia.», interpenetram-se.

A Ode «Ao Conde do Redondo, viso Rey da India, 

Luis de camões» canta a medicina militar heróica e 

exalta as virtudes do Doutor Garcia.

Os louvores a Orta estendem-se desde o 41º verso 

- «Ho fruto da quella orta, honde florecem/ Prantas 

nouas, que os doutos não conhecem» - e seguem até 

ao 65º e penúltimo - «quem aiuda contra ha morte», 

experiência dolorosa que não poupa Amigos.

Orta encontrou continuador e tradutor para a língua 

castelhana em Cristoual Acosta (1535-1596), no «Trata-

do Delas Drogas, y medicinas de las Indias Orientales, 

com sus Plantas debuxadas al biuo», Burgos, 1578,  

acrescentado com «las pinturas, y debuxos delas Plan-

tas, de que trata: que occupado el Doctor Orta en otras 

cosas mas graves, y  q  mas deviam importarle, dexo de 

inxerirlas en ella».

   
 Fig. 6 -  Acosta

Africano sem complexos, o Doutor Acosta exibe o 

soneto laudatório de Don Pedro Manrique:

«La escura confusion, que fue de gente

Griega, Latina, Arabiga nascida,

Com fin que nuestro ser, su breve vida

Com varias plantas guarde, y le acresciente:

Requiere contra tanto error frequente

Sciencia, y mortal peligro, en ser corrida

La rica Europa, y China al arte unida,

Com la grande Asia, y fiera Lybia ardente.

No solo tanta tierra, mar, y viento,

Passo, sulco, y hendio, y su sangre pura

Vertio, y ffue esclavo a un barbaro sangriento:

Mas aun su misma vida a muerte dura

Reduxo el docto Acosta, com intento

De dar a nuestro cuerpo cierta cura.»

***

Soneto de Don Pedro Manrique ao Doutor Acosta: 

- «Na escura confusão de muita gente/ Grega, Latina, 

ou vinda das Arabias,/ Para que o nosso ser, na breve 

vida/ Com plantas se guarde, e acrescente,/ Quere-

mos Ciência contra tanto erro/  Frequente, e mortal 

perigo que percorre/ A rica Europa, e a China, na Arte 

unidas/ À Ásia Maior e à fera Libia ardente./ Depois 

de tanta terra, mar e vento,/ Passos, sulcos, fendas 

onde  verteu/ Sangue inocente, escravo dum bárbaro 

sanguinário:/ Mesmo assim, o douto Acosta/            

Empenhou a sua vida contra a morte dura/ Para dar 

ao nosso corpo certa cura.»

O nome de Don Pedro Manrique, identico ao de 

um Poeta que marcou a poesia peninsular do século 

XV, parece alheio aos grupos influentes que agitaram 

a Ibéria do século XVI.  

No ano em que celebramos o Quinto centenário  

do nascimento do Doutor Amado, João Rodrigues 

Lusitano, Autor quinhentista natural de Castelo Branco, 

são dignas de destaque a «cantiguinha divertida» e a 

alegria comunicativa de Arlenio, a amizade de Stopius 

e a sua «carta aos estudiosos».

Procurei enquadrá-las no seu tempo, comparan-

do-as com outras da mesma época, e de todos os 

tempos. 

São manifestações de apreço e de Amizade. Espe-

lham e registam sentimentos e observações íntimas, 

dizem dos autores, falam do retrato.

Em campo oposto, Pietro Andrea Matthiolo (1501-

1577) abriu a «Apologia adversus Amathum», 69 

páginas, Veneza, 1558 com um Prólogo grego em oito 

versos que incluem Amato, uma vez. Matthiolo figura 

quatro vezes. Amato está grafado com um tau, 

Matthiolo com um tau e um theta. 

Fig. 7, 8 – Matthioli e Diatribe, prólogo.



42

Depois do pseudotermo grego «Amatos», inventa-

do por Matthiolo, grafado no Prólogo com um «Tau», 

o título e o texto da Diatribe repetem a expressão 

«Amathum», sonoridade que lembra Amado, próxima 

do grego Amatheia, com um «theta», significando 

ignorância, analfabetismo, obscurantismo. A Tipografia 

Vicente Valgrisii, impressora, utiliza como distintivo o 

simbolo judaico-cristão «Cruz em Tau e Serpente de 

Moisés» e Matthiolo mostra-se inimigo feroz de Amado, 

Judeus e Judeismo. 

Fig. 9 e 10 - Moisés, em Santa Cruz de Coimbra (séc. XVII) e Diatribe de Matthiolo;

«Para responder não bastariam Oitava, Nona e Décima 

Centúrias. Não havia pachorra!» (7ª Centúria, XLI,1561)

A animosidade de Matthiolo contra Amato provinha, 

em grande parte, de comentários tecidos a propósito 

de «Hippocampo». Matthiolo juntara, numa grande 

confusão, Camaleão, Hipopótamo e Cavalo marinho: 

«…Caeterium sunt, qui credant, Hippocampum id 

nominis sibi aseiuisse ab erucis, quae in hortis olera, 

in campis vero herbas vntuersas, & arborum frondes 

depascatur,…» (Commentarii secvndo avcti, in Libros 

sex Pedaci Dioscoridis Anazarbei de medica materia, 

1544).

Amado comenta: «Vnde Mathiolus Sene(n)sis haec 

ignorans, plura non nisi absurda, de hippocampo 

scripsit: in quit enim ille, particulam hippo, magnum 

significare, ut in hipposelino, & hippomaratro fit; 

ignorabat enim Mathiolus, hippon equum crebrius 

significare, ut in praesenti euenit, & capit. 22. Sequenti, 

ubi de hippopotamo, id est fluuiatilis equi testiculo 

agit, ut sexcentos alios praeterem locos, in quibus hippos 

pro equo accipitur.» 

Acresce que o «Hippocampo» figura na divisa da 

Tipografia «Arnoleti», editora de Obras do luterano 

Leonhart Fuchs (1501-1566) e de Joannes Ruellio.

Fig. 11, 12 e 13 – Hipocampo, marca do impressor Arnoleti.

Os versos que acompanharam o lançamento das 

Obras de Amado, Laguna, Orta e Cristovão da Costa 

recordam Dioscorides, honram o ensino na Universidade 

de Salamanca, que de alguma forma os influenciou, e 

honram o magistério de Élio (Aelio) Antonio de Nebri-

ja (1444-1522), que se mostrara interessado, desde 

1518, no texto de Dioscorides (40-90) e nas tradu-

ções        apresentadas por Hermolau Barbaro e por 



43

Ruellio, realizadas a partir de texto grego, que ainda hoje 

ocupam Humanistas, Filólogos, Botânicos e Historiadores 

da Medicina.

Um Amigo e condiscípulo de Amado, Luis Nunes 

(1510-1588) de Santarém, professor em Coimbra em 

1540-44, reviu o «Aelli Antonii Nebrissensis Medicum 

Dictionarium», Antverpiae, 1545. Posteriormente, 

Luis Nunes «ayudou» Laguna «com muchos nombres         

Portugueses», juntamente com um ainda não identifi-

cado Simão de Sousa, «espejo de boticarios». 

Existiu um Boticário Simão que Luis Nunes pode ter 

conhecido em Lisboa, o Boticário Simão Alvares/ Alves 

que passou por Portugal em 1530-33, depois de ter ido 

para a Índia em 1509, Autor da «Emformação», 1546.

A aproximação existente entre os termos «lusi-

tânicos» que Amato utilizou e a terminologia portuguesa 

registada por Laguna, com o apoio de Luis Nunes e 

«Simão de Sousa», - que é urgente identificar e home-

nagear, - é valorizada por todos aqueles que, indepen-

dentemente dos acordos ortográficos que a ninguém 

agradam, acreditam na necessidade de Nomenclaturas 

uniformizadas, sem as quais não é possível o entendi-

mento entre pessoas que estudam os mesmos temas.

E termino, «Cito, tuto, & iucunde», socorrendo-me 

de An-tónio Salvado («Canticos de la frontera», 2005, 

p.110-111),
 

Fig. 15 – Homenagem a Organizadores

«Com Amato Lusitano en las viejas calles de Salamanca

Revisamos el saber obtenido

por estas viejas calles frias, heladas,

y los mismos ojos descubro en ti,

la misma angustia, la misma lealtad

a la aspiración de someter aún más

la voluntad con la que todo consigues.

Aqui trazaste las vias, los caminos

que recorriste libremente audaz

sin recelosos juzgamientos: peregrino

de un mundo nuevo esperando que lo cruzaras

y que outra fe brillante le donases,

desconocidas rutas descobriendo.

De aqui llevaste en tu alma la antorcha

que norteó  la Vida que trazaste

a quien de la vida poco abrazaria

rasgando rayas, aboliendo limites, 

y las fronteras del odio y del peligro

expulsando: la ilusión que imaginaste.»,

***

De António Salvado, com Amato Lusitano nas ruelas 

de Salamanca: - «Revisitei o saber obtido/ nestas ruelas 

frias, geladas,/ e vejo os mesmos olhos,/ a mesma 

angustia, a mesma lealdade/ a aspiração de te sub-

meteres ainda mais/ à vontade de tudo conseguires./ 

Aqui traçaste os planos, os caminhos/ que percorreste 

livre, audaciosamente/ sem recear juizos: peregrino/ 

num mundo novo que esperavas cruzar/ e que outra fé 

brilhante lhe darias,/ desconhecidas rotas descobrindo./ 

Aqui ergueu a tua alma a tocha/ que norteou a Vida 

que traçaste/ a quem da vida pouco abraçaria/ abrin-

do espaços, suprimindo limites,/ expulsando o ódio e 

o perigo/ das fronteiras: a fé que imaginaste.»

Cinco apontamentos
1 - Passados, o dia 21 de Fevereiro (aniversário do 

falecimento do Doutor Amado), 31 de Maio («Dioscóri-

des e Comentários de Amato», Conferências do Museu 

de Aveiro), 10 de Junho (dia da Cidadania), 13 de Se-

tembro («O lugar de Amato na república médico-literá-

ria», Simpósio na Biblioteca Nacional, Lisboa), 17 e 18 

de Outubro («Amato Lusitano – A memória e o tempo», 

Congresso Israeloestadunidense), afastadas imprová-

veis quezílias entre Castelo Branco e o resto do Universo, 

entre Asquenazins do Norte da Europa e Sefardins da 

Lusitânia, as Jornadas de 10, 11 e 12 de Novembro de 

2011 têm lugar num mundo adverso - «L’adorazione di 

mammona, dell’avere e del potere» (Bento XVI: «Pel-

legrine della verità, pellegrine della pace», Assis, 27 

Outubro, 2011) - enredado «No gosto da cubiça, & na 

rudeza// Dhu(m)a austèra, apagada, & vil tristeza» 

(Lusíadas, X, 145), cavalos desbocados que «depoys 

de bem canssados/ pararemos» (Duarte da Gama, in 

«Cançyoneyro geerall», 1516).

2 - Diz-se que, quando o Doutor Amado nasceu 

(não) existiam Judeus em Portugal, quizessem ou não, 

presentes, ausentes, espoliados, seviciados, bapti-

zados em pé, e à força. A Mãe do Albicastrense João 

Rodrigues, Catarina Aires, faleceu em 13 de Junho de 

1567 «e jaz enterrada dentro da igreja. Comprou cova e 

deram a prenda ao P. Baltazar Gonçalves.» 

Sendo certo que os alimentos, e as suas designa-

ções, reflectem a imagem de um povo, encontraremos 

diferenças entre Castelo Branco e cidades vizinhas, por 



///////////////////////////////////////////////////////////////////////       \\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\44

exemplo na forma como trata o pão. Assim, a designa-

ção «molete», duplo éle e sonoridade próxima de lhê 

em Castela, termo comum na Guarda, Trancoso, Mon-

corvo, Bragança, Porto, Covilhã, ou Belmonte, foi es-

quecida (fizeram esquecer) em Castelo Branco, no Alen-

tejo e outras regiões. Do tempo de Amado poderá ser o 

«Bolo do caco» da Ilha da Madeira, «panatellam allijs 

concinnatam» (Primeira Centúria, I Memória, 1549).

Andres Laguna (1500-1560) diz que «Los molletes de 

Portugal, dado que agradan al gusto, toda via dan poco 

mantenimento, hinchanse en el estomago como los hon-

gos, ò espongias, y enge(n)dran muchas ventosidades: 

por  por donde alla a do los hazen, los suelen justamente 

llamar paom de vento.» («Pedacio Dioscorides Anazar-

beo, acerca de la materia medicinal, y de los venenos 

mortiferos», Salamanca, 1566, página 181, re-edição 

«MRA Creación Y Realización Editorial, S.L. 1994». 

3 - Não sabemos se a mudança de nome do Lusita-

no João Rodrigues para Doutor Amado coincidiu com 

cerimonial de Circuncisão.  Sabemos que em Ferrara, 

em 1549 Amato adoeceu com um «tumor fimate» numa 

coxa e que foi assistido por Canano (1515-1579), Gio-

vanni Baptista Canano (Primeira Centúria, Memória 29 

(XXIX), 1549). Tamanho destaque em setecentos e um 

casos clínicos apresentados sob «segredo médico», se-

guido de explicações adicionais na Memória 60 (LX) da 

Segunda Centúria, embora não autorize aproximação a 

um eventual acidente séptico resultante de Circuncisão, 

que não é referida, não impede especulações.

4 - Desconhecemos a «vera efigie» de Amado. 

Curiosamente, a insígnia da Tipografia Theobaldum 

Paganum, que antes e depois de 1558 apresenta um 

Judeu visto de costas, voltado para a direita (Erasmo: 

«Paraphrasis», 1551; Pierre Franco: «Des Hernies», 

1561, por exemplo), na edição do livro de Amado (1558) 

conserva a legenda «VIRTVTES SIBI INVICEM ADHAE-

RENT», mas muda a posição do Judeu, mostrando-o de 

frente, voltado para a esquerda. Creio que este Judeu, 

em 1558, representou a figura de Amado. 

5 - As estátuas de Garcia d’Orta e de Amato Lusitano, 

da autoria de Joaquim Martins Correia (1910-1999), 

copiam retratos de Leonhart Fuchs (1542) e sugerem o 

rosto do Escultor. Dignificam o Artista que as sonhou, 

e as esculpiu, revendo-se nas figuras dos retratados, 

emprestando-lhes o seu próprio rosto.

Agradecimentos
- Organização: Drs. António Lourenço Marques, 

António Salvado e Pedro Salvado, Dras. Adelaide Sal-

vado, M. L. Barata (Milola), M. Lurdes Cardoso, Anóni-

mos de todos os dias e Presentes de todas as Jornadas, 

pela persistência, excêlencia e «Cadernos de Cultura». 

- António Manuel Lopes Andrade e o seu Grupo      

da Universidade de Aveiro pelo apoio bibliográfico, 

abertura a novos horizontes e Projecto de Investigação 

(PTDC/CLE-LLI/101238/2008).

- Cidade de Castelo Branco: desde Março de 1989 

tendes a generosidade de falar comigo de João Rodri-

gues de Castelo Branco, da solidariedade médica, e 

dos avisos do Lusitano contra a prepotência, o nepo-

tismo, a chantagem, a corrupção e os falsos remédios, 

alertando incautos, para não serem enganados pelos 

chantagistas, que nada sabem, atitude que é, da minha 

parte, com o Vosso apoio, intervenção cívica pelo Direi-

to à Saúde do Corpo e do Espírito que pode existir, se 

lutarmos por ele. Permitam-me que agradeça a vossa 

Amizade com palavras ouvidas pelo Doutor Amado que 

«Servia as Musas, amava a Poesia, cultivava a Ciência»:

678

Ilustres Amigos deixem que o diga

Com palavras de Stopius.

Amado trouxe-me até vós,

Com Amado celebrámos a Amizade.

Amáveis, Amigos dos amigos,

Prestáveis, acolhedores, oportunos,

Alegrais aqueles que recebeis.

Falais de Amado

Àqueles que vos procuram

Sem preconceitos, Amigos verdadeiros.

Viajais, com Dioscorides,

Por ignotas paragens e jardins

Levais Amado, no caminho.

Que é a Vida? Que é o Amor?

Ombro amigo disponível

Compensa o esforço.

Filhos da Lusitânia, lembramos Amado,

Tradutor do Grego de Anazarbo.

Albicastrenses ilustres, Amigos meus,

Aqui deixo o coração, nunca os esqueço.

*Universidade de CoimbraFig. 16 – Escultor J. Martins Correia



\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\//////////////////////////////////////////////////////////////////////////

45

Introdução
A vida e obra de João Rodrigues/Amato Lusitano 

(1511-1568) estão suficientemente descritas, dispen-

sando-nos, pois, de aqui a explanarmos.1 Num breve 

escorço, diremos que nasceu, comprovadamente, em 

Castelo Branco (todavia, a sua mãe era natural de Évo-

ra – irmã de um abastado comerciante do consórcio 

da pimenta2 – e parece plausível que o pai também 

pudesse ser eborense3). Cursou Artes e Medicina na 

Universidade de Salamanca (três anos em cada um 

dos bacharelatos). De regresso à pátria, jornadeou 

pelo País, clinicando e estudando a flora. Face à dis-

criminação dos Judeus em Portugal e à eminência da 

instalação da Inquisição joanina – esse mal corrosi-

vo do Cinquecento português –, escafedeu-se para 

Antuérpia (1534)4 e, subsequentemente, Ferrara, Anco-

na, Pesaro e Ragusa, refugiando-se por fim em Saló-

nica, no Império Otomano, onde então se acolheu um 

grande número de judeus luso-hebraicos, que ali eram 

bem recebidos e onde podiam praticar livremente a 

sua religião matricial. Faleceu na cidade salonicense, 

vitimado pela peste, cuja epidemia estava a combater.

Foi um grande etno-botânico – no domínio da fitote-

rapia publicou Index Dioscorides (1536) e In Dioscoridis 

Anazarbei de Medica Materia Libros Quinque Enarrationes 

(1553) e tencionava escrever ainda mais três livros com-

plementares sobre o assunto5 – e distintíssimo clínico: 

“Amato Lusitano foi o médico português mais ilustre do 

século XVI e, sem dúvida, o mais conhecido entre todos 

quantos nessa época exerceram as suas actividades fora 

do país.”6

Tratava com igual empenho doentes nobres, burgue-

ses e altos dignitários (prestou assistência médica ao 

Papa Júlio III, que o convocou a Roma) e das classes mais 

desfavorecidas, fazendo-o muitas vezes gratuitamente.7

Escreveu sete volumes sobre a sua experiência clí-

nica – Centúrias de Curas Medicinais8 –, contendo cada 

As Parasitoses nas “Centúrias” 
de Amato Lusitano

J. A. David de Morais*

tomo a descrição de 100 “curas” (o conceito pretérito 

de “cura” correspondia ao que actualmente se designa 

por ‘caso clínico’). Cada “cura” consta de uma parte 

descritiva (em que se apresenta a anamnese, o exame 

objectivo, a terapêutica e o resultado do tratamento) e 

um “comentário”, onde o autor discute o caso clínico 

reportando-se, o mais das vezes, às obras dos grandes 

autores clássicos que eram ensinados nas universida-

des (Hipócrates, Galeno, Avicena, etc.). Mas as “curas” 

de Amato não se ficam, tão-só, pelos aspectos médicos: 

elas são, em boa verdade, uma fonte inestimável de 

informação histórica, geográfica, climática, botânica, 

sociológica, etnográfica, antropológica, etc., etc.: “(…) 

O registo clínico dos achados scientificos e do encontro 

dos casos mescla-se duma crónica mundana, descritiva 

e social. Não sei de livro assim, nem de nenhum outro 

português, nem de nenhum outro médico de qualquer 

tempo. (…)”9 As Centúrias figuram, pois, a justo título, 

na galeria das obras clássicas – logo, intemporais –, de-

safortunadamente olvidadas da maioria dos médicos e 

historiadores nacionais.

Em relação às patologias ali abordadas, elas res-

peitam, maioritariamente, aos foros da Infecciologia 

e da Parasitologia,10 o que é conforme com a situação 

sanitária e epidemiológica da época de que Amato foi 

coetâneo. Outrossim, o peso das parasitoses na obra 

amatiana é imenso, o que aliás não será surpreen-

dente para os especialistas deste domínio. Qual se-

ria, então, a prevalência das parasitoses na Europa? 

Bastará lembrar, por exemplo, o peso das doenças 

parasitárias em Portugal ainda há relativamente pouco 

tempo para compreendermos a sua acuidade no sé-

culo XVI.11 Fiquemo-nos por alguns exemplos apenas:

“(…) Malaria endemicity was very high [in Portugal]. By 

1938 more than 100 000 cases with parasites in their 

blood occurred in the country every year and even more in 

1942-44, on account of the shortage of antimalaria drugs 

during the War. (…)”12

“Amatus Lusitanus was one of the most prominent 

Renaissance physicians.”

Marija-Ana Durrigl, Stella Fatovic-Ferencic, 2002.



46

– hidatidose: ainda no último quartel da centúria 

de Novecentos, esta helmintíase era hiper-endémica 

no Alentejo, apresentando na região leste umas das 

maiores incidências mundiais.13

– ascaridose: a sua prevalência crescia do sul para 

o norte do País e do interior para o litoral, atingindo 

na região do Minho 70 a 90% do total da população 

residente (Fig. 1).14

Fig. 1 - Prevalência da ascaridose em 
Portugal no século XX (reproduzido de 
J. David de Morais, 1979).

– enterobiose: a sua importância era, em termos 

epidemiológicos, inversa à da ascaridose: aumenta-

va de norte para sul, sendo que, por exemplo na re-

gião de Setúbal se registaram em crianças valores da 

ordem dos 91,5% (Fig. 2).15

Fig. 2- Prevalência da enterobiose 
em Portugal no século XX (reproduzido 
de J. David de Morais, 1979).

– ancilostomose: esta helmintíase existia em Portugal, 

na região Centro, tanto no meio rural como na maioria 

das minas; por exemplo, na mina de cabo Mondego 

98% dos mineiros estavam parasitados por Ancylos-

tomidae.16

Em Portugal, a chamada ‘transição epidemiológica’ 

é relativamente recente, em especial nas doenças de 

transmissão feco-oral: só a partir da adesão do País 

(1986) à então CEE, e com a chegada de fundos co-

munitários, se deu início ao saneamento básico com 

carácter mais ou menos generalizado.17

As Parasitoses nas Centúrias

No sentido de não alongarmos demasiado este tra-

balho, apenas referiremos um ou dois casos clínicos 

para cada um dos agentes parasitários, restringindo, 

outrossim, a sintomatologia ao essencial (é uma sim-

plificação algo redutora, é certo, mas os interessados 

sempre poderão compulsar as próprias Centúrias). 

Obviamente que nos depararemos com “curas” em 

que o diagnóstico é, à luz dos conhecimentos actu-

ais, inequívoco (referências à observação de ténias, 

“lombrigas”, Dracunculus, etc.) e outras “curas” em 

que o diagnóstico será apenas presuntivo (caso das 

protozoonoses, cuja etiologia era ignorada, e não 

existia ainda a possibilidade do recurso a análises e/

ou à observação microscópica).

Parasitoses provocadas por protozoários:

– Entamoeba histolytica. A amebíase campea-

va então na Europa, apresentando-se quer sob a 

forma disentérica, quer de abcesso hepático (Fig. 

3).18  Quanto à forma clínica disentérica, por exemplo 

a “cura” 44 da III Centúria amatiana, intitulada “De 

disenteria e de pulsão intermitente”, corresponde em 

absoluto à sintomatologia desta parasitose: o doente, 

“(…) entre dia e noite cem vezes foi obrigado a evacuar, 

(…) com algum sangue misturado. (…) Tinha pouca fe-

bre, mas sentia dores à volta da região do fígado [cólon 

transverso] e do intestino grosso. (…)” 

Fig. 3 -  Ciclo da E. histolytica 
(reproduzido de P. Bourée, 
1989; imagem a crédito de 
Van N’Guyen-Anh).



47

No que respeita aos abcessos amebianos hepáticos, 

lê-se na “cura” 77 da VII Centúria, “De um que sofria de 

abcesso no fígado”: 

“(…) um rapaz de trinta anos, padecia de inflamação do fí-

gado. A isto juntava-se febre contínua, soluços [indicação 

de que o abcesso, sub-diafragmático, pressionava o nervo 

frénico], vómitos de bílis prásina, fastio e derramamento 

de bílis amarela por todo o corpo. A tudo isto sobreveio 

um fluxo de barriga (…)”; estava muito enfraquecido e 

acabou por falecer. 

Seria legítimo pôr-se aqui o diagnóstico diferencial 

com abcessos bacterianos, por bactérias aeróbicas 

e/ou anaeróbicas, mas o “fluxo de barriga” (diarreia)     

legitima a hipótese de se tratar de uma colite intestinal 

amebiana, com subsequente extensão hepática.

– Trichomonas vaginalis. Trata-se, como é sabido, 

de uma parasitose de transmissão sexual, cuja sinto-

matologia é mais manifesta e típica na mulher. Se bem 

que apenas cerca de um quarto dos casos clínicos totais 

das Centúrias digam respeito ao sexo feminino (na épo-

ca, a doenças femininas, em especial do foro íntimo, 

eram tratadas no domicílio, por ‘curiosas’ ou ‘entendi-

das’), mesmo assim vamos encontrar na “cura” 40 da 

VI Centúria a seguinte descrição clínica: mulher que 

“(…) há muito tempo sofria de um corrimento pituitoso 

do útero, (…) de cor branca, (…) com matéria pituitosa, 

viscosa (…)”; tinha febre pituitosa. De feito, a leucorreia 

provocada pela T. vaginalis é esbranquiçada e abun-

dante, ao contrário da leucorreia bacteriana, que é de 

cor amarelada. Todavia, a febre poderá indicar a exis-

tência de uma infecção bacteriana secundária,19 ou de 

outra patologia concomitante de localização não defi-

nida. Noutro passo das Centúrias, Amato refere ainda 

que por ele “(…) foi curada a sogra de Petrúcio Bergo-

mati, de cinquenta anos de idade, de um fluxo [vaginal] 

branco, assim como uma mulher veneziana que mora 

junto da porta dos jardins. (…) Observámos ainda 

várias outras curadas (…)”.20

– Leishmania donovani. Na “cura” intitulada “De du-

reza do Baço, causada por uma quartã”, Amato Lusitano 

fala-nos de um mercador de Salónica que “(…) sofria de 

inchaço do baço com enorme dureza, que contraíra de 

uma quartã de que em tempos sofrera. (…)”21 

À luz dos conhecimentos actuais, podemos dizer 

que, ainda que o doente tenha tido em tempos uma fe-

bre quartã, tal não justificava, por si só, a existência de 

uma esplenomegalia de “enorme dureza”. Se atender-

mos à epidemiologia da região de Salónica, entre as vá-

rias patologias que poderiam determinar este sinal clíni-

co perfila-se como mais provável a esplenomegalia por 

leishmaniose (Fig. 4). 

Fig. 4 - Repartição mundial das leishmanioses (reproduzido de Ann O’Fel, 1990).

Com efeito, ainda nos nossos dias praticamente toda     

a Bacia Mediterrânea apresenta índices bastante       

elevados de infecção por Leishmania sp.22   

– Plasmodium sp. O P. falciparum produz febres 

graves, com carácter irregular; o P. vivax, febres ditas 

terçãs; e o P. malariae, febres quartãs (Fig.5). 

Fig. 5 - Manifestação das febres palúdicas terçã maligna (P. falciparum), 
terçã benigna  (P. vivax) e quartã (P. malariae).

O primeiro dos três plasmódios pode ser mortal se 

não for devida e atempadamente tratado, e não produz 

recidivas; quanto aos outros dois, evoluem, via de regra, 

de forma benigna e têm carácter recidivante. Lembre-se 

que a malária era endémica em quase toda a Europa 

(atingia até os países nórdicos), e só a meio do século 

passado se consegui a sua erradicação total no nosso 

continente (Fig. 6).23 

Fig. 6 - Distribuição mundial da malária, de 1900 a 2002 (https://koshland-science 
museum.org/sites/all/exhibits/exhib_infectious/malaria_vector_control_05.jsp)

Acresce que se assistiu a uma “recrudescência do 

mal [malária] durante o século XVI”, o século de Ama-

to, por “busca de novas terras”, designadamente “pla-

nícies húmidas”.24

Assim, compreende-se que a doença a que Amato 

dedicou mais “curas”, na globalidade das suas sete 



48

Centúrias, seja exactamente o paludismo:25 de feito, 

abundam ali os casos clínicos de febres terçãs, quartãs 

e “duplas terçãs” e “terças contínuas”, estas últimas 

correspondendo, muito plausivelmente, a infecções 

por P. falciparum, que produz quadros também desig-

nados por ‘terçãs malignas’, em oposição às ‘terçãs 

benignas’ do P. vivax. E a situação revestia-se de parti-

cular acuidade em especial na Grécia: “(…) O paludismo 

e a peste são as doenças mais frequentes registadas 

na VII Centúria [respeitante a Salónica] (…).”26 

Aliás, a primeira referência clínica ao paludismo 

devemo-la a Hipócrates (c. 460-370 a. C.), e na Grécia

Antiga os atenienses usavam depreciativamente o 

apodo “beócio” para se referirem às populações a norte  

de Atenas (ainda hoje existe a província da Beócia, 

região de terras alagadas, só drenadas no século 

XXIX): como sofriam de constantes ataques de palu-

dismo, os nativos eram considerados ‘meios tontos’ – 

curiosamente, o vocábulo contaminou mesmo a língua 

portuguesa, daí que os nossos dicionários registem os 

termos ‘beócio’ e ‘beotice’.27

Parasitoses  provocadas  por  helmintas:
Tremátodos:

– Fasciola hepatica. Amato descreve alguns casos 

de patologia hepática com icterícia. Obviamente que 

os dados anamnésicos e clínicos que apresenta são 

insusceptíveis de conduzir a um diagnóstico etioló-

gico. Todavia, dado que a F. hepática é frequente na 

Europa28 (donde é originária, tendo-se difundido por 

outros continentes com os gados que os colonizado-

res espanhóis e portugueses levaram consigo), é mui-

to provável que Amato tenha lidado com doentes com 

fasciolose.

– Schistosoma haematobium. Este parasita, que 

produz a schistosomose vesical ou bilharziose, é 

originário da região dos Grandes Lagos, em África, 

donde se difundiu por todo o Continente, em espe-

cial para o Egipto, através do rio Nilo (foi identificado 

em múmias egípcias29). A expansão islâmica levou 

mesmo à introdução da helmintíase em Portugal, no 

Algarve, onde era conhecida pela “doença das lava-

deiras”, pela hematúria que causava em especial em 

mulheres que iam lavar roupa aos rios.30

Amato tratou bastos casos de apertos uretrais e 

vesicais, utilizando uma técnica (introdução de velas 

de cera através do meato urinário) que aprendera em 

Salamanca com Lorenzo Alderete.31 Obviamente que 

o grosso desses casos era devido a infecções por do-

enças de transmissão sexual. Todavia, em pacientes 

que tinham permanecido em zonas tropicais endé-

micas de schistosomose (situação assaz frequente, 

dada a extensão do ‘Império Português’ no século 

XVI), podemos admitir a existência de possíveis in-

fecções por este tremátodo, e consequentes apertos 

uretro-vesicais, como se lê na “cura” 19 da IV Centúria, 

em que aborda um tratamento que fez em Lisboa a 

“(…) um rapaz de vinte e cinco anos que tivera largos 

serviços militares na África e na Índia (…)”. 

Céstodos:

– Taenia saginata. Até meados do século XX, era 

um parasita bastante frequente na Europa, e só as 

inspecções mais cuidadas em matadouros moder-

nos permitiu o seu declínio. Tome-se como exemplo 

a “cura” 74 da VI Centúria: uma mulher da Ilíria “(…) 

expeliu pela boca um verme largo, ainda vivo, do 

comprimento de quatro côvados [2,64 m], (…) talvez 

da espessura de uma unha, de cor muito branca. (…) 

O corpo era formado por uma só peça, tendo no en-

tanto várias divisórias (…), como sementes (pevides) 

de abóbora, (…) verme espalmado a que se costuma 

chamar ténia, isto é fita (…)”. A descrição é perfeita, 

e as dimensões e as “divisórias como sementes de 

abóbora” (proglótis maduros ou terminais) não dei-

xam dúvidas de que se tratava de uma T. saginata.

– Taenia solium. Ao contrário da T. saginata, que 

no hospedeiro definitivo (o homem) apresenta tão-só 

a forma adulta, com localização intestinal, a T. solium 

pode apresentar além da forma adulta, intestinal, 

também a forma larvar (Cysticercus cellulosae), de lo-

calização muscular e/ou cerebral (neurocisticercose). 

Sabemos que Amato observou a forma adulta deste 

céstodo porque nos fala do corpo segmentado de pa-

rasitas com morfologia em “sementes de abóbora” e 

em “sementes de pepino”: os primeiros, como visto 

supra, correspondem a proglótis distais de T. sagina-

ta, enquanto os segundos, mais pequenos, a progló-

tis de T. solium.

Quanto à neurocisticercose: sabe-se, hoje em dia, 

que uma percentagem muito considerável de epilep-

sias é devidas à presença de larvas de cisticercos no 

cérebro, que podem actuar como focos epileptogéni-

cos.32 Mesmo em Portugal, onde se considerava que 

a T. solium tinha sido praticamente erradicada, des-

de que Luís Monteiro e colaboradores começaram a 

usar a TAC no estudo de doentes epilépticos, foram 

diagnosticados no norte do País algumas centenas de 

casos de neurocisticercose.33 Ora, Amato relata pelo 

menos quatro casos de epilepsia,34 três dos quais em 



49

crianças (o grupo epidemiologicamente mais exposto 

ao contágio), pelo que é legítimo admitir-se que alguns 

casos pudessem corresponder à neurocisticercoses. 

– Echinococcus granulosus. Até cerca do final do 

século passado (altura em que se desenvolveram      

intensas campanhas de erradicação da equinocose-

hidatidose), toda a Bacia Mediterrânea apresentava 

incidências muito elevadas desta parasitose, figurando 

Portugal, Itália e Grécia (países onde Amato Lusitano 

praticou clínica) entre os de mais elevada endemici-

dade.35 Pelo menos um caso descrito por Amato (ou-

tros casos de ‘tumores hepáticos’ que relata poderiam 

corresponder a quistos hidáticos, mas não foram pun-

cionados) é conforme com uma hidatidose hepática: 

tratava-se de um doente calabrês, com ‘abcesso’ do 

fígado; aberto o ‘abcesso’ a ferro candente, drenou 

‘pus’ branco.36 Amato reporta-se depois, nos comen-

tários, a Hipócrates (Aforismos, livro 7, nº 45): “Aqueles 

cujo fígado supurado for queimado salvam-se se o pus 

for puro e branco; estes contêm o pus numa túnica. 

Se, porém, fluir tal qual a amurca, morrerão.” Os vocá-

bulos ‘abcesso’ e ‘pus’ deverão ser relativizados, uma 

vez que correspondiam à terminologia médica da épo-

ca. Assim, o ‘pus’ branco e puro pretende significar 

líquido hidático, que preenche o interior do quisto, e a 

‘túnica’ respeita à cápsula ou periquística que envolve 

a lesão parasitária. No essencial, o que Hipócrates – 

figura tutelar para Amato – pretendia dizer é que os 

doentes com quistos hidáticos em geral sobreviviam 

(tal como no caso relatado), enquanto os doentes com 

pus escuro, cor de amurca (abcessos bacterianos ou 

amebianos), morriam (a era dos antimicrobianos 

ainda vinha muito longe).   

Nemátodos:

– Ancylostoma duodenale. Conhecida como ‘anci-

lostomose dos mineiros’ ou ‘ancilostomose do Velho 

Mundo’ (em oposição à ‘ancilostomose do Novo Mun-

do’, devida a um outro Ancylostomidae, o Necator 

americanus, posteriormente também introduzido em 

Portugal37), era uma parasitose corrente na Europa. A 

via de infecção é fundamentalmente através da pele 

– ‘doença do pé-descalço’ – e produz anemias mais 

ou menos graves, em função da ‘carga’ parasitária. 

Como consequência desta anemia, existe tendência 

para a pica ou geofagia (em África, onde fizemos in-

vestigações sobre esta problemática, a associação 

ancilostomose/geofagia foi sobejamente demons-

trada: na região do Andulo – Planalto Central de An-

gola –, 86,6% de 238 crianças estavam parasitadas 

por Ancylostomidae, sendo que 78,5% praticavam 

a geofagia38). Ora, nas Centúrias vamos encontrar a 

geofagia, por exemplo numa rapariga “(…) de doze 

anos, rosto macilento [anemia], franzina de complei-

ção, que sofria da doença chamada citta [pica] (…)”39 

Na variada receita de Amato (carne de faisão, perdiz,   

tordo, melro, capão, galinha, cabrito, carneiro castrado, 

etc. – na verdade, algo úteis para corrigir a anemia, 

muito embora fosse então desconhecida a etiopato-

genia da doença), permitia-se-lhe, para satisfazer a 

compulsão da geofagia, o consumo de amido em vez 

de greda e ossinhos queimados em vez de terra.

– Ascaris lumbricoides. O conceito de “lombrigas” 

é variável, no espaço e no tempo. Assim, por exemplo, 

enquanto no nosso País “lombrigas” significa, em ge-

ral, A. lumbricoides, no Alentejo “lombrigas” diz res-

peito ao Enterobius vermicularis, os vulgares oxiúros, 

e os A. lumbricoides são nomeados por “bichas”. 

Também em Amato Lusitano, e seus coevos, importa 

aclarar o conceito de “lombrigas”. Escreve ele: “(…) Há 

três espécies de lombrigas. Umas, as chamadas lon-

gas, arredondadas ou polidas, (…) assemelhando-se 

às minhocas, que muitas vezes se viram expulsar pe-

las narinas [ou pela boca, como também refere Ama-

to]. Outras, chamadas cucumerinas ou cucurbitinas 

[Cucurbitáceas], (…) chamadas cucumerinas porque 

se as-  semelham a sementes ou pevides do pepino. 

As terceiras são designadas lombrigas largas, embora 

com melhor propriedade se devam chamar compridas, 

porque são de grande e enorme comprimento; Plínio 

chama-as (…) ténias (taenias), isto é, fitas (…).”40 A in-

terpretação parasitológica de tais morfologias não se 

nos afigura difícil: as primeiras, longas, arredondadas, 

semelhantes a minhocas e que podem ser expulsas 

pela boca e/ou pelas narinas, respeitam, em toda a 

evidência, ao A. lumbricoides. As segundas, que se 

assemelham a pevides de pepinos, correspondem a 

segmentos ou proglótis de T. solium. Quanto às tercei-

ras, largas e compridas, de enorme comprimento e que 

Plínio apelida de ténias, respeitam à T. saginata. 

Ou seja, para os médicos da época – inclusive Amato – 

todos os vermes ou helmintas eram incluídos na cate-

goria ‘taxonómica’ (avant la lettre) de “lombrigas”, in-

dependentemente de serem céstodos (‘vermes chatos’ 

e segmentados) ou nemátodos (‘vermes redondos’, 

não segmentados). Estamos aqui perante parasitoses 

intestinais, mas o conceito de “lombriga” para Amato 

ia mais longe: o Dracunculus medinensis, um nemáto-

do sistémico com mais de um metro de comprimento, 

foi por ele também designado por “lombriga”, o mes-

mo acontecendo com a Dirifilaria repens (vide infra).



50

Estritamente no que respeita ao A. lumbricoides, 

existem nas Centúrias numerosas “curas”, de que to-

maremos apenas dois exemplos: “(…) Lucas, de Castelo 

de Bolonha, (…) vomitou pela boca no espaço de nove 

dias quinze vermes ainda vivos. (…)”;41 um rapaz de 11 

anos de idade, filho de Jerónimo Basílio, patrício de Ra-

gusa, governador da ilha do Meio, após ser medicado 

por Amato, “(…) expeliu trezentos vermes no espaço de 

dez dias e a maior parte deles eram grossos, grandes 

e todos vivos, misturados com excremento (…).”42 Esta 

última “cura” suscita uma questão médica de grande 

acuidade: a possibilidade de nas infecções maciças por 

A. lumbricoides poderem ocorrer oclusões intestinais, 

seguidas de perfuração, peritonite e morte. Tal terá 

sido, certamente, o que aconteceu numa das “curas” 

amatianas (“De vermes e do sinal letífero”): uma rapariga 

adoeceu e expulsou “(…) vermes por cima e por baixo, 

(…) morrendo passados poucos dias. (…)”43

Fig. 7 - Vermes 
adultos de T. trichiura: 
fêmea à esquerda e 
macho à direita (repro-
duzido de E. Faust et 
al, 1972).

– Trichuris trichiura. Trata-se de um parasita intesti-

nal que coloniza em especial a metade distal do cólon e 

o sigmóide. Com a sua extremidade cefálica muito afila-

da (Fig. 7), incrusta-se na parede intestinal e alimenta-

se de sangue. Sendo hematófago, debilita a mucosa do 

intestino, minando a aderência entre a mucosa e a mus-

cularis-mucosa. Uma das consequências dessa acção 

deletéria é o deslizamento da mucosa para o exterior, 

produzindo um prolapso rectal (Fig. 8). 

Obviamente que esta situação só costuma ocorrer em 

casos de cargas parasitárias muito importantes, o que 

era outrora relativamente frequente. Ocorre referir que 

a trichiuríase ou tricocefalíase apresentava nos países 

europeus índices de prevalência extremamente eleva-

dos. Por exemplo, estudos feitos em Lisboa mostraram 

em crianças prevalências de 91,6%,44 em Quaios de 

93,4%,45 em Barcelos de 96,2 %,46 etc. Esta é, pois, uma 

questão de suma importância etiopatogénica dado que 

tem havido interpretações bastante questionáveis so-

bre uma passagem de Amato:47 “(…) Não só as mulheres 

como as criancinhas que vivem em Roma, apareciam-

lhes, em volta do ânus, excrescências carnosas, das 

que alguns autores costumam designar hemorróidas 

em crista. (…) Resulta de substâncias que pervertem a 

ordem da natureza. (…)”48 Importa, pois, equacionar a 

questão à luz dos (des)conhecimentos da época: nem 

Amato nem nenhum dos seus coetâneos sabiam, ob-

viamente, da existência do parasita T. trichiura e/ou 

do Papilomavirus. Assim, as mulheres a que se refere o 

nosso autor deveriam apresentar condilomas decorren-

tes de infecções por vírus de transmissão sexual, mas as 

“excrescências carnosas” das crianças são mais confor-

mes com prolapsos rectais por tricocefalíase, situação 

que nós ainda observámos no início da nossa carreira 

médica. De feito, as elevadíssimas cargas parasitárias 

eram assaz frequentes, mesmo em Portugal: por exem-

plo, em Lisboa “(…) a curva de infestação por Trichiurus 

[num bairro junto ao cemitério de S. João] atinge um 

planalto pelos 4 anos [ênfase nossa] com uma média de 

cerca de 160 vermes [por grama de fezes] por indivíduo, 

mantém-se até cerca dos 14 anos, baixando progressi-

vamente até aos 20 anos. (…)”49 Em suma, na centúria 

de Quinhentos os médicos desconheciam a existência 

do T. trichiura e dos vírus, e, generalizando, para eles 

todas as excrescências carnosas do ânus eram inter-

pretadas como patologia de transmissão sexual. Aliás, 

em relação às crianças lembraremos que, já no século 

XVIII, Gonçalo Rodrigues Cabreira, no seu “Compendio 

de Muitos e Varios Remedios…”, dedicou o cap. XXI aos 

“remedios para meninos, & pessoas grandes, que lhe 

sae o cesso fóra”50,51 – e não consta que em Portugal se 

andassem, então, a violentar crianças. E muito antes, 

ainda no século XIII, a acuidade do problema já tinha 

levado, por exemplo Pedro Hispano Portugalense (Papa 

João XXI), no seu “Tesouro dos Pobres”, a debruçar-se 

também sobre o tratamento dos prolapsos rectais, com-

pilando seis receitas, algumas de autores antigos, gre-

gos e romanos.52 

– Enterobius vermicularis. Reza assim a cura 23 da 

II Centúria: “(…) Umas crianças eram apoquentadas por 

Fig. 8 - Prolapso rectal por infecção por T. trichiura: aderentes à mucosa, 
vêm-se vermes adultos (reproduzido de E. Faust et al, 1972).



51

picadas de vermes. (…) Demos-lhes a comer erva lom-

brigueira. (…) No caso dos lactantes dávamos às mães 

as respectivas mezinhas, mas em maior quantidade 

para que (…) pudessem alcançar o leite. (…)” Um para-

sita que produzia em lactantes prurido (anal) e que se 

tratava com “erva-lombrigueira” era, manifestamente, 

o E. vermicularis, que determina a enterobíase ou oxiu-

ríase. Mais uma vez nos deparamos aqui com a gene-

ralização do vocábulo “lombrigas” (daí a prescrição da 

“erva-lombrigueira”), como sinonímico de ‘vermes’, in-

dependentemente do seu tamanho.

– Toxocara canis e/ou T. cati. Trata-se de zoonoses 

parasitárias que quando infectam o homem, a que não 

estão adaptadas, não evoluem além da forma larvar 

(não alcançam, portanto, o intestino, onde deveriam 

passar a vermes adultos), determinando então o cha-

mado síndrome de ‘larva migrans visceral’.53 Nas suas 

várias localizações no organismo, uma das formas mais 

perigosas da larva migrans é a ocular, dado que o granu-

loma parasitário na retina pode ser confundido com um 

retinoblastoma, tumor de muito elevada malignidade, e 

que em muitos casos levou à enucleação de olhos.54

Retomemos as Centúrias: a propósito de um hebreu, 

cobrador de impostos de Soleimão no Egipto, que “ti-

nha vista diminuída e corrompida”, Amato diagnostica 

(e aparentemente bem) “catarata”; diz-nos, depois, que 

“estas doenças são hoje muito frequentes no Egipto”, 

atribuindo-as à “secura e grande penetração do pró-

prio ar” e ao “pó concorrente”. De feito, estas manifes-

tações climáticas, em especial aquando da ocorrência 

do kahmsin,55 são habituais na região em que habita-

va o doente. Todavia, deveremos lembrar que, entre 

os problemas oculares no Egipto, estudos modernos 

revelaram índices elevados de a cegueira, sendo esta 

em 37 % dos casos provocada por larvas de Toxocara 

spp.56 (outrora, responsabilizava-se o T. canis pela larva 

migrans ocular, mas investigações recentes inculpam 

antes o T. cati57 – pelas suas mais diminutas dimensões 

penetraria mais facilmente na artéria central da retina –, 

o que, epidemiologicamente, no Egipto faz todo o sen-

tido dado o facto de os islâmicos considerarem o cão 

um animal impuro e privilegiarem antes os gatos como 

animais de companhia).   

– Dirifilaria repens. A D. repens é uma filariose dos 

cães, que se transmite através de mosquitos que, aci-

dentalmente, podem também contagiar o homem pela 

sua picada. Esta parasitose canina é bastante frequente 

na região mediterrânea, e a casuística humana divulgada 

diz respeito especialmente a Itália, França, Grécia e Espa-

nha.58 A localização humana preferencial é a peri-ocular.

Reportemo-nos agora às Centúrias: “Uma garota de 

três anos, (…) eis que começa a aparecer-lhe uma ca-

beça de lombriga pela parte inferior de um olho (…). As 

mulheres que por acaso assistiam à garota aflita, ob-

servando o olho, viram um verme, que logo extraíram 

com a mão. Era de meio palmo de comprimento, de cor 

branca, da espessura de uma linha, muito activo. (…)”59

 – Dracunculus medinensis. Trata-se de um nemá-

todo cujo contágio é feito através da ingestão de micro 

artrópodos aquáticos, Cyclops, o que leva ao desenvol-

vimento no homem de um verme adulto, cuja fêmea 

atinge 0,70 a 1,20 m de comprimento. Para libertar as 

microfilárias e completar o ciclo, o parasita exterioriza-

se, o mais das vezes, na parte distal dos membros in-

feriores quando o indivíduo infectado penetra na água. 

A extracção do verme é feita prendendo a extremida-

de do parasita num pequeno pedúnculo de madeira 

e enrolando-o durante vários dias – se o verme fosse 

simplesmente cortado ou arrancado, então a sua mor-

te ocasionaria uma infecção, podendo conduzir a uma 

septicemia, culminando na morte do doente. Originá-

rio da Península arábica (região de Medina), o parasita 

difundiu-se por África, em especial Egipto, Sudão, etc., 

e regiões indostânicas.

Vejamos a cura 64 da VII Centúria: “(...) De um dra-

cúnculo, surgido na perna, a que os árabes chamam 

veia medena. Um negro etíope, (…) logo que chegou 

de Mênfis, célebre cidade do Egipto, a Salónica come-

çou imediatamente a queixar-se de dores numa perna. 

Nesta aparecera, junto ao calcanhar, primeiro uma fe-

rida na qual se via uma cabeça à maneira de veia. (…) 

Para o seu tratamento foi chamado o médico Parayas, 

conhecedor de língua árabe, que começou assim: (…) 

ligou a parte externa da veia, ou mais acertadamente, 

de qualquer substância nervosa, a um pedaço delgado 

de madeira, substância que pouco a pouco arrastava 

e rodava com a lâmina lenhosa, de modo que chegou 

à sua última parte, isto é, até ao comprimento de três 

côvados, após muitos dias. Com isto o etíope foi liber-

tado das dores angustiosas e da doença. (...)” Do pon-

to de vista epidemiológico, tratava-se de “um negro 

etíope”, vindo do Egipto, isto é, de uma zona endémi-

ca de D. medinensis. A exteriorização do verme numa 

perna é, com efeito, conforme com a localização mais 

frequentemente encontrada na clínica da dracunculose. 

Demais, Amato mostrou uma grande consciência das 

suas limitações numa patologia que lhe era estranha 

e, eticamente, chamou um médico conhecedor de tal 

doença. O tratamento que este utilizou para a extrac-

ção do verme foi o que sempre se usava e ainda hoje 

continua a ser usado. O parasita extraído media três 



52

côvados, isto é cerca de 1,5 m de comprimento. Foram 

as excepcionais dimensões deste verme que levaram 

os antigos a considerá-lo uma serpente, a “serpente 

de Medina”. Consideremos agora os comentários que 

Amato fez sobre este caso clínico: “(…) Alguns autores 

duvidam se esta doença é veia ou nervo ou lombriga. 

Quanto a mim, como testemunha ocular, mais de acre-

ditar que muitas coisas ouvidas, atesto que tal doença 

se apresenta como uma lombriga, esbranquiçada, fina, 

ao modo de linha torcida. (...)” Com efeito, no tempo 

de Amato Lusitano discutia-se a etiologia da doença, 

admitindo-se várias hipóteses: seria um nervo ou uma 

veia que se exteriorizava – daí a designação de “veia 

medena” ou “veia de Medina” – ou talvez “uma lom-

briga”. Ora, na sua arguta observação, Amato atesta 

“que tal doença se apresenta como uma lombriga, es-

branquiçada”, isto é, como um verme.60 Mais uma vez a 

designação de “lombriga” é aplicada a um outro verme 

que não o A. lumbricoides.

Parasitoses  provocadas  por  ectoparasitas

– Sarcoptes scabiei. Nas Centúrias amatianas exis-

tem vários casos clínicos de escabiose, de que aqui 

reteremos, tão-só, a cura 33 da II Centúria, dado o des-

fecho trágico do seu tratamento: “(…) Um jovem de Flo-

rença, que por todo o corpo tinha espalhada uma sarna 

desfigurante, untou-se, sem conselho de médicos, 

com um unguento a que fora misturado arsénico. Pela 

manhã, os criados foram encontrá-lo morto estirado 

sobre a cama. Um outro conhecemos que, tendo feito 

semelhante aplicação de unguento, caiu em loucura a 

pontos de ser necessário amarrá-lo. (…)”

– Pediculus capitis. A pediculose consta também 

da casuística de Amato, v. g.: “(…) Veneto, um pobre 

homem de Ancona, trazia o corpo coberto de piolhos e 

de tal modo o afligiam e manchavam que pouco faltou 

para morrer dessa doença. (…) [Também] conhecemos 

em Lisboa um indivíduo, de certa nobreza, que morreu 

miseravelmente desta doença. (…) O apelido deste indi-

víduo era, se a memória me não atraiçoa, Tabora. (…)”61 

Com efeito, não só a pediculose era bastante fre-

quente (e continua a sê-lo)62 como também o seu trata-

mento era consideravelmente ineficaz, daí o hábito de 

se ‘catarem piolhos’, em especial às crianças (Fig. 9). 

Amato realça a periculosidade das infestações 

maciças de piolhos, referindo: (...)

(...) Desta repugnante afecção muitos têm morrido, 

como Scylla, Ferécides, Énio, incluindo-se também 

Platão, segundo querem alguns. (…)”63

Obviamente que já fora do âmbito estrito da Pa-

rasitologia, o P. capitis assumia também uma grande          

relevância como vector do tifo exantemático que, desde 

tempos imemoriais, fazia razias regulares por toda a 

Europa. Mesmo em Portugal, o tifo epidémico ainda 

se manifestou durante a primeira metade do século 

passado, com um surto de mortalidade muito elevada 

em 1918-1919.64

 Considerandos finais

Na Europa (e ainda hoje nos países em vias de 

desenvolvimento) as parasitoses constituíam o grosso 

da patologia quotidiana a que os médicos tinham de 

fazer face. No caso concreto das Centúrias amatianas, 

bastará atentar no facto de, por exemplo, as febres 

terçãs simples, duplas terçãs, terçãs contínuas e quar-

tãs (leia-se, pois, a malária) constituírem, de longe, a 

patologia que mais “curas” ocupam.65 Aliás, como visto 

acima, a casuística parasitológica da obra de Amato 

Lusitano permitiria, per se, organizar um vasto curso 

de Parasitologia, em que a análise dos casos clínicos 

facultaria uma ampla discussão e a aprendizagem das 

parasitoses mais importantes.

Além da epidemiologia das parasitoses, sua dis-

tribuição geográfica e maior ou menor relevância da 

sua ocorrência, as Centúrias facultam-nos, outrossim, 

dados clínicos muito importantes e o conhecimento 

do ‘estado da arte’ da terapêutica no século XVI. 

Demais, tais informações foram-nos veiculadas por 

um cientista de craveira excepcional, um uomo univer-

sale do Renascimento: “Com as suas Sete Centúrias 

de Curas Medicinais [Amato Lusitano] estabeleceu o 

nível mais alto de medicina clínica experimental e 

filosófica do século XVI.”66

Fig. 9 - Tratamento de piolhos nos períodos medieval e renascentista.



53

Notas 

1 - Maximiano Lemos, 1907; Ricardo Jorge, 1962; José Lopes Dias, 1971; J. A. 
David de Morais, 2011; João José A. Dias, 2011.
2 - António M. Lopes Andrade, 2009.
3 - João A. David de Morais, 2011, pp. 111-118; idem, 2012, pp. 5-10.
4 - “(…) Em 1534 a hostilidade aos cristãos-novos cresce. Os médicos-cris-
tãos novos ficam proibidos de ter pacientes cristãos velhos ou de poder 
exercer a profissão de ‘boticários’ (…)” (argumentava-se que os boticários 
judeus poderiam envenenar os cristãos-velhos), Roberto Bachmann, 1996, 
p. 278.
5 - “(…) O nosso Dioscórides cujas colecções encherão a ‘Oitava, Nona e 
Décima Centúrias’. (…)”, Amato Lusitano (A. L.), VI Centúria, cura 41.
6 - Ferreira de Mira, 1948, p. 117.
7 - “(…) Com igual cuidado tratei dos pobres e dos nascidos em nobreza.” 
(…) “Quanto a honorários, que se costumam dar aos médicos, também fui 
sempre parcimonioso no pedir, tendo tratado muita gente com mediana re-
compensa e muita outra gratuitamente.(…)”, Juramento de Amato Lusitano, 
in: Augusto D’Esaguy, 1955, pp. 25-27.
8 - A. L., 1983; idem, 2010.
9 - Ricardo Jorge 1962, p. 10.
10 - A. L., 1983, vol. I, pp. 11-23; idem, 2010, vol I, pp. 15-23.
11 - Aliás, ainda hoje, nos países “em desenvolvimento”, as parasitoses pre-
valecem sobre as demais patologias.
12 - Francisco C. Cambournac, 1978, p. 389.
O paludismo era hipo-endémico no Norte do país (predominava o Plasmo-
dium vivax); meso-endémico no Centro (o P. falciparum e o P. vivax equili-
bravam-se); e hiper-endémico no Sul (o P. falciparum e o P. vivax alternavam 
a sua maior incidência em períodos de cerca de cinco anos). O P. malariae 
existia em cerca de 5% dos doentes com malária em todo o território. O P. 
ovale era uma espécie não indígena, compreendendo apenas casos impor-
tados.
13 - João A. David de Morais, 1993; idem, 1998. 
14 - Idem, 1979, pp. 155-175; ibidem, 1984.
15 - Ibidem, 1979, pp. 155-175.
16 - Rico, 1932.
17 - Quando estagiámos, no início da década de 70, no Serviço de Doenças 
Infecciosas e Parasitárias (agora, perdeu a designação de ‘Parasitárias’) do 
Hospital Escolar de Santa Maria, em Lisboa, a patologia mais corrente era, 
então, a febre tifóide, uma doença de transmissão feco-oral. Hoje em dia, 
a maioria dos médicos mais jovens nunca diagnosticou um caso clínico de 
febre tifóide.  
18 - Marc Gentilini et al, 1981, p. 208.
19 - “(…) Na mulher, pode declarar-se uma vaginite complicada por bacté-
rias, leveduras ou espiroquetas. (…)”, E. C. Faust et al, 1987, p. 42. 
20 - A. L., IV Centúria, cura 12.
21 - Idem, VI Centúria, cura 39. Vide também o caso de um “baço extraordi-
nariamente duro e grande”, cura 86, I Centúria.
22 - P. Bourée, 1983, p. 110.
23 - F. J. C. Cambournac, 1978, pp. 387-400; Infectious Disease: https://
koshland-science-museum.org/sites/all/exhibits/exhib_infectious/mala-
ria_vector_control_05.jsp
Para uma apreciação sobre a origem e expansão na Europa do paludismo, 
vide, v. g., Tony McMichael, 2003, pp. 75-85.
24 - Fernand Braudel, 1995, vol. I, p. 80.
25 - A. L., 1983, vol. I, pp. 16-17; idem, 2010, vol I, pp. 18-19. 
26 - José Lopes Dias, 1971, p. 53.
27 - “Beócio: Do grego boiotios, da Beócia; glutão, molengão, desajeitado; 
os Beócios eram considerados grosseiros e estúpidos pelos restantes Gre-
gos”, José Pedro Machado, vol. I, 1967, p. 418.
28 - As primeiras identificações de F. hepatica foram realizadas em 1379, por 
Jehan de Brie, em França, no fígado de ovinos.
29 - Deelder AM et al, 1990, pp. 724-725; Miller RL et al, 1992, pp. 555-556.
30 - Fraga de Azevedo et al, 1948, pp. 175-222.
31 - João David de Morais, 2011, pp. 28-29.
32 - “(…) Neurocysticercosis. Epilepsy is the most common clinical presenta-
tion (…)”, Luís Monteiro et al, 1992, p. 61. 
33 - Só entre 1983 e 1992, foram diagnosticados 248 casos de neurocisticer-
cose no Hospital de Santo António do Porto, Luís Monteiro, 1995.
34 - A. L., Curas 6 e 90 da II Centúria; idem, curas 22 e 24 da IV Centúria. 
35 - João A. David de Morais 1993, vol. I, cap IV, pp. 79-113.
36 - A. L., cura 76, VII Centúria. Vide também Daniel Cartucho e Gabriela 
Valadas, 2002, (16): 33- 35.  
37 - J. Fraga de Azevedo, 1964, p. 281.
38 - João A. David de Morais, 1976, p. 525.
39 - A. L., cura 86, III Centúria.
40 - Idem, cura 6, I Centúria.
41 - Ibidem, cura 24, III Centúria.
42 - Ibidem, cura 3, VI Centúria.
43 - Ibidem, cura 41, II Centúria.
44 - Álvaro P Ataíde, Eduardo Baptista, 1944.
45 - Manuel T. V. Meira, António M. F. Coito, 1946.
46 - F. Coutinho da Costa, 1975.
47 - “(…) A Cura LXXXVII da Segunda Centúria diz-nos que a devassidão em 
Roma era tanta que além das mulheres, muitas criancinhas apresentavam 
condilomas anais, um sofrimento deplorável por resultar de coisas que per-
vertem a ordem da natureza (…)”, Alfredo Rasteiro, 1999, p. 22 – ênfase 
nossa.
48 - A. L., cura 87, II Centúria.
49 - Álvaro P. Ataíde, Eduardo Baptista, 1944; 11, p. 374.
50 - Gonçalo Rodrigues Cabreira, 1671, cap. XXI, pp. 43-44.  
51 – Cesso: vocábulo arcaico, em geral não dicionarizado (por pudicícia?), 
significando: recto, ânus, parte terminal do intestino. O vocábulo subsiste, 
todavia, dialectalmente, pelo menos no Alentejo, e nós próprios o ouvimos 
com alguma frequência nas nossas consultas hospitalares. 
52 – Pedro Hispano, 2011, cap. XXVII, pp. 211-213.
53 - João A. David de Morais, 1989, pp. 29-46.
54 - É já clássico referir o trabalho de Wilder (1950), feito nos USA, no qual 
o estudo de 47 olhos enucleados por suspeita de retinoblastoma revelou a 
presença de larvas ou de material hialino residual larvar em 23 (49%) dos 
olhos. Posteriormente, Nichols (1956) identificou as larvas como tratando-
se de Toxocara spp.

55 - “Khamsin: Vento quente, seco, carregado de areia, que se diz soprar 
durante cinquenta dias (‘cinquenta’ é o significado literal em árabe), dos 
desertos do Sudeste do Egipto.”, Saul Bellow, 2011, p. 154, nota de pé de 
página. 
56 - H. M. Omar, J. W. Lewis, 1993, p. 40.
57 - Petithory JC et al, 1993, pp. 81-89.
58 - A. Abou-Bacar et al, 2007, pp. 269-270.
59 - A. L., cura 63, VII Centúria.
60 - João A. David de Morais, 2008, pp. 17-25. 
61 - A. L., cura 58, III Centúria.
62 - “(…) Praga de piolhos começa com as aulas. (…) Entre os cinco e os dez 
anos, é rara a criança que escapa a estes parasitas, independentemente dos 
seus hábitos de higiene. (…) Por vezes, turmas inteiras acabam sujeitas à 
reacção alérgica que se segue à picada: comichão, marcas avermelhadas e 
inflamação. (…)”, Sara Gamito, 2008.
63 - A. L., cura 58, III Centúria.
64 - João A. David de Morais, 2008, pp. 291-307.  
65 - A. L., 1983, vol. I, pp. 16-17; idem, 2010, vol. I, pp. 18-19.
66 - Boris Catz, 1994, p. 105.

Bibliografia

ABOU-BACAR A, DIALLO M, WALLER J et al. Dirofilariose sous-cutanée hu-
maine due à Dirofilaria repens. A propos d’un cas diagnostiqué à Stras-
bourg, France. Bulletin de la Societe de Pathologie Exotique. 2007;100(4): 
269–270.
ANDRADE António ML. As tribulações de Mestre João Rodrigues de Castelo 
Branco (Amato Lusitano) à chegada a Antuérpia, em 1534, em representação 
do mercador Henrique Pires, seu tio materno. Medicina na Beira Interior, da 
Pré-História ao Século XXI – Cadernos de Cultura 2009, nº 23: 7-14.
ATAÍDE AP, BAPTISTA E. Determinação de um índice de infestação. Coimbra 
Médica, 1944; 11: 374-382.
CABREIRA GR. Compendio de Muitos e Varios Remedios… Lisboa: Na Officina 
de Francisco Villela, 1671.
BACHMANN R. Botanistas Portugueses: Garcia de Horta, Cristóvão da Costa, 
Amato Lusitano, pp. 275-82. In: Vários. O Património Judaico Português. I 
Colóquio Internacional. Lisboa: Associação Portuguesa de Estudos Judai-
cos, 1996.
BELLOW S. Jerusalém, Ida e Volta. Lisboa: Edições Tinta-da-China, 2011.
BOUREE P. Aide Memoire de Parasitologie. Paris : Flammarion Médecine, 
Sciences, 1983.
BOUREE P. Dictionnaire de Parasitologie. Paris : Edition Marketing, 1989.
BRAUDEL F. O Mediterrâneo e o Mundo Mediterrânico na Época de Filipe II, 
vols I e II. Lisboa: Dom Quixote, 1995.
CAMBOURNAC FJC. Serious threat of reintroduction of endemic malaria in 
Portugal. Revista Portuguesa de Doenças Infecciosas 1978; 1: 387-400.
CARTUCHO D, VALADAS G. Abcessos de drenagem pura e branca - a propó-
sito de uma cura em Amato Lusitano. Medicina na Beira Interior, da Pré-
História ao Século XXI – Cadernos de Cultura 2003 (16): 33-35.
CATZ B. Os Médicos Judeus-Portugueses, pp. 105-6. In: Vários. Os Judeus 
Portugueses entre os Descobrimentos e a Diáspora. Lisboa: Associação Por-
tuguesa de Estudos Judaicos, 1994.
COUTINHO DA COSTA F. Incidência e distribuição das helmintíases intes-
tinais mais comuns na região rural da Metrópole. Anais Azevedos 1975; 
22(4/5): 1-23 (separata).
D’ESAGUY A. Oração e Juramento Médico de Moisés Maimonide e Amato Lu-
sitano. Lisboa: edição do autor, 1955.
DAVID DE MORAIS JA. Contribution à la connaissance de l’Anthropo-Ecologie 
de la malnutrition chez les va’Ndulu (Angola). Anais do Instituto de Higiene 
e Medicina Tropical 1976; 4(1/4): 481-547.
DAVID DE MORAIS JA. Subsídios para o conhecimento epidemiológico das 
Helmintíases intestinais endémicas na freguesia de Monsaraz (Alto Alente-
jo). I - Estudo prospectivo em crianças das escolas. Revista Portuguesa de 
Doenças Infecciosas 1979; 2 (2): 155-175.
DAVID DE MORAIS JA. Helmintíases Intestinais Endémicas na Freguesia de 
Monsaraz (Alto Alentejo). Subsídios para o seu conhecimento epidemiológi-
co. Lisboa: Infecon, 1984.
DAVID DE MORAIS JA. Larva migrante visceral. Epidemiologia e clínica. Re-
vista Portuguesa de Doenças Infecciosas 1989; 12(suplemento 1): 29-46 (Er-
rata: Rev. Portuguesa Doenç. Infec. 1990; 13(3): 202).
DAVID DE MORAIS JA. A Hidatidologia em Portugal: Contribuição para o seu 
Estudo Integrado, vols I e II. Lisboa: Universidade Nova de Lisboa, 1993 
(tese de doutoramento).
DAVID DE MORAIS JA. A Hidatidologia em Portugal (série “Manuais Universi-
tários”). Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 1998.
DAVID DE MORAIS JA. A nossa experiência em Hidatidologia, durante um 
quarto de século, na região do Alentejo. Revista da Sociedade Portuguesa 
de Hidatidologia, 2003; 1: 41-45.
DAVID DE MORAIS JA. Hidatidose humana. Estudo clínico-epidemiológico 
no distrito de Évora durante um quarto de século. Acta Médica Portugue-
sa 2007; 20: 1-10. Disponível on-line: http://www.actamedicaportuguesa.
com/pdf/2007-20/1/1-10.pdf
DAVID DE MORAIS JA. Tifo epidémico em Portugal: um contributo para o seu 
conhecimento histórico e epidemiológico. Medicina Interna 2008; 15(4): 
291-307. Disponível on-line: http://www.spmi.pt/revista/vol15/vol15_
n4_2008_291_307.pdf
DAVID DE MORAIS JA. As epidemias no Êxodo dos Judeus do Egipto: A pro-
pósito de dois casos de filariose descritos por Amato Lusitano. Medicina na 
Beira Interior da Pré-História ao Século XXI – Cadernos de Cultura 2008; nº 
22: 17-25. Disponível on-line: http://www.historiadamedicina.ubi.pt/cader-
nos_medicina/vol22.pdf
DAVID DE MORAIS JA. Eu, Amato Lusitano. No V Centenário do seu Nascimen-
to. Lisboa: Edições Colibri, 2011.
DAVID DE MORAIS JA. Amato Lusitano, figura cimeira da Medicina portugue-



///////////////////////////////////////////////////////////////////////       \\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\54

sa. No V Centenário do seu nascimento. Infecção e Sépsis, 2012; série 2(1): 
5-10.
DEELDER AM, MILLER RL, DE JONGE N, KRIJGER FW. Detection of antigen in 
mummies. Lancet 1990; 335: 724-725.
DIAS JJA. Amato Lusitano e a sua Obra. Séculos XVI e XVII. Lisboa: Biblioteca 
Nacional de Portugal, 2011.
DIAS JL. Biografia de Amato Lusitano e outros ensaios amatianos. Estudos 
de Castelo Branco. Revista de História e Cultura 1971; nº 37: 3-234.
DURRIGL M-A, FATOVIC-FERENCIC S. The medical practice of Amatus Lusita-
nus in Dubrovnik (1556-1558), a short reminder on the 445th anniversary of 
his arrival. Acta Médica Portuguesa  2002; 15: 37-40.
FAUST EC, BEAVER PC, JUNG RC. Agentes e Vectores Animais de Doenças Hu-
manas, 2ª e 4ª eds. Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 1972 e 1987.
FRAGA DE AZEVEDO J. Soil-transmitted helminths in the Portuguese Repu-
blic (European and African provinces). Anais do Instituto de Medicina Tropi-
cal 1964; 21(3/4): 273-312.
FRAGA DE AZEVEDO J, BENTO DA SILVA J, COITO AM et al. O foco português 
de schistosomíase. Anais do Instituto de Medicina Tropical 1948; 5: 175-222.
GAMITO S. Praga de piolhos começa com as aulas. Diário de Notícias, 12 de 
Outubro de 2008.
GENTILINI M, DANIS M, RICHARD-LENOBLE D. Maladies Parasitaires. Paris: 
Éditions J.-B. Baillière, 1981.
HISPANO Pedro. Thesaurus Pauperum. Lisboa: Heartbrain e Sociedade Por-
tuguesa de Medicina Interna, 2011.
Infectious Disease: https://koshland-science-museum.org/sites/all/exhi-
bits/exhib_infectious/malaria_vector_control_05.jsp (consultado em 6 de 
Agosto de 2012)
JORGE R. Amato Lusitano. Comentos à sua Vida, Obra e Época. Ciclo Penin-
sular. Lisboa: Instituto de Alta Cultura, 1962.
LEMOS M. Amato Lusitano. A sua Vida e a sua Obra. Porto: Eduardo Tavares 
Martins, 1907.
LUSITANO Amato. Centúrias de Curas Medicinais (I a VII), vols I-IV. Lisboa: 
Universidade Nova de Lisboa, Faculdade de Ciências Médicas, 1983.

LUSITANO Amato. Centúrias de Curas Medicinais, vols I e II. Lisboa: Centro 
Editor da Ordem dos Médicos, 2010.
MACHADO JP. Dicionário Etimológico da Língua Portuguesa, 2ª ed. Lisboa: 
Editorial Confluência, 1967.
MEIRA MTV, COITO AMF. Parasitismo por vermes intestinais em habitantes 
de uma povoação rural portuguesa. Anais do Instituto de Medicina Tropical 
1946; 3: 277-291.
McMICHAEL T. Human Frontiers, Environments and Disease. Cambridge: Uni-
versity Press, 2003.
MILLER RL, ARMELAGOS GJ, IKRAM S et al. Paleoepidemiology of Schistoso-
ma infection in mummies. BMJ 1992; 304: 555-556.
MONTEIRO L, COELHO T, STOCKER A. Neurocysticercosis. A Review of 231 ca-
ses. Infection 1992; 20(2): 61-65.
MONTEIRO LM. Neurocisticercose no norte de Portugal. Porto: Instituto de 
Ciências Biomédicas Abel Salazar, 1995 (tese de doutoramento).
NICHOLS RL. The etiology of Visceral Larva Migrans. I – Diagnostic morpho-
logy of infective second-stage Toxocara larvae. J Parasitology 1956; 42: 349-
362.
O’FEL A. Parasitolgie, Mycologie, 4e édit. Paris: Editions C. et R. 1990.
OMAR H. M., LEWIS J. W. Epidemiology of Toxocara species in Egypt, pp. 39-
47. In: LEWIS J. W., MAIZELS R. M., edt. Toxocara and Toxocariasis. London: 
British Society for Parasitology and Institute of Biology, 1993.
PETITHORY JC, CHAUMEIL C, LIOTET S et al. Immunological studies on ocular 
larva migrans. In: Lewis JW, Maizels RM, eds. Toxocara and Toxocariasis. Lon-
don: British Society for Parasitology and Institute of Biology, 1993: 81-89.
RICO T. Indigenous hookworm disease in Portugal. Arquivos do Instituto Câ-
mara Pestana 1932; 6: 91-121.
WILDER HC. Nematode endophthalmitis. Trans Am Acad Ophthalm Otolaryn-
gol 1950; 55: 99-109.

* Doutoramento e agregação em Parasitologia. 
Ex-Professor de Parasitologia Humana da Universidade de Évora.



\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\//////////////////////////////////////////////////////////////////////////

55

Há vários aspetos que definem a particular re-
levância de Amato Lusitano na história da ciência. 
Sem se abordar propriamente a sua biografia, no 
sentido clássico do termo – apesar de continuar 
a haver aí lacunas, é um dos médicos judeus que 
tem sido estudado com certa abundância – há pas-
sos do seu labor médico e científico, que concor-
reram para o prestígio da medicina portuguesa e 
do Renascimento. Cabe reconhecer que a medicina 

“foi um dos mais profícuos e profundos domínios 
de afirmação da atividade criativa e espiritual dos 
intelectuais portugueses do século XVI”1, e este 
médico exemplifica à saciedade tal afirmação.

É que é também uma área do conhecimento e 
da prática científica que ocupa um lugar privile-
giado no amplo universo da ciência e da cultura 
pela complexidade singular da sua contextura e 
dos seus efeitos práticos. Tributária, a medicina, 

O ser humano na clínica de Amato Lusitano 
– rumo ao conceito de dignidade

António Lourenço Marques*

Apotecários e cirurgiões, Séc. XVII. Matthaeus, circa 1646, Welcome Library



56

de uma diversidade enorme de saberes e métodos 
de pesquisa, alcançou na história da humanidade 
um lugar cimeiro, onde as atitudes teóricas e prá-
ticas se cruzam, estabelecendo um diálogo plural 
com vista à consecução de resultados muito con-
cretos, cujo intuito é a reparação dos estragos que 
a doença determina. Também o combate ao sofri-
mento que resulta das mazelas da doença, muitas 
das quais sem reparação ad integrum, se inclui no 
mesmo objetivo salvífico. Este âmago da medicina, 
que é “uma técnica ou uma arte na confluência de 
várias ciências, mais do que uma ciência propria-
mente dita”2, nas palavras de Canguilhem, explica 
também porque é que, pelo menos desde a Grécia 
Clássica, de uma forma continuada, deteve sempre 
um poder fundamental “tanto a nível cultural como 
social”3. 

A MEDICINA RENASCENTISTA
Pode considerar-se que no século XVI a medici-

na alcançou uma feição particular, fruto da influên-
cia de diversos fatores, sendo apropriado dizer-se 
que houve mesmo uma medicina renascentista. 
Uma causa determinante das transformações des-
te período foi a tensão criada entre a tradição e a 
modernidade. Alterações muito significativas per-
turbaram o quadro da medicina dos finais da Idade 

Média, particularmente subordinada ao escolasti-
cismo aristotélico e dominada pelo galenismo. Os 
saberes sobre o corpo humano, a saúde e a doença 
sofreram então um importante impulso renovador, 
uma vez que o Renascimento “abriu as portas a 
outras tradições intelectuais que irromperam com 
muita força”4, nesta altura. 

Amato Lusitano participou ativamente no dina-
mismo intelectual do século XVI, desenvolvendo 
um trabalho singular como clínico e como cientis-
ta, e ainda noutra área da maior importância para 
o exercício profissional do médico, ou seja, na de-
ontologia ou ética médica. 

Ao que interessa nestas considerações sobre a 
importância do papel na história da ciência atribu-
ído ao médico albicastrense, deve notar-se, em pri-
meiro lugar, que a época histórica em que viveu foi 
protagonista de um movimento intelectual particu-
larmente fecundante que foi o humanismo. Renas-
cimento e humanismo têm uma relação estreita, 
isto é, o brilho particular do Renascimento, em boa 
medida foi alimentado pelo labor dos filólogos eru-
ditos, interessados em purificar os conhecimentos 
produzidos nas civilizações clássicas, grega, ro-
mana e ainda provenientes de autores árabes. As 
várias manifestações que desenham a complexa 
cultura europeia do Renascimento, na ciência, na 
arte, na religião, na política, na sociedade, foram 
todas abrangidas por esta influência. A medida 
fundamental foi “recuperar da barbárie medieval 
os textos e as disciplinas técnico-científicas”5, 
através da edição “depurada filologicamente”, 
afastando-os das publicações corrompidas vindas 
a lume ao longo da Idade Média, as quais eram 
olhadas com desconfiança.

Amato Lusitano reflete bem esta situação, como 
se lê nas Centúrias de Curas Medicinais: “Os que 
leram Avicena, varão doutíssimo, na minha opi-
nião, e que devemos colocar logo a seguir a Gale-
no, precisam de examinar atentamente as palavras 
com grande rigor, visto o texto estar repleto de 
muitos e vários erros que devem atribuir-se não a 
Avicena, mas ao seu comentador. Oxalá nos apa-
reça algum médico que saiba árabe e latim e nos 
apresente Avicena mais latino e mais incorrupto”.6 
Este excerto foi publicado na Primeira Centúria, em 
Florença, em 1551. Algum tempo depois, em Vene-
za, Amato chegou a estabelecer contacto com o 
médico e filósofo Jacob Mantino, para esclarecer 
algumas dúvidas na redacão dos Comentários à 
IV Fen do Livro I, do Cânone da Medicina de Avi-
cena7, manuscrito que se perdeu na fuga de Anco-



57

na para Pesaro, em 1555, aquando da perseguição 
promovida pelo papa Paulo IV. O texto de Amato 
é bastante preciso sobre o cerne do movimento 
humanista, que teve nos médicos, como se disse, 
representantes de monta. A depuração filológica 
permitiu “versões latinas melhoradas”, mais pró-
ximas do original, com a rejeição dos textos cor-
rentes, um processo que implicou também a crítica 
dos próprios conhecimentos vigentes. No entanto, 
Galeno, “o maior defensor da verdadeira medicina 
e, por assim dizer, o seu ampliador”8, continuou a 
resistir à crítica, sendo aqueles textos, que eram 
vistos como dúbios, imputados aos comentadores 
e copiadores dos originais, estes sim considera-
dos os verdadeiros responsáveis pelas “imperfei-
ções” dos conhecimentos transmitidos. O mesmo 
acontecia com as autoridades da medicina árabe: 
“Deus dar-nos-á alguem que nos restitua Avicena 
integralmente, mais latino e bem traduzido”9, ob-
serva Amato Lusitano, que chegou a publicar tam-
bém obras originais, como foi o caso do Index Dios-
córides, editado em Antuérpia, em 1536.

OBSERVAÇÃO E EXPERIMENTAÇÃO
Um juízo mais completo sobre a ciência do sé-

culo XVI passa pela análise de situações que pa-
recem contraditórias. Quando certa literatura da 
época repudia os conhecimentos antigos, só apa-
rentemente está em desacordo com o movimento 
mais profundo de recuperação dos originais dos 
primitivos textos latinos e gregos. O caso de Robert 
Fludd (1574-1637) é esclarecedor. Este médico in-
glês buscou no ocultismo um meio capaz de con-
tribuir para o processo científico do conhecimento. 
Mas, ao desacreditar, aparentemente, o conheci-
mento antigo, na verdade Fludd veio a utilizá-lo 
como fundamento dos seus próprios trabalhos. 

O que estava essencialmente em causa não era 
o conhecimento original, mas sim os produtos da 
sua transmissão, as traduções e ainda os comen-
tários escolásticos que agravavam o problema. 
Por seu lado, a desvalorização da Idade Média, 
a Media Aetas, ajudou a criar uma rutura que foi 
decisiva para o surgimento da nova cultura. “Há 
uma consciência da História que permite ver que a 
Antiguidade não continua na Idade Média”10. Esta 
noção facilitou a perspetiva crítica perante muitos 
dos saberes que vinham desse período, de algum 
modo “obscuro.” O Humanismo propõe a educa-
ção clássica e o ensino dos studia humanitatis, 
através da leitura e interpretação dos textos lati-

nos e gregos recuperados. O homem do Renasci-
mento faz da cultura antiga a base da sua própria 
cultura. Olhar para o passado longínquo limpando-
o dos detritos que entretanto se acumularam, foi 
um passo decisivo para a criação da nova ciência.

A confiança crescente na observação e a cons-
ciência do valor da experimentação como prova, 
consistindo em testes planeados e inspirados na 
teoria, encontram-se na obra de Amato Lusitano. O 
facto mais famoso é a descrição pioneira da desco-
berta das válvulas da veia azigos, afluente da veia 
cava superior. A investigação teve lugar em 1547, 
em Ferrara,  e resultou da observação sobre doze 
cadáveres dissecados conjuntamente com João 
Batista Canano, utilizando ao mesmo tempo um 
método experimental (a introdução de ar na veia, 
através de uma cânula) para confirmar o papel da 
estrutura visualizada. A conclusão sobre a orien-
tação do sangue continuaria, infelizmente, a ser 
galénica, mas um novo passo tinha sido dado. O 
anúncio, na I Centúria, em 1551, torna o pioneiris-
mo da descoberta das válvulas irrefutável. Vesálio 
no De Humani Corporis Fabrica (1543) não lhes faz 
referência. O desconhecimento da circulação san-
guínea e o peso do modelo fisiológico de Galeno, 



58

segundo o qual o sangue se deslocava obrigato-
riamente para a periferia, explicam a dificuldade 
em descrever, nesta altura, qual era o verdadeiro 
sentido do sangue na veia observada. O estado da 
ciência ainda não permitia outra conclusão. O De 
Motu Cordis (1628), de William Harvey, só seria pu-
blicado bastante depois. 

O MÉDICO IDEAL
No tempo de Amato Lusitano vários textos de 

alguns médicos referem-se à necessidade da pro-
fissão se manter dentro de limites morais e de exi-
gência quer ao nível do saber quer da sua aplica-
ção. Mas há então, muitas vezes, a consciência da 
má preparação teórica e prática dos médicos. Ama-
to, no prefácio da I Centúria de Curas Medicinais, 
adverte para este problema: “Estes, verdadeiros 
colaboradores da natureza, se distinguem dos que 
são apenas médicos in nomine, não apoiados em 
nenhuma experiência das coisas (no texto: rerum 
experientia nulla fulti) e tão distanciados da desig-

nação justa de ministros (ministri) da natureza que 
antes se lhes devia aplicar o nome de inimigos (e 
não apenas de inimigos da própria natureza, mas 
até, de iure (de direito), dos doentes”.11 Apontar 
a “ignorância” de alguns médicos, ao serem con-
frontados com as situações reais, é uma denún-
cia frequente nas narrativas amatianas.A título de 
exemplos: o caso do “jovem que, por ignorância 
do médico, atingiu o seu último grau de ruína e a 
morte”12 ou outro caso em que o médico não sou-
be “usar de método firme e de tratamento certo”, 
tendo um “resultado infeliz, pois o doente em bre-
ve morreu”13. Amato Lusitano tece considerações 
drásticas e muito críticas sobre o sentido moral 
desta má prática, as suas consequências e a im-
punidade que habitualmente desresponsabilizava 
os infratores.

Mas a crítica não se dirigia apenas ao deficiente 
saber e à má atuação técnica. Também o compor-
tamento ético-social que era exigido aos médicos, 
na relação com os doentes e com o público em 
geral, foi uma preocupação importante, no século 
XVI. É “cousa muyto difficultosa achar-se medico 
nestes tempos que tenham as condições que se 
requerem”, nas palavras de Alonso de Miranda, 
escritas no Dialogo del perfecto médico, livro que 
teve uma única edição, dedicada ao Rei D. Sebas-
tião, em Lisboa, em 1562. O objetivo deste diálogo 
era “saber as letras, experiência, & honestidades, 
& outras virtudes que há-de ter o bom médico”14. 
Outra obra famosa, escrita no Século XVI, foi o Re-
trato do Perfeito Médico, do português Enrique Jor-
ge Henríquez, que nasceu na Guarda e estudou na 
Universidade de Salamanca (1575-1578), onde veio 
a ser catedrático de Prima. Enrique Jorge Henriquez 
deixou um dos mais importantes tratados de éti-
ca profissional, desta época, dedicado ao cuidado 
da relação do médico com o doente, defendendo 
que a sua formação intelectual não devia cingir-se 
unicamente aos aspetos da profissão, mas devia 
abranger também outras matérias, pois só desta 
forma poderia aproximar-se do que considerava 
ser um médico ideal. Era necessário que conheces-
se também “as obras dos mais ilustres antecesso-
res e tê-las lido nos textos originais”.15, como os 
humanistas defendiam.

Amato Lusitano pronunciou-se também, por seu 
lado, sobre o modo como devia ser esse médico 
digno do seu ofício: “Como manda Hipócrates, 
no livro VI das Epidemias, convém que o médico 
ilustrado seja diligente, simpático e sério, pois é 
preciso que os seus passos, as palavras, o porte, o 



59

rosto, o vestuário, o corte de cabelo, unhas e odo-
res agradem ao doente”. 

No entanto, o mais famoso e definitivo texto de 
Amato dedicado a este tema da ética médica é o 
Jusjurandum16, incluído na edição das Centuriae 
curationum medicinalium quinta et sextae, de 1559. 
Aí proclama os princípios intemporais fundadores 
da verdadeira medicina, que assumiu e teve como 
preocupação para justificar toda a sua atuação.

NOVOS CAPÍTULOS
PARA ALÉM DA MEDICINA CURATIVA

Quando se estudam os autores do passado não 
se encontra, como é óbvio, uma obra que encaixa 
na metodologia que usa os critérios desenvolvi-
dos posteriormente. De qualquer modo, importa 
diferenciar aquilo que pertence ao continuum da 
produção de conhecimentos duráveis e os outros 
saberes que acabaram por perder sentido e cadu-
caram. “A astrologia e a alquimia, que não podem 
hoje pretender a dignidade de ciência, foram du-
rante muito tempo reconhecidas e praticadas como 
tais”.17 Assim como a teologia que “era na Idade 
Média a rainha incontestada de todas as ciên-
cias”.18 Cada período do passado tem pois de ser 
analisado nos seus próprios termos e não nos ter-
mos que estejam em vigor posteriormente, quando 
se fazem as respetivas análises. Mas é de assinalar 
que Amato Lusitano não “alinhava” incondicional-
mente na aceitação de certos saberes, mesmo que 
tivessem então forte aceitação, como é o caso da 
astrologia: “Devem considerar-se dignos de com-
paixão, aqueles médicos que reparam para as con-
junções da lua, estando os doentes mal, receando 
ou sangrá-los ou purgá-los quando é necessário” 
(Cent. I, LXXXI cur.)19. Clara uma crítica de Amato 
à aceitação da influência da astrologia na própria 
medicina. 

Embora a prática da sangria, na medicina, tenha 
perdurado por muito mais tempo, ao longo de qua-
se mais quatro centenas de anos, Amato Lusitano 
não ignorava os riscos que envolvia, como esclare-
ce: “Seria bom que os médicos estivessem presen-
tes quando o sangue flui, principalmente quando 
se faz a maior extracção de sangue, atendendo às 
alterações do pulso (pulsus), para não ser tirado 
mais do que é necessário, como vi que aconteceu a 
muitos doentes que morreram por negligência dos 
médicos”20, 

Outras áreas da medicina, que assinalam o 
olhar de futuro de Amato Lusitano, são o tratamen-

to das doenças incuráveis e da dor, de acordo com 
estudos anteriormente efetuados.  Estes conheci-
mentos ajudam a definir a existência de novos ca-
pítulos na sua obra. 

DIGNIDADE
Nas Centúrias de Curas Medicinais, ao com-

pulsar-se a clínica do notável médico português, 
encontram-se aí referências significativas sobre a 
relação médico-doente. É assim possível aclarar 
um pouco mais o caminho dos significados de al-
guns termos que hoje nos parecem vulgares, mas 
mesmo assim complexos. É o caso do conceito de 
dignidade, palavra utilizada quase por tudo e por 
nada, embora com um significado essencialmente 
dependente do valor que se atribui à vida huma-
na. E a realidade que delimitamos concetualmente 
por vida humana, reflete mudanças quase vertigi-
nosas, em especial devido aos avanços da ciência 
e da medicina. É o caso do significado da morte 
encefálica, por exemplo, conceito que foi cunha-
do há cerca de meio século, e que tão profundas 
implicações têm nas realidades da vida. Outros 
termos têm também grande importância, dentro 
desta delimitação, a exemplo de “pessoa” e de 
“ser humano”, palavras que não são exatamen-
te sobreponíveis. Há, pois, um percurso histórico 
destas noções e podemos “observar” como se foi 
construíndo, olhando para o modo como os médi-
cos se relacionaram com os seus doentes, no de-
curso do tempo.

As Centúrias de Curas Medicinais não são ape-
nas uma reflexão sobre os conhecimentos da medi-
cina da época, que Amato dominava, como mestre. 
As curas são relatos dos casos concretos da sua 
clínica. E como médico verdadeiro, bem instruí-



///////////////////////////////////////////////////////////////////////       \\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\60

do na medicina hipocrática e galénica, ao mesmo 
tempo que participava no seu próprio avanço, a 
anamnese constituiu a obrigatória incursão inicial 
em cada caso. Quase sempre refere o nome do 
doente, e indica elementos indispensáveis para 
a compreensão do problema que está em causa, 
nomeadamente as circunstâncias significativas da 
vida, como o local de habitação e a profissão, e as 
outras circunstâncias em que se manifestavam as 
queixas. Faz menção, inúmeras vezes também, no 
início de cada narrativa, a características físicas e 
mesmo psicológicas do próprio doente. É um desfi-
lar impressionante de personagens, os doentes, al-
guns com nomes consistentes, como por exemplo, 
Diogo Pirro, seu familiar; um neto de Leão Hebreu; 
Ambrósio Nicandro, toledano, que ensinou sob a 
proteção de Lourenço de Medicis, em Florença, e 
ocupou a Cátedra de humanidades, em Ancona22, 
e que escreveu o belo prefácio da 4ª Centúria; o 
próprio Papa Júlio III e alguns seus familiares, etc., 
Também lá estão as pessoas humildes, cuja súmu-
la biográfica ficou eternizada pela sua pena.

Embora na cura 88ª da 7ª Centúria23, escreva, 
para caracterizar um doente, palavras que parecem 
cruéis, ao referir-se a Moisés Brudo, “giboso, anão, 
asmático, de natureza melancólica, de trinta anos 
de idade”, que foi tratado por “uma grave dor de 
cabeça originada do humor melancólico”, afirman-
do que “quereria, no entanto, que se ficasse a sa-
ber que ele sucumbiu não pela força da doença, 
mas pelo seu temperamento e posição muito má, 
que poderia levá-lo até aos trinta anos e não mais”, 
Amato Lusitano refere-se habitualmente aos seus 
doentes de uma forma positiva e calorosa. Usa 
termos e expressões magníficas, como: “digníssi-
mo”24, “probo”25, “de singular sabedoria”26, “mag-
nífico”27, “estimado”28, “culto”29 , “bom”30 , “pes-
soa de grande saber”31 , “excelente”32 , “ilustre”33 , 
“pessoa da melhor reputação”34 . E ainda: “respei-
tável”35 , “douto”36  , “notável”37 , “”ponderado”38 
, “inteligente”39 , “honrado”40, “sapientíssimo”41. 
Ou: “honesto”42, “virtuoso”43, “prudente”44, “”gra-
ve”45, “bondoso”46 (estes últimos três termos, num 
caso, caracterizam um só doente), “distinto”47, 
“delicado”48, “magnânimo”49, “egrégio”50, “afá-
vel”51, “insigne”52, “de excelente formação literária 
e moral”53, “dotado de virtudes”54, etc. 

Todas estas são palavras de grande significado 
humano, em que o médico mostra ter especial con-
sideração pelo seu doente, não o confundindo com 
os demais elementos da natureza. “Ser pessoa era 
estar por cima da natureza”55,   posição distinta da 
que vigorara na Idade Média, em que o homem se 
contemplava como “parte da natureza”. Sobre Moi-
sés Brudo, provavelmente pela sua imperfeição, o 
trato é marcadamente físico. Mas fora isso, Amato 
Lusitano soube distinguir a pessoa, atribuindo ao 
doente uma dignidade própria, numa nova visão 
da centralidade no mundo do ser humano, que 
marcou também o período renascentista.

Notas

1 - Luís Filipe Barreto, Caminhos do Saber no Renascimento Português. Im-
prensa Nacional - Casa da Moeda, 1986, p. 111.
2 - Canguilhem C., O Normal e o Patológico. R. Janeiro, 1978, p.16
3 - Idem.
4 - Barona J.L., Andrés Laguna en los orígenes de la medicina moderna. In 
Hourcade J.L.G. e Yuste, J.M.M, (coord) Andres Laguna Humanismo, Ciencia y 
Política en la Europa Renascentista. Junta de Castilla y León, 2001.
5 - Ibánez MJP, El humanismo médico del siglo XVI en la Universidade de Sla-
manca, Universidade de Valladolid, 1998, p. 21.
6 - João Rodrigues de Castelo Branco (Amato Lusitano), 1ª Centúria de Curas 
Médicas. Livraria Luso Espanhola, 1946, p. 34.
7 - Dias J. L., Biografia de Amato Lusitano e Outros Ensaios Amatianos. In: Es-
tudos de Castelo Branco, 1971, N. 37, p. 43.
8 - Id., p.38.
9 - Id., p. 34.
10 - Ibánez MJP, El humanismo médico del siglo XVI en la Universidade de Sa-
lamanca, Universidade de Valladolid, 1998, p. 15
11 - Op. cit. (Primeira C.) p. 26
12 - Op. cit. (Sexta C., c. 10), p. 24
13 - Op. cit. Segunda C, c. XXIV, p. 53
14 - Alonso de Miranda, Dialogo del Perfecto Médico. Editora Nacional Madrid, 
1983, p. 127.
15 - Ibánez MJP, El humanismo médico del siglo XVI en la Universidade de Sa-
lamanca, Universidade de Valladolid, 1998, p. 59.
16 - Op. cit. p. XX
17 - Gusdorf G. (1988), Da História das Ciências à História do Pensamento, 
Pensamento, Lisboa, p. 15.
18 - Ibid.
19 - Amato Lusitano. Centúrias de Curas Medicinais (Vol. II). Universidade Nova 
de Lisboa, p. 300.
20 - Op. cit. p.86
21 - Entre outros estudos, ver: A. L. Marques, Amato Lusitano, o médico vai até 
ao fim. In: Cadernos de Cultura “Medicina na Beira Interior – da pré-história ao 
séc. XXI”, Vol. 25 (2011), p.p. 41-44; e A. L. Marques, “A realidade da Dor nas 
Curas de Amato Lusitano”. In. Cadernos de Cultura “Medicina na Beira Interior 
– da pré-história ao séc. XX”, Vol. 5 (1992), p. p. 19-22.
22 - Xaavier Lampillas, Ensayo Histórico-Apologético, Zaragoza, 1784, p. 317
23 - Amato Lusitano, Centúrias de Curas Medicinais, Lisboa, Universidade 
Nova de Lisboa (sem data), Vol. IV, p. 333
24 - Ib. Vol. II, p. 11
25 - Ib. P. 35; 26 - Ib. P. 35; 27 - Ib. P. 105; 28 - Ib. P. 119; 29 - Ib. P. 141; 
30 - Ib. P. 141; 31 - Ib. P. 149; 32 - Ib. P. 179; 33 - Ib. P. 184; 34 - ib. P. 285; 
35 - Ib. Vol. IV , p. 17; 36 - Ib. P. 73; 37 - Ib. P. 87; 38 - Ib. P. 97; 39 - Ib. P. 97; 
40 - Ib. P. 234; 41 - Ib. 330. 
42 - Amato Lusitano, Primeira centúria de Curas Médicas, Lisboa, Livraria Luso-
Espanhola, 1946, p. 48
43 - Ib. P. 66; 44 - Ib. 196; 45 - Ib. P. 196; 46 - Ib. P. 196; 47 - Ib. Vol. III, p. 43
48 - Ib. P. 52; 49 - Ib. P. 132; 50 - Ib. P. 132; 51 - Ib. P. 136; 52 - Ib. P. 151; 
53 - Ib. P. 179; 54 - Ib. P. 263
55 - Juan Carlos Álvarez, Ser humano-persona:planteamaiento del problema”. 
In Juan Masiá (Ed.)  Ser human, persona y dignidad. Madrid, Universidad Pon-
tificia Comillas, 2005, p. 26

* Universidade da Beira Interior



\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\//////////////////////////////////////////////////////////////////////////

61

Fabricando mitos, intrigas e metáforas, a imaginação dá 

forma à experiência humana.

    Paul Ricoeur

Um dos traços que caracteriza a historiografia bar-

roca parece obedecer às directrizes contidas na afir-

mação de Paul Ricouer, pois uma das coordenadas 

daquele período historiográfico assenta, segundo os 

analistas, na inclusão nos seus relatos de narrativas 

fantasiosas e de manipulações históricas. 

Exemplo desta realidade encontra-se no livro intitu-

lado Historia eclesiastica y política, natural y moral de 

los grandes y remotos Reynos de la Etiopia1(…) , para o 

qual o Conselho da Ordem dos Pregadores de Valên-

cia, a 22 de Setembro de 1609, concedeu licença de 

impressão. O seu autor, Frei Luis de Urreta, dedicou a 

obra à «Sacratissima y siempre Virgem MARIA del Ro-

sario y amparo de los pecadores», padroeira da Ordem 

Dominicana à qual pertencia.

Ao longo dos vários capítulos que compõem a obra 

Frei Luis de Urreta descreve a terra da Etiópia com base 

em informações de um viajante chamado João Baltazar 

e contidas, segundo afirma, «nuns originais e papeis, 

meio em português, meio em italiano, mal concerta-

Amato num mito e um mito em Amato

dos, porém qualificados e verdadeiros, porque esta-

vam corroborados com «firmas e sellos de pessoas 

graves y religiosas con muy grandes abonos de ser ver-

dade y firmeza».

Mito e realidade entrelaçam-se na descrição de 

montanhas e rios, árvores e arbustos, personagens 

e acontecimentos. A terra misteriosa da Etiópia, com 

a especificidade da sua geografia e das personagens 

que, no longo fio do tempo, nela existiram, (como por 

exemplo a rainha de Sabá, amada por Salomão), vai-se 

desdobrando pelas páginas deste livro.

E, surpreendentemente, no capítulo VI consagrado 

à história e à geografia da Etiópia, é recordada a cau-

dalosa corrente emigratória de judeus e cristãos-novos 

que nos séculos XV e XVI, abandonaram Portugal e a 

Espanha. 

A Ordem dos Pregadores, a que o autor do livro 

pertencia, empenhada desde a sua fundação numa 

luta cega contra a heresia, aceitara denúncias, movera 

perseguições, ateara fogueiras contra mouros, judeus 

e cristãos-novos, sendo em grande parte responsável 

pela forçada emigração a que estes se viram obriga-

dos.

Frei Luís de Urreta, membro dessa temida Ordem, 

numa época e num tempo em que as fogueiras ateadas 

pelos ventos da intolerância continuavam a pontuar as 

vilas e as cidades de Portugal e da Espanha e em que 

os cárceres da Inquisição abarrotavam de gente de to-

das as classes sociais, distorcendo a realidade e ocul-

tando factos, urde uma ardilosa estória para justificar 

a diáspora, numa tentativa de desculpabilizar os mem-

bros da sua Ordem das responsabilidades dessa reali-

dade sangrenta e trágica. E alicerça essa estória num 

antigo mito judaico que, recolhido por Plínio o Velho, 

no século I da nossa Era, rompeu séculos. Enraíza esse 

antigo mito em dois dos pilares que alicerçam a cultura 

e a crença judaica: por um lado o rigoroso cumprimen-

to do shabbat (o descanso total no dia de sábado com 

a cessação de todos os trabalhos mesmo dos mais in-

significantes); por outro, no anseio mais profundo do 

povo judaico: a vinda do Messias e do seu reino de Paz 

e de concórdia para o povo de Israel.

Mas que nos revela o mito?

Maria Adelaide Neto Salvado*



62

Conta Plínio que diziam os judeus da Antiguidade 

que, num país distante, existia um misterioso rio cha-

mado Sabático assim designado pelo estranho regime 

das suas águas. Corria este rio todos os seis dias da 

semana com um caudal forte e impetuoso, mas, che-

gado o dia de sábado, uma total quietude tomava con-

ta das suas águas. Elas tornavam-se estranhamente 

paradas e calmas, como se obedecessem à sagrada 

determinação do Sabbat, como o prescreve a Tora no 

Êxodo (31,12-17):

«15 Durante seis dias poderão fazer-se trabalhos e o sé-

timo dia é dia de absoluto descanso, é sagrado para O 

Eterno; (…)

16 Os Filhos de Israel observarão o Sabat, para que o Sa-

bat seja um pacto eterno por todas as gerações. 17 Entre 

Mim e os Filhos e Israel é o sinal eterno de que O Eterno 

fez o céu e a terra num lapso de seis dias, e ao sétimo dia 

cessou e retirou-se espiritualmente»2

E numa ilha, localizada no centro de um dos muitos 

meandros desse rio, vivia escondido o Messias aguar-

dando o fim do tempo.

Ora, no capítulo VI, intitulado «En el qual se declara 

se la reina de Saba veio de la Etiopia y se concebeo de 

Salomão. Trata-se del rio Sabatico», surge uma refe-

rência a Amato Lusitano.

A alusão a Amato prende-se justamente com esse 

misterioso rio Sabático procurado pelos judeus des-

de a Antiguidade, e cuja existência Plínio, o Velho, 

registou.

Conta frei Luís de Urreta que um mercador judeu ti-

nha em terras da Etiópia atravessado, numa das suas 

viagens, uma vasta região, deslocando-se por um 

caminho que marginava um caudaloso rio. O tempo 

estava tempestuoso e as águas do rio corriam revol-

tas e impetuosas. Penosamente, durante seis dias da 

semana o mercador lutara contra a chuva e o vento e 

contra o temor das águas do rio. No entanto, chegado o 

dia de sábado algo aconteceu. O vento amainou trans-

formando-se numa suave brisa, a chuva cessou e as 

águas do rio acalmaram envoltas numa estranha quie-

tude. Ao constatar tão curiosos factos, pensou o judeu 

ter encontrado o rio Sabático e, cheio de alegria retor-

nou com rapidez à Europa. Recebida com esperançoso 

júbilo, a notícia teve eco profundo nas comunidades 

judaicas, tornando-se na mola impulsionadora das 

grandes migrações do povo judeu em demanda do rio 

em cujo centro se localizava a ilha onde se encontrava 

o Messias.

Os judeus portugueses não escaparam ao fascínio 

da notícia e partiram também. 

E conta frei Luís:

«E hum dos principaes, a quem os demais seguiram 

como cabeça e capitão, foi aquele famoso medico Amato 

Lusitano; um dos mais eminentes e doutos homens que 

teve a Medicina; y João Micas, Mercador dos mais pode-

rosos que teve os nossos tempos.

Caminharam pela França, a Alemanha, e a Hungria, al-

vorotando os judeus que viviam nas províncias por onde 

passavam, donde se lhes juntaram muitos. Foi de tal 

modo este motim, que quando chegaram a Constantino-

pla havia 30.000 judeus em muitas quadrilhas».3 

A intenção deste grupo de judeus seria deixar a Eu-

ropa e alcançar a Etiópia atravessando o estreito entre 

Constantinopla e a Calcedónia. Mas difícil e penoso se 

revelou este propósito pois o governador de Constan-

tinopla, ao ver tão grande número de judeus, exigira-

lhes o pagamento de «muitas centenas de milhares de 

ducados». A notícia do muito que havia ganho esse 

governador acendeu a cobiça de toda a Ásia Menor e, 

deste modo as outras povoações que o grupo de ju-

deus atravessava lhes tributavam portagens tão altas 

que, a pouco e pouco, todos os membros do grupo fo-

ram empobrecendo.

Cansados, espoliados dos seus haveres, sem di-

nheiro para se alimentarem, muitos morreram pelo ca-

minho. No entanto, alguns sobreviveram e chegaram à 

Síria pobres, esfomeados e miseráveis, e esses sobre-

viventes acabaram igualmente por morrer de cansaço 

e trabalho. O mesmo teria acontecido a Amato Lusita-

no.



63

Lê-se no relato de Frei Luís:

 

 «Na cidade de Damasco morreu o grande mé-

dico, pobre, miserável, cansado de trabalho e aflições 

que ele buscou voluntariamente».4 

A pobreza, a miséria, o cansaço, que teriam rodea-

do os últimos dias da vida de Amato Lusitano, haviam 

sido, segundo frei Luís de Urreta, consequência das 

canseiras provocadas pelos muitos trabalhos da longa 

viagem em busca do rio Sabático. Daí a afirmação de 

ter sido Amato que «buscou voluntariamente» os tra-

balhos e cansaço que o conduziram à morte. Tal como 

a saída de Amato de Portugal, a diáspora, com o seu 

cortejo de morte e aflições, fora, na visão de frei Luís 

de Urreta, um acto «voluntário».

Mas outros pormenores enfeitam esta fantasiosa 

biografia de Amato Lusitano.

Assim os seus livros de Medicina teriam sido leilo-

ados em Damasco, mas «como estavam em latim não 

havia quem desse um maravedi por eles». Porém, con-

ta Frei Luís, ao leilão assistira um português chamado 

João Baltazar que, sabendo do interesse e curiosidade 

do duque de Florença Francisco de Médicis, escrevera 

a este a oferecê-los. Mas nem esta tentativa fora bem 

sucedida, pois o Duque respondera-lhe que os não 

queria pois eles já existiam em Itália.

Mas, não ficaram as obras amatianas sem compra-

dor. Um mercador indiano que, na época, negociava 

em Damasco teria adquirido todos os livros do grande 

médico Amato Lusitano.

Para dar um cunho de veracidade à sua fantasiosa 

justificação sobre as motivações do êxodo do povo ju-

daico das terras peninsulares, frei Luís de Urreta ques-

tiona de forma contundente a veracidade das informa-

ções e dos registos de Plínio, acentuando que muitas 

coisas havia escrito «só de relação», isto é, só por ou-

vir dizer. Isso teria acontecido com o rio Sabático e com 

a ilha onde vivia o Messias. 

E diz : 

« (…) e que pode ser o houvesse ouvido relatar a algum 

judeu, e assim o pôs na memória, e se enganou como 

em tantas outras couzas, como constatará a quem ler os 

seus escritos».5

E, seguidamente, avança com uma explicação ra-

cional para a alteração do caudal do rio da Etiópia, ob-

servado pelo mercador judeu, atribuindo-a à especifi-

cidade do mar onde este rio desaguava. E cito: 

« (…) o mar chamado Pérsico fez muitas estradas e os 

braços com que se mete e relança algumas léguas terra 

dentro, à maneira de um rio caudaloso, e de suas lagu-

nas profundas e prolongadas; as quais nas tempestades 

e bonanças, se governam segundo o temporal que corre 

no mar».6

Como já afirmei, fantasia e realidade entrelaçam-se 

nesta história e geografia da Etiópia e nos relatos de 

frei Luís de Urreta.

Assim acontece com dois incontornáveis factos: as 

canseiras e os muitos sofrimentos infligidos aos ju-

deus na diáspora do século XVI e às pesadas quantias 

e tributos a que foram sujeitos em vários países que 

atravessavam. Esses factos, embora contados distorci-

damente, são verdadeiros.

Frei Luís de Urreta atribui-os à cobiça dos governan-

tes dos países onde imperava o Islamismo. 

Nada de mais falso. 

A espoliação dos bens e a cobiça que vitimaram 

milhares de judeus e cristãos-novos aconteceram em 

terras da Europa, nos reinos da cristandade.

Sirva de exemplo o relato dessa pungente realida-

de contida nas Memórias de Senarega do século XVI, 

povoação na proximidade de Génova, relato que apre-

senta pontos de contacto com a descrição fantasiosa 

de frei Luís de Urreta.

Lê-se nessas Memórias:

«Ninguém pode imaginar os sofrimentos dos judeus ex-

pulsos. Muitos morreram de fome, sobretudo as crianças 

de tenra idade. As mães, mal tinham forças para as trans-

portar e segurando os filhos esfomeados nos seus braços 

morriam com eles».

E mais adiante:

«Não me alongarei mais sobre a crueldade e a cobiça 

com as quais os donos dos barcos que transportavam 

para fora da Espanha os tratavam a maior parte das ve-

zes. Muitos foram assassinados para satisfazer a sua co-

biça, outros foram forçados a vender os seus filhos para 

pagar a despesa da passagem. 

Chegaram em multidão a Génova, mas não tinham auto-

rização para aí permanecerem muito tempo devido a uma 

antiga lei, que proibia os viajantes judeus permanecer 

em Génova mais de três dias. Era-lhes dado, no entanto, 

permissão para reparar os seus navios e de se recupera-

rem das fadigas, durante apenas alguns dias. 

Poder-se-ia serem tomados por fantasmas tal estavam 

empalidecidos, tal era o seu estado cadavérico e os seus 

olhos encovados.



64

Muitos desfaleciam e expiravam no molhe que, rodeado 

pelo mar, era o único local autorizado aos infelizes emi-

grantes.».7

Foi esta a realidade …

Amato Lusitano, que sentiu em muitos momentos 

da sua vida o amargor das deambulações por terras da 

Europa, apenas uma só vez se refere à  diáspora dos 

cristãos-novos de Portugal.

É na Cura 30 da II Centúria, onde a propósito de uns 

negros que tinham vindo de Portugal para Ancona e 

adoeceram gravemente, escreveu:

«Estes negros são escravos, comprados a dinheiro, tra-

zidos de Portugal, na península hispânica, por neófitos 

vindos para Itália, por causa das inquisições que lá se 

fizeram.

Servindo-me do termo de S. Paulo, chamo neófitos aos 

levados, contra a vontade do judaísmo para a religião de 

Cristo».8  

Curiosa esta referência a S. Paulo e ao termo neófi-

to utilizado por Amato. Na Igreja primitiva chamava-se 

neófito a um pagão que, por vontade própria, se con-

vertera ao cristianismo e que fora recentemente bapti-

zado. Amato Lusitano empregou este termo com uma 

certa ironia e num sentido completamente diferente. 

Chama neófitos aos que, baptizados à força, haviam 

sido obrigados contra a sua vontade a deixar o judaís-

mo e a professar a religião cristã. 

Mas se no capítulo VI do seu livro Frei Luís de Urreta 

escreve as fantasiosas motivações que teriam levado 

Amato a sair de Portugal, no capítulo VIII  intitulado 

«Do monte Amara y sua fortaleza e fertilidade, pos-

tura e topografia» volta a referir-se a Amato Lusitano. 

Esta nova referência prende-se com os frutos de uma 

das árvores que cresciam nesse monte. Trata-se do 

Cubayo, nome dado na época à anona. 

Diz frei Luís de Urreta acerca deste fruto:

 

«É a comida mais substancial e saudável que se encontra 

entre as frutas do mundo; e da qual diz o grande Médico 

Amato Lusitano, que não há comida que assim conserve 

a saúde, e conforte e ajude a natureza do homem e que 

não se espanta de que vivam muito os que residem na-

quele monte, porque se sustentam desta fruta».9

Que razões teriam levado este frade da Ordem dos 

Pregadores, na Valência do século XVII, a enaltecer, em 

dois capítulos da sua obra sobre a Etiópia, Amato Lusi-

tano chamando-lhe «grande Médico» e «um dos mais 

eminentes e doutos homens que teve a Medicina»?

Conheceria ele os cuidados prestados aos mem-

bros da sua Ordem por este médico judeu que tratava 

com igual empenhamento cristãos, judeus e os segui-

dores da lei de Maomé?

Na verdade e  ao longo das Centúrias, várias são 

as Curas que se referem a casos de frades da Ordem 

dos Pregadores: jovem noviço (Cura 24, II Centúria); 

«teólogo insigne» no dizer de Amato Lusitano como 

Frei Jerónimo de Monte Policiano (Cura 68, II Centúria); 

Angelo Ferreto, monge pregador da Ordem, da nobreza 

anconitana (Cura 59, I Centúria); reverendo Tomás, a 

quem Amato extraiu um tumor da testa (Cura 100, III 

Centúria); frade que sofria de morbo-gálico (Cura 69, 

IV Centúria); Angelo Ferreto, vigário de toda a região de 

Ancona (Cura 75, IV Centúria); velho frade da Ilíria de 

avançada idade que se curou com a bebida de vinho 

em abundância (Cura 85, III Centúria); frade que des-

maiava quando sentia o perfume das rosas (Cura 36, II 

Centúria). Enfim, um diversificado leque de membros 

da Ordem dos Pregadores a quem Amato Lusitano, 

com um notável sentido ético, tentou livrar da doença 

e da morte.

Eram, pois, todos membros daquela Ordem que, 

implacavelmente, perseguia judeus e cristãos-novos 

pelos países da cristandade.

Mas se Amato Lusitano surge como figura central 

de uma história que tem por base um mito recolhido 

por Plínio, o próprio Amato por sua vez não resistiu ao 

fascínio de alguns mitos que marcaram o imaginário 

da Antiguidade e que Plínio cuidadosamente registou.

Homem do Renascimento, peregrinando pela Euro-

pa iluminada pelo esplendor da Cultura Clássica, Ama-

to Lusitano não fugiu à magia que, por vezes emerge  

dos escritores da Antiguidade. 

Citações de Homero, Virgílio, Hesíodo, Juvenal, rela-

tos de Plínio, sentenças de Séneca e de Aristóteles pon-

tuam várias das Curas das Centúrias, ilustrando casos 

clínicos, clarificando ideias, convidando à reflexão.

Na Cura 70 da IV  Centúria, Amato Lusitano, ao re-

cordar as férteis lezírias entre Almeirim e Santarém 

«onde passa o aurífero Tejo»- como diz, cita na inte-

gra uma passagem do livro VIII da História Natural de 

Plínio que fala da efemeridade da vida dos cavalos da 

Lusitânia, fruto dos amores das éguas das lezírias do 

Tejo com Zéfiro ou Favonio, o vento do Oeste. 

Escreveu Amato Lusitano:

«Deles fala Plínio, em virtude da amenidade da terra e 

da benignidade dos ares no livro 8º da sua História Na-

tural, capítulo XLII, onde discorre sobre a natureza dos 

cavalos».10



65

E, de seguida, cita integralmente Plínio: 

«É fama que na Lusitânia, à volta da cidade de Lis-

boa e do rio Tejo, as éguas voltadas para o vento que 

sopra, concebiam um ser vivo (animal). Depois dava-

se o parto e nascia um ser muito veloz, a ponto de não 

exceder um triénio de vida.»

Inserido num mito indo-europeu difundido em toda 

a antiguidade, a crença no poder fecundador do vento 

sobre animais e plantas influenciou fortemente o pen-

samento do mundo antigo., inspirando poetas, alicer-

çando teorias sobre a origem da vida, abrindo caminho 

a especulações filosóficas sobre a origem da alma, 

fundamentando estruturas sociais onde o homem ocu-

pava um lugar primordial.

No livro III das Geórgicas, Virgílio ao falar do furor 

amoroso concedido por Vénus às éguas descreve essa 

fecundação:

« (…) quando na Primavera retornar aos seus ossos o ca-

lor, voltam todas elas a cara ao Céfiro (…) e recolhem den-

tro de si os suaves ventos e, frequentemente sem ajunta-

mento algum, fecundadas pelo vento, (…) se dispersam 

em desordenada fuga através das rochas e de picos e por 

vales encaixados (...)»11

Aristóteles, debruçando-se sobre a criação animal, 

defendeu não apenas a crença no papel fecundador do 

vento sobre as éguas mas também sobre as aves.

No seu tratado sobre a geração dos animais (Histo-

ria anim., V, 5) refere-se ele à formação em certas aves 

(galinhas, pavões, gansos, pombos) de ovos aspira-

dos pelo vento. Chama a esses ovos Zephiria.

Mais tarde esta teoria mítica adquiriu uma feição fi-

losófica, desempenhando o poder fecundante do ven-

to lugar de destaque no pensamento órfico.

O Hino 81 a Zéfiro traduz esta realidade:

«Brisas do Zéfiro que tudo engendrais e caminhais pelo 

ar, com doce sopro, sussurrantes, que possuis a calma 

da morte. Primaveris, que vos moveis pelo prado, deseja-

das pelos mareantes, porque cómodo porto e ligeira bri-

sa trazeis às naves. Vinde, por favor, propícias, soprando 

sem descanso, pelo ar, invisíveis, suaves e em aéreas 

aparências».12 

E, relacionando-o com a fecundação pelo vento, 

órficos e pitagóricos desenvolveram a teoria da alma 

como sopro. Plínio chamava ao Zéfiro «espírito fecun-

dante do mundo». 

Como já afirmei noutra comunicação, do diversifi-

cado número de citações, sentenças, reflexões de au-

tores gregos, latinos e muçulmanos que percorrem as 

Centúrias, todas (com excepção deste registo de Plínio 

sobre as éguas dos campos do Tejo fecundadas pelo 

vento) se relacionam com assuntos ligados à Medicina.

Porque teria Amato Lusitano citado integralmente 

Plínio?

Recordação tingida pela saudade da beleza dos 

campos de Santarém e dos tempos da sua juventude?

Enaltecimento da beleza dos cavalos das lezírias 

do Tejo reconhecida por um autor da Antiguidade?

Ou, em espírito tão reflexivo como o seu, a referên-

cia a este mito da Lusitânia, que se insere numa te-

oria filosófica sobre a geração animal e vegetal, não 

traduzirá questionamentos e reflexões de Amato sobre 

a origem da vida e a natureza da alma?

Certo é que o mito das éguas fecundadas pelo ven-

to permanecia vivo no Portugal do século XVI.

André de Resende (c.1500-1573), monge dominica-

no, historiador e diplomata, contemporâneo de Ama-

to, diz ter investigado da veracidade das informações 

de Plínio acerca das éguas dos campos do Tejo, junto 

a um homem que guardava as éguas reais e que ele, 

embora confusamente, lhe dissera ter conhecimento 

de uma égua que, isolada numa ilha do Tejo e sem 

ajuntamento de cavalo, havia ficado prenhe. A cria não 

chegara, no entanto, a nascer, pois morrera passado 

pouco tempo.

Frei Bernardo de Brito (1569-1617), no volume III da 

Monarquia Lusitana, capítulo VII, ao referir-se ao rio 

Tejo alude ao mito de Plínio:

«Foy tambem celleberrimo antigamente, por causa dos 

ginetes, que se criavão em seus campos, onde os ares 



///////////////////////////////////////////////////////////////////////       \\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\66

Sobre a correção destes autores, podemos comprovar 

que nos Epistolarum medicinalium libri duodeuiginti 

de Manardo, que vieram a lume em Basileia em 153527, 

um ano antes da publicação do Index, especificamente 

na segunda epístola do décimo primeiro livro, Manar-

do corrige Plínio (ou, aliás, os autores seguidos por 

Plínio, a quem atribui as culpas pelo engano) porque 

este confunde, por causa da proximidade dos nomes 

gregos, o milos (teixo) e a melia (freixo)28. Amato pode 

estar a referir-se a esta correção de Manardo, porque 

nas Enarrationes vemos que a confusão do teixo com o 

freixo é aquela que se critica, enquanto já não é referi-

da de forma alguma a suposta confusão entre o freixo 

e o pessegueiro. 

As Enarrationes são um texto que pouco tem a ver 

com o Index quanto à qualidade, apesar do evidente 

paralelo temático e de estrutura. Obra muito mais ma-

dura, da autoria de um João Rodrigues já na casa dos 

40, é muito mais precisa e certa nas suas descrições e 

citações, e isto é algo que não tem a ver com o corretor. 

Elimina estes comentários pouco claros da sua obra 

de juventude e tem uma escrita muito mais cuidada, já 

que o latim do Index está longe de ser excelente.

Do Index às Enarrationes Amato Lusitano experi-

menta uma evolução vital29 que o tornou mais sábio e 

mais prudente, e esta evolução transparece da análise 

das duas obras. Como pudemos ver, o jovem já des-

tacado conhecedor da teoria médica, mas que se dei-

xa influenciar por uma rápida leitura de outras obras, 

abre caminho ao homem sensato e erudito que redige 

a sua obra de maturidade com o auxílio de toda a sua 

sabedoria e experiência.

Notas
1 - Index Dioscoridis: Exegemataque simplicium, Antuérpia, Martin de Keyser, 
1536.
2 - In Dioscoridis Anarzabei De Medica Materia libros quinque Enarrationes 
eruditissimae, Veneza, Gualtiero Scoto, 1553.
3 - Todas as traduções são nossas.
4 - Depois de comparar algumas entradas com as mesmas plantas na tradução 
latina de Dioscórides de Marcelo Virgílio, parece-me consistente a hipótese 
apontada por João José Alves Dias, Amato Lusitano e a sua obra: séculos XVI e 
XVII. Lisboa, Biblioteca Nacional de Portugal, Centro Editor Livreiro da Ordem 
dos Médicos e Centro de Estudos Históricos da Universidade Nova de Lisboa, 
2011, p.66, segundo a qual este texto teria servido de base para a redação do 
Index de João Rodrigues.
5 - Index…,op. cit., f. 17r.
6 - Marcellus Vergilius, Pedacii Dioscoridae Anazarbei de Medica materia libri 
sex, Florença, Herdeiros de Filippo Giunta, 1518, f. 52r.
7 - Enarrationes…, op. cit., p. 92 (numerada erradamente nessa edição como 
94).
8 - Index…,op. cit., f. 17v.
9 - Cf. Andrés Laguna, Pedacio Dioscorides Anarzabeo. Acerca de la materia 
medicinal y de los venenos mortiferos, Antuérpia, Casa de Juan Latio, 1555, 
p. 64.
10 - Marcellus Vergilius, op. cit., f. 52v.
11 - Ibidem.
12 - Enarrationes…, op. cit., pp. 92 (numerada erradamente nessa edição como 
94) - 94 (numerada erradamente nessa edição como 54).
13 - Como se pode ler na Ratificação do Tratado de Alcáçovas feita e assinada 
por D. Fernando e D. Isabel, reis de Castela, Leão e Aragão, e entregue a Fer-
nando da Silva para a dar ao Rei e ao Príncipe de Portugal, que se encontra na 
Torre do Tombo, sob a cota Gavetas, Gav. 17, mç. 6, n.º 16, 14v.
14 - Cf. Bula “Aeterni regis clementi” do papa Sisto IV. O texto está tirado do 
exemplar da Torre do Tombo, sob a cota  Bulas, mç. 26, n.º 10.
15 - Cf. Ratificação do Tratado de Tordesilhas feito com D. João II, assinada por 
D. Isabel e D. Fernando, reis de Castela, Leão e Aragão, e por seu filho, o Prínci-

pe D. João. O texto foi retirado da cópia da Torre do Tombo, sob a cota Gavetas, 
Gav. 17, mç. 2, n.º 24, 3.
16 - Cf. De plátano de João Rodrigues de Sá de Meneses, que circulou manus-
crito pela altura da publicação do Index, e onde nada se lê sobre essa con-
fusão. Pode consultar-se o texto na edição de Ana María S. Tarrío, Paisagem 
e erudição no Humanismo português. João Rodrigues de Sá de Meneses, De 
plátano (1527-1537), Lisboa, Fundação Calouste Gulbenkian, 2009.
17 - Gonzalo Fernández de Oviedo y Valdés, Sumario dela natural y general his-
toria delas Indias, Toledo, Maestre Ramón de Petras, 1526, fol. 41v. (numerado 
erradamente como 42) – 42r.
18 - Gonzalo Fernández de Oviedo y Valdés, Historia general y natural de las 
Indias, islas y tierra-firme del mar océano. Primera parte, Sevilla, Juan Crom-
berger, 1535. Citarei pela edição de José Amador de los Ríos (Madrid, Imprenta 
de la Real Academia de la Historia, 1851), pp. 290-293.
19 - Garcia d’Orta, Coloquios dos Simples, e drogas he cousas mediçinais da 
Índia, e assi dalguas frutas achadas nella onde se tratam alguas cousas to-
cantes a mediçina, pratica, e outras cousas boas, pera saber, Goa, Ioannes de 
Endem, 1563, pp. 91v.-93r. (colóquio 22).
20 - Carlos Clúsio, Aromatum et simplicium aliquot medicamentorum apud 
Indos nascentium Historia, ante biennium quidem Lusitanica língua per Dialo-
gos conscripta, D. Garcia ab Horto, Proregis Indiae Medico auctore, Antuérpia, 
Oficina de Cristóvão Plantino, 1567, pp.223-224.
21 - Enarrationes…, op. cit., pp. 94 (numerada erradamente nessa edição como 
54) - 95.
22 - Index…, op. cit., f. 18r (erradamente numerado como 25).
23 - Alban Thorer, Pauli Aginetae medici insignis opus divinum … Albano Tori-
no Vitodurensi interprete, Basilea, Andrea Cratandro et loannes Bebelio, 1532. 
Nesse mesmo ano aparece também a tradução de Joannes Guinterio, Pauli 
Aginetae de re medica, num integrum latinitate donatum per Ioanne Guinte-
rium Andernacum, doctorem medicum, Paris, Simone Colinaeo, 1532.
24 - Thorer, op. cit., p. 389.
25 - Alban Thorer, Pauli Aeginetae, medici clarissimi, libri septem, quibus dex-
tra medendi ratio ac via tam in Diaetetico quam Pharmaceutico et Chirurgico 
genere compendio continetur, per Albanum Torinum Vitodurensem partim re-
cogniti, partim recens latinitate donati, Basileia, Balthasar Lasio, 1538, p. 507.
26 - Index, ibid.
27 - Giovanni Manardo, Epistolarum medicinalium libri duodeuiginti, Basileia, 
s.n., 1535.
28 - Manardo, op. cit., 
29 - Cf. Maximiano Lemos, Amato Lusitano: a sua vida e a sua obra, Porto, 
Eduardo Tavares Martins, 1907; Ricardo Jorge, Amato Lusitano. Comentos à sua 
vida, obra e época, Lisboa, Of. Gráf. da Ed. Minerva, 1962.

** Trabalho desenvolvido no âmbito do projeto de investigação 
«Dioscórides e o Humanismo Português: os Comentários de Amato 
Lusitano» do Centro de Línguas e Culturas da Universidade de Avei-
ro, financiado pela Fundação para a Ciência e a Tecnologia (PTDC/
CLE-LLI/101238/2008).

* Centro de Linguas e Culturas - Universidade de Aveiro



\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\//////////////////////////////////////////////////////////////////////////

67

«Esta biografia foi, sem dúvida, a mais difícil de ser elaborada»

[Joaquim Veríssimo Serrão, acerca de Amato Lusitano, 

in «Portugueses no Estudo de Salamanca (1250-1550)», Revista 

da Faculdade de Letras, Universidade de Lisboa, III série, n.º 5, 

Lisboa, 1961, reedit.º em 1962, pela Univ. Coimbra, p. 238]. 

Introdução 
A afirmação em epígrafe, do credenciado professor 

e historiador (ontem aqui evocado e homenageado na 

sessão de abertura deste Congresso), ainda que pro-

duzida há 50 anos (cinquenta!), é paradigmática e um 

exemplo claro das dificuldades que podem esperar to-

dos aqueles que alguma vez aspirarem a ser biógrafos 

do insigne albicastrense, ou mesmo a acrescentar e/

ou rever algumas facetas da sua biografia. Por isso a 

escolhi para abertura desta minha comunicação, que 

não pretende ser (como vai no subtítulo), mais que um 

“contributo” – e modestíssimo – a este Congresso, 

em torno da vida e obra desse vulto, cujo V Centenário 

aqui se evoca.  

Convoquei o Senhor Professor Veríssimo Serrão, 

como poderia lembrar Maximino Correia: «Não será fá-

cil, segundo cremos, encontrar novos dados biográficos 

do insigne João Rodrigues» (Alguns passos da vida de 

Amato Lusitano, sep.ª da Academia das Ciências, Lis-

boa, 1968, p. 118); ou, depois dele, o Dr. José Lopes 

Dias: «Ele era quase um desconhecido entre nós e na 

sua terra (…) Ignoram-se importantes dados biográfi-

cos, certos pormenores familiares do ilustre médico. 

Nem sequer o nome dos pais é conhecido. Debalde se 

procuram nos arquivos locais documentos sobre a fa-

mília» (in Estudos de Castelo Branco, n.º 37, 1971, pp. 

6-7). Ou ainda o nosso bom amigo e distinto “amatógra-

fo”, Prof. Alfredo Rasteiro: «De Amato não lhe sabemos 

a imagem do rosto e mal lhe conhecemos a família» – 

conforme afirmou in Medicina na Beira Interior – Cader-

nos de Cultura (n.º 12, 1998, p. 9). Na verdade, e muito 

embora existam já diversos outros bosquejos biográfi-

cos, como os de Maximiano de Lemos e Ricardo Jorge, a 

sua biografia, mormente na sua ligação ao torrão natal, 

continua a “saber a pouco”. A História, dele e nossa, 

João Rodrigues... Amado, Lusitano, 
de Castelo Branco (1511-1568):

Contributo para uma aclaração dos seus elos familiares

por Joaquim Candeias da Silva*

continua assim incompleta, por falta de fontes... 

Que fazer então? Desistir? Aguardar por algum pro-

videncial testemunho arqueográfico?

Penso que não. Em meu modesto entender, restar-

nos-ão ainda alguns fios da História por entretecer e 

algumas formas de tentar suprir lacunas. Poderemos 

sempre colocar algumas hipóteses, como método de 

trabalho experimental (se é lícito em História designá-

lo assim). E, para começar, teremos forçosamente que 

nos situar no tempo e no espaço desta antiga vila, na 

sua conjuntura, mormente nas duas décadas que pre-

cederam o nascimento de João Rodrigues. 

Castelo Branco na transição do século XV para o XVI 

A vila de então ia-se desenvolvendo a olhos vistos, 

e tanto intra como extra muros [Fig. 1]. Aliás, parece 

que esse desenvolvimento era já patente desde o últi-

mo terço do século XIV. De acordo com a investigação 

realizada pelo Eng.º Manuel da Silva Castelo Branco1, 

é de presumir que, a esse tempo, já por aqui existia 

uma comunidade judaica, com sua judiaria (organiza-

da segundo as normas prescritas por D. Pedro I, para 

os casos em que o número de moradores judeus fos-

se igual ou superior a dez); e ela seria de tal modo 

Fig. 1 - Vista tirada do Nordeste, por Duarte de Armas (Livro das Fortalezas, 1509)



68

relevante que, por uma carta régia de D. Fernando, 

datada de 15 de Dezembro de 1381, era concedido o 

arrendamento das sisas gerais de Castelo Branco e 

seu termo a um judeu chamado Azequirim, sendo de 

sublinhar que este as arrematara por mais 100 libras 

em cada ano do que o seu antecessor, um tal Abraão 

Amado (e fixemos bem este nome, pois ele é basilar 

para o que adiante se explanará)2. 

Avancemos para os meados do século XV; e o con-

texto judaico albicastrense torna-se-nos cada vez mais 

nítido, com referências múltiplas a nomes e profissões 

tipicamente luso-hebraicos. Assim, do ano de 1442, 

temos notícia de diversos indivíduos dessa origem 

étnica na Chancelaria de D. Afonso V, e entre eles um 

Jacob Amado, ferreiro, e um Samuel Amado, sapatei-

ro; e, avançando uma década, no ano de 1455, muitos 

outros Amados – presumivelmente aparentados entre 

si – nos vão surgindo nesta mesma comunidade, tais 

como: Salomão Amado, ferreiro (com carta de contra-

to assinada em Évora a 1.12.1455); de Juça [ou Juseph] 

Amado, também ferreiro (carta de 3.12.1455); Abraão 

Amado, especieiro (carta de 3.12.1455) e Moisés Ama-

do, alfaiate (carta de 18.12.1455). 

Chegamos aos anos 80-90, que em Portugal era o 

tempo de D. João II (o Príncipe Perfeito): aí vamos en-

contrar, neste mesmo burgo de Castelo Branco, mais 

dois importantes luso-hebraicos: a saber, o médico 

Mestre Salomão Amado, morador nesta vila, aprovado 

ou considerado apto para o exercício da sua arte, pelo 

físico-mor do reino doutor Mestre Rodrigo, em 4 de Maio 

de 1483 (cf. DGARQ/Torre do Tombo, Chancelaria de D. 

João II, liv. 24, fl. 27), e mais um Abraão Amado, com 

carta de mercador passada em 1488 (Ibidem, liv. 15, 

fl. 102 v.), os quais dificilmente poderão identificar-se 

com os dois homónimos atrás citados, atendendo não 

só às profissões como sobretudo à distância temporal, 

embora com fortes hipóteses de relacionamento... 

As listagens mais ou menos completas, elaboradas 

a partir das chancelarias régias3, podem encontrar-se 

em diversos autores, medievalistas ou que a esta ma-

téria dedicaram estudos. Na posse dessas bases do-

cumentais, já podemos fazer uma pequena ideia da 

evolução e composição populacional da comuna ju-

daica local na segunda metade do século XV. Segundo 

os cálculos de Maria José Ferro Tavares, para o período 

de 1441 a 1496, foram inventariados 114 indivíduos de 

origem judaica em Castelo Branco; o que, para uma 

população estimável de 820 fogos/famílias naquele 

último ano, se pode considerar uma alta percentagem. 

Sabemos mais que os direitos reais da sua judiaria 

eram bastante elevados, pois renderiam anualmente 

cerca de 23 000 reais. 

Mas atenção que, relativamente aos judaicos de 

apelido Amado, nem só em Castelo Branco os havia. 

Perscrutando noutras terras, encontramo-los também, 

por exemplo, em Abrantes (como vimos atrás), em Évo-

ra e em Lisboa.

Com o rei D. Manuel (1495-1521), deram-se algumas 

importantes alterações. Aliás, já no final do reinado 

anterior ocorrera um episódio que viera alterar sensi-

velmente a aparente pacatez da convivência social: 

em Espanha, na sequência da conquista de Granada, 

os Reis Católicos por um édito de 1492 haviam decreta-

do a expulsão dos judeus, que em grande quantidade 

vieram refugiar-se em Portugal (sobretudo na Raia). A 

cidade da Guarda, a Covilhã e Castelo Branco – na Bei-

ra Interior –, foram então das áreas mais procuradas, 

chegando a crescer mais de 50% em termos populacio-

nais entre o final do XV e os princípios de XVI. Segundo 

cálculos de António Borges Coelho, antes «haveria em 

Portugal cerca de 30 mil judeus, distribuídos de norte 

a sul do território por 134 comunas (...)»; depois, «o 

seu número pode ter alcançado um patamar entre 60 

mil e 100 mil almas»4. 

A sua vinda seria de início bem recebida, não só por 

serem tradicionalmente possuidores de alguma capaci-

dade financeira (na mercancia ou trato), mas também 

pela necessidade que havia de “homens de ofício” (por 

exemplo, na ferraria, alfaiataria, sapataria, pelitaria e 

curtumes, tinturaria, farmacopeia e medicina). O reino, 

que então começava a despovoar-se pela empresa das 

Descobertas, carecia de mão-se-obra qualificada e daí o 

inicial bom acolhimento dessa “gente da nação” (como 

então lhe chamavam, talvez por eles formarem um gru-

po bastante fechado e serem portadores de uma menta-

lidade própria, mais do que por motivações de natureza 

religiosa). Mas isso seria sol de pouca dura. Ao que pa-

rece, ainda em vida de D. João chegaram a ser acertadas 

medidas com vista à conversão ou expulsão de judeus 

do território português. 

E o sossego dos judaicos chegava mesmo ao fim. 

Com a promessa de casamento do rei D. Manuel com 

D. Isabel, filha dos ditos Reis Católicos, a futura rainha 

de Portugal exigia ao noivo que também aqui fosse apli-

cado sem mais contemplações o “édito de expulsão” 

(1496-1497). Então, muitos luso-hebraicos decidem fi-

car, sendo no entanto forçados a baptizar-se e conver-

ter-se: seriam os chamados cristãos novos, oficialmente 

cristãos mas na prática judeus dissimulados (cripto-

judeus ou marranos). As questões religiosas entretanto 

surgidas na sociedade portuguesa levariam mais tarde 

ao estabelecimento da Inquisição (1536) e com ela os 

famosos autos-de-fé (o primeiro teve lugar em Lisboa a 



69

20.9.1540), o que acarretaria o exílio de muitos e, como 

é sabido, a uma nova fase do Êxodo e da Diáspora. 

É, pois, neste contexto que devemos enquadrar-

nos, para tentarmos perceber o meio ambiente e as 

circunstâncias em que evoluiu a comunidade judaica 

albicastrense e mormente aquele restrito grupo fami-

liar, em cujo seio acredito (apesar da falta de outras 

provas) que tenha vindo a nascer João Rodrigues. Um 

pouco estranhamente não foi identificado até agora, 

para o reinado de D. Manuel, nenhum judeu ou cristão-

novo português de nome AMADO. Mas, sabendo nós 

que os havia por cá e distintos, apenas meia dúzia de 

anos antes, isso mais adensa a suspeita de que esse 

fosse um dos nomes judaicos que importava também 

reconverter ou dissimular...

Fig. 2 – Portal (ogival) da provável sinagoga de Castelo Branco, na Rua da 
Misericórdia, com a mezuzah (pequeno orifício na ombreira esquerda). Por 
aqui teriam andado os pais e avós do Dr. João Rodrigues... 

A família de João Rodrigues – Algumas certezas
Infelizmente, não são ainda muitos os dados adqui-

ridos pela ciência histórica. Mas são já alguns e signi-

ficativos. O primeiro deles é, naturalmente, o nome do 

próprio, que, como todos sabemos, era João Rodrigues, 

ou mais exactamente, na expressão alatinada por ele 

mesmo transmitida logo na fachada do seu primeiro li-

vro impresso, aqui convertida do ablativo e com as de-

vidas concordâncias da frase: Johanes Roderici, Castelli 

Albi lusitanus autor [In Dioscoridis… 1.ª ed. Antuérpia, 

1536 (exemplar na Biblioteca Pública de Évora)]. A partir 

daí (e depois de outras expressões similares), não te-

mos razões para duvidar de que nasceu mesmo nesta 

então vila e que nela foi baptizado. Em que data? Se-

gundo tudo indica, tomando por base outros conheci-

dos testemunhos autobiográficos, isso terá acontecido 

no ano da graça de 1511, pois que tinha 42 anos em 1553 

(como afirmou no final da Centúria 4.ª). 

Do que foi a sua vida em Castelo Branco até talvez 

aos 14-15 anos, nada sabemos senão por conjecturas. 

Depois, provavelmente entre os anos de 1525 e 1532, 

andou por Salamanca (onde parece ter sido um dos 

primeiros alunos oriundos de Castelo Branco até ago-

ra documentados)5. Sempre bom aluno, aí conseguiria 

a aprovação no propedêutico de Artes, ao fim do pri-

meiro triénio (1528), e, ao fim do segundo, o almejado 

grau de bacharel – este a 19 de Março de 1532 (aos 21 

anos, portanto), conforme hoje documentalmente se 

comprova: 

«Provou: a 18-III-1532, [ter feito] quatro cursos em Medici-

na dos anos 1528 a 1531, com [o testemunho de] Luis Nu-

nes e Francisco Dias, estudantes médicos. Item provou 

[ter assistido a mais] dez lições [aulas práticas?]. Grau de 

bacharel em Medicina: 19-III-1532 com o Dr. Augustín Lo-

pez, “estando aí presentes os escolares Antonio Scudero 

e Luiz de Dueñas e outros e Francisco Cornejo (...) notá-

rio, testemunha Luís Nunes”»6. 

Contudo, apesar de alguns avanços na sua biogra-

fia, persistem ainda algumas reservas, mormente pela 

dificuldade na identificação de personagens, porque 

havia ao tempo muitos homónimos. A citada autora 

Teresa Santander Rodriguez identificou no seu “Catá-

logo” de escolares salmantinos do século XVI cerca de 

uma vintena de Juan Rodríguez (!), e entre eles um que 

o Sr. Prof. Joaquim Veríssimo Serrão chegou a admitir 

ser o albicastrense: esse JR frequentou Alcalá e saiu 

bacharel em Salamanca em 16.3.1535. Porém, ponde-

radas todas as circunstâncias, parece impossível ser o 

mesmo, não só por ser pouco provável repetir o mes-

mo grau na mesma matéria e Escola, mas sobretudo 

porque até esse ano o nosso JR terá tido outros alibis. 

Prosseguindo em busca do seu rasto e na destrinça 

dos homónimos, procurei pelo seu nome – associado 

à Medicina – na Torre do Tombo, na Chancelaria de D. 

João III. Cinco “João Rodrigues” ali aparecem referen-

ciados, dos quais três só no ano de 1522, não podendo 

nenhum destes três ser o nosso, pois que teria então 

apenas 11 anos7... Dos outros dois JR inventariados, 

sabemos que um era morador em Tavira e recebeu 

carta para o exercício da Medicina só a 21.7.1541 (Liv. 

31, f. 80 v.º), pelo que fica automáticamente excluído; 

quanto ao outro, é importante anotá-lo... Esse era en-

tão morador em Lisboa e obteve a respectiva carta ré-

gia a 26 de Maio de 1533, passada em Évora (Liv. 19, f. 

119). Poderá ser ele o nosso albicastrense? Parece que 

sim, porquanto a essa data já estava formado, precisa-

va que lhe fosse reconhecida a faculdade para exercer 



70

em Portugal e poderia de facto estar a residir e traba-

lhar em Lisboa (o que é confirmado pelo próprio nas 

Centúrias 2.ª e 3.ª). 

Na linguagem burocrática própria da época o diplo-

ma começa por afirmar que o rei, confiando em João 

Rodrigues morador na cidade de Lisboa, o mandara 

examinar pelo cirurgião-mor Mestre Gil, que o achou 

apto, pelo que lhe era conferida licença para poder 

usar e praticar da ciência e arte de solorgia por todos 

seus reinos e senhorios. Como curiosidade, assinala-

se que a carta régia termina como era de praxe, dizen-

do que ele João Rodrigues jurou na Chancelaria aos 

Santos Evangelhos, o que – note-se – implicaria de 

algum modo uma abjuração dos valores judaicos (se 

os tivesse adquirido depois do baptismo). Mais se re-

gista que estas confirmações régias estavam previstas 

no Regimento do Físico-mor manuelino (de 28.7.1515), 

que assim obrigava os médicos não graduados pelo 

Estudo de Lisboa a prestarem exame teórico e prático 

na presença do físico-mor. [Com efeito, conforme bem 

observou J. Veríssimo Serrão, isto deve ter contribuído 

para que após 1515 não fossem muitos para Salaman-

ca; só à volta de 1525 voltaria a aumentar a fuga para 

lá: «De 1526 a 1537 apuram-se 47 escolares em Medici-

na, ao ritmo de 5 a 6 por ano»]. 

Portanto, até aqui, tudo parece mais ou menos em 

conformidade. A partir de 1533 é que novamente se 

nos levantam alguns ecolhos ao rastreio biográfico. A 

tomar como verdadeiro um testemunho trazido no ano 

passado a este forum pelo Prof. António Manuel Lopes 

Andrade, o Dr. João Rodrigues, depois de algum tempo 

a trabalhar na sua pátria, seguiu no ano de 1534 para 

o estrangeiro, para Antuérpia, ao serviço do mercador 

judeu Henrique Pires (que seria seu tio materno, na di-

áspora também chamado Jacob Cohen)8 . Parece haver 

aqui, no entanto, algum equívoco, porque em 1535, no 

segundo semestre, ainda o Dr. João Rodrigues residi-

ria em Lisboa, conforme apurou muito recentemente o 

Prof. João José Alves Dias9. Assim, de acordo com este 

investigador, o mais provável é que o médico albicas-

trense também tenha partido para Antuérpia, sim, mas 

somente por essa altura (no Verão ou Outono de 1535) 

– e não como fuga à Inquisição (que ainda não tinha 

sido introduzida em Portugal), mas talvez por anteci-

pação a ela10. 

Na Flandres se terá então estabelecido o nosso 

Dr. João Rodrigues de Castelo Branco, sob a protec-

ção do tio Henrique Pires, aí se mantendo cerca de 9 

anos (até 1544). A pista deste seu tio, aliás, tem-se 

revelado de extrema importância para o apuramento 

do costado materno do nosso médico. Principalmente 

por via da investigação do Prof. Lopes Andrade, sabe-

mos hoje que esse seu tio era filho de Estêvão Pires 

[seria este, portanto, o nome do avô materno do mé-

dico] e que o mesmo tio Henrique teria por lá activos 

pelo menos cinco filhos, a saber: Manuel Henriques [= 

David Cohen], Simão Henriques, Duarte (ou Eduardo) 

Henriques, Ana Henriques (esta casada com Estêvão 

Pires, com geração) e Diogo Pires [= Isaía Cohen]11, por 

conseguinte, todos primos do Dr. João Rodrigues. 

O seu percurso a partir daí é assaz conhecido, além 

de que não se justifica nesta comunicação, que pre-

tende ser apenas um simples contributo de aclaração 

dos seus elos familiares. 

Outro conjunto de informações preciosas diz res-

peito a seus irmãos. Desconhecemos com a necessária 

segurança os nomes dos pais (de que adiante falarei); 

mas, quanto aos irmãos, são-lhe conhecidos pelo me-
Pai

Rodrigo Amado
Mãe

Catarina? Pires?
(ou Cohen?)

(c. 1485? - 13.6.1567)

João Rodrigues
(1511-1568)

Filipe Rodrigues
Cas.º com 

Brizida Gomes

Pedro Brandão
Cas.º com 

Leonor Mercado

José Amado
???

nos três. 

Fig. 3 – Esquema genealógico da provável família nuclear de Amatus

 O primeiro deles deverá ter sido Filipe Rodrigues, 

o único que se manteve apegado ao torrão natal, onde 

foi mercador por muitos anos. Casou com Brísida Go-

mes, de quem teve geração. A avaliar pelas datas de 

que dispomos e que a seguir se indicam, não poderá 

ter nascido num ano muito afastado do de seu celebra-

do irmão, portanto à roda de 1510; isto porque teve dois 

filhos nascidos antes de 1540 [ano em que começaram 

os registos paroquiais em Castelo Branco (Santa Ma-

ria, então única freguesia da vila), pela mão do vigário 

Álvaro Fernandes], devendo assim o casamento dele 

ser situado entre 1530-35. Ainda vivia na vila em 1567, 

aquando da morte da mãe e um ano antes do faleci-

mento do irmão João, inferindo-se do respectivo assen-

to paroquial que Filipe Rodrigues seria então pessoa 

altamente cotada no meio albicastrense, não só a partir 

de meios próprios como das heranças familiares. Dos 

filhos, estão bem identificados os seguintes: 

- Jorge Rodrigues, que viria a casar em Castelo Bran-

co, a 3.4.1561, com Joana Rodrigues (TT, RP de Santa 

Maria, M.1, fl. 150).

- Catarina Rodrigues (Aires no casamento a 20.4.1563 

com o boticário António Aires, que era também “irmão” 

da Misericórdia local), com geração [Dos seus muitos fi-



71

lhos (pelo menos 7) é bem conhecido um, Filipe Rodrigues 

Montalto, baptizado a 6.10.1567 na igreja de Santa Ma-

ria, e que viria a seguir as pisadas do tio João: bacharel 

artista por Salamanca, viria a cursar Medicina na mesma 

universidade de 1585/86 a 1588/89, tornando-se depois 

figura notada  ];12o casal Aires viveria sempre em Castelo 

Branco, com assinalável fortuna, incluindo escravos.  

- Aires Gomes, baptizado na mesma igreja a 

16.9.1547, tendo por padrinho um tio, Pedro Brandão, 

de que falaremos já a seguir. Este viria a casar duas ve-

zes, a primeira com Isabel Rodrigues, cristã-nova, filha 

do lic.º Manuel Rodrigues13, com geração; e segunda 

vez com Brites Lopes, cristã-nova.

O segundo dos irmãos conhecidos suponho que 

seja Pedro Brandão. Este surge-nos em 1537 a formar-

se em Leis, ainda por Salamanca, pelo que me parece 

que fosse mais novo que o anterior. Conforme melhor 

diremos adiante, também andou por Itália, onde em 

Roma se encontrou com os dois irmãos em diáspora 

(Centúria 3.ª, cura VIII). Casou com Leonor do Mercado, 

uma cristã-nova de Alfaiates, filha de Pedro da Cunha e 

de Brites do Mercado (personagens que entroncam na 

linhagem beiroa do poeta Fernando Pessoa), também 

com geração. [Dos filhos são conhecidos dois: o Dr. An-

tónio Brandão, médico que andou pela Europa e que, 

encontrando-se em Ancona, aí foi curado pelo tio João 

(Centúria 5.ª, cura XVI, 59); e Brites Brandão, que viveu 

em Penamacor casada com Jorge Nunes, também com 

geração – um filho destes foi o Dr. Francisco Brandão, 

mais um médico por Salamanca]. 

O sobredito Dr. Pedro Brandão viria a ser preso pela 

Inquisição, com um processo que já foi estudado. Uma 

dúvida, porém, me assalta: donde este estranho nome e 

apelido [Pedro Brandão...], que se afasta dos anteriores 

e que aparentemente nada tem de judaico? Não tenho 

resposta. Quanto ao nome próprio Pedro (ou Pero) ain-

da poderia admitir que viesse de Pires (eventualmente 

do apelido materno, como veremos adiante). Mas, Bran-

dão? O mais que posso aduzir é que, até 1483, havia 

em Castelo Branco uma pessoa nobre, o bacharel Pedro 

Anes Brandão, que deteve a posse da alcaidaria por 

muitos anos. Mas esse era natural do Porto, filho de um 

João Brandão que fora alcaide-mor de Penamacor, e ti-

nha falecido em Coimbra... Não seria, contudo, impos-

sível que um seu descendente apadrinhasse o jovem 

albicastrense Pedro, como cristão-novo...

Finalmente, um último (?) irmão conhecido: José 

Amado. Notar bem o apelido, este sim, sem esconder 

as raízes judaicas albicastrenses. Desconhecemos-lhe 

estudos e ocupações. Sabemos dele apenas que era ir-

mão do nosso médico-escritor, que também andou emi-

grado pela Europa e viveu em Roma, onde se encontrou 

a dada altura com os irmãos Pedro e João (citação na 

Centúria 3.ª, cura VIII, 376); e pouco mais. Na mesma 

cura, Amatus Lusitanus inclui um diálogo com ele, que 

o encontrara em Roma (c.1550); e na Centúria seguinte 

descreve um outro curativo então aplicado a este seu 

irmão, que sofria de uma conjuntivite (cura XLIX, 602) 

– acrescentando que era de temperamento bilioso: «Jo-

sephus Amatus frater meus vir bene biliofus14.  José... 

Amado... Seria esse também o nome com que os pais e 

padrinhos o levaram à pia baptismal da igreja de Santa 

Maria do Castelo? [A propósito… será bom não esquecer 

que já em 1455 havia em Castelo Branco exactamente 

um (outro) José/Juseph Amado, que era ferreiro]. 

Enfim, se no tocante aos irmãos e ao lado materno 

de João Rodrigues sabemos ou se avançou de facto al-

guma coisa (algumas certezas), continua a pairar densa 

bruma sobre... os seus pais. Ou mesmo sobre si pró-

prio, se foi casado, ou se tinha descendência (pois nada 

nos garante que não tivesse – pelo menos um casamen-

to teve: com a Medicina!...). E continua, para mim, im-

pertinente, uma dúvida (se bem que cada vez menos o 

seja):  se a adopção do pseudo-pseudónimo LUSITANUS 

é pacífica e não levanta qualquer suspeição, já quanto 

ao primeiro nome – AMATUS – que razão teria levado o 

autor do In Dioscorides a escolhê-lo e adoptá-lo para si? 

Fig. 4 – Igreja de Santa Maria do Castelo (fachada lateral Norte, onde melhor se 
percebem traços do primitivo templo românico, talvez do tempo dos Amados). 
Sendo a igreja onde foi sepultada a mãe de João Rodrigues, é provável que 
também os filhos aqui tivessem sido baptizados... 

A família de João Rodrigues – Algumas hipóteses 
Com efeito, por tudo o que fica dito, Amatus, que 

a história convencionou traduzir por Amato, a ter uma 

origem e um significante patronímicos, parece-me que 

deverá entroncar claramente nos Amados que viveram 

em Castelo Branco e de que são conhecidos diversos 

nomes, como vimos. E, aqui chegados, na minha óp-

tica dois deles são particularmente de reter: o médico 

Mestre Salomão Amado (referenciado em 1483) e o mer-

cador Abraão Amado (citado em 1488), qualquer deles 

com fortes hipóteses de lhe estarem aparentados... Di-



72

rei mais: estou convicto de que um deles seria seu avô, 

já que o tempo que mediou até 1511 (ano provável do 

nascimento) me parece mais adequado ao progenitor, 

que ainda terá usado desse mesmo apelido (Amado). 

Porém, uma vez obrigado à conversão (por volta de 

1497), o pai poderá ter então adoptado outra antroponí-

mia mais condizente. 

Não detemos a mínima informação sobre ele, o PAI. 

Acaso se chamaria RODRIGO [Rodericus], daí passando 

– como então era frequente – a alguns dos seus filhos 

pela via do genitivo latino? Teríamos assim – para além 

do filho Filipe Rodrigues – um João Rodrigues, Joha-

nes Roderici filius... Ou seja, um filho baptizado com o 

nome bem português e cristão (João), eventualmente de 

um pai Rodrigo Amado [?]. E assim se poderia explicar, 

numa conjuntura de pressão antijudaica, de conversão e 

baptismos forçados, o “inofensivo” Rodrigues. Aliás, se 

consultarmos os registos, notaremos que havia por essa 

altura em Castelo Branco mais pessoas deste apelido, 

entre as quais o poeta homónimo e fidalgo João Rodri-

gues [= Roiz] de Castelo Branco, este falecido em 1515 

e portanto muito mais velho que o nosso biografado15... 

E a MÃE? Ouvi há pouco o ilustre amatiano Sr. Prof. 

Alfredo Rasteiro atribuir-lhe o nome de Catarina Aires... 

De facto, como vimos atrás, é conhecido um neto seu 

Aires Gomes e uma neta (Catarina, casada com António 

Aires) que também usava do apelido Aires. 

Mas não detenho outros apoios. É de admitir que de 

início o seu nome fosse outro e que, na sequência da le-

gislação manuelina de 1496/97, mais por obrigação do 

que por convicção, se tenha tornado católica, isto por-

que é conhecido o seu assento de óbito, por onde cons-

ta ter catolicamente morrido e sido sepultada em cova 

própria. Contudo, aí a sua identidade é de todo omitida, 

para relevar apenas o nome do filho Filipe, o único de-

les que vivia na vila, provavelmente junto dela, presti-

giado socialmente e muito rico (de outro modo não lhe 

seria dado tanto realce): então ele fez o funeral da mãe, 

comprou-lhe a campa e deu prendas. É do seguinte teor 

esse importante registo, com excelente e apurada cali-

grafia (bem destacada das restantes), incluído no Livro 

1 da paróquia de S.ta Maria, a fls. 200 v.º: 

«Item, aos xiij dias do dito mês [13 de Junho de 1567], 

faleceo a mãy de Filipe Rodrigues mer/cador. Não fez tes-

tamento e jaz enterrada dentro na Igreja [de Santa Maria], 

e com/prou cova; derão a prenda ao p. Baltazar Gonçal-

ves»16. 

Mas tentemos apurar mais alguns elementos a seu 

respeito: se ela concebeu o filho João em 1510, terá nas-

cido antes de 1490, sendo por isso já bastante idosa 

quando morreu, perto dos 80 anos. Quanto ao seu ver-

dadeiro nome, a falta de identificação no registo, pode-

rá por si indiciar alguma suspeita de cripto-judaísmo e a 

precaução do clérigo notador em não levantar ondas... 

Todavia, há já, felizmente, mais algumas pistas. Ela 

também poderia ter por apelido Pires ou Cohen e ter al-

guma relação com a cidade de Évora, pois, como vimos 

atrás, era irmã de Henrique Pires (aliás Jacob Cohen), 

mercador judeu natural daquela cidade, já atrás citado, 

pai de outros Cohen. Contudo, não seria impossível que 

também ela tivesse uma origem albicastrense, pois que 

no século XV havia em Castelo Branco uma forte pre-

sença do apelido Cohen: alguns ferreiros, e sobretudo 

mercadores (5 entre 1469 e 1491). Sabe-se mais que o 

antropónimo, que já vinha de muitos séculos atrás, se 

espalhou pelo Centro de Portugal, e não só17...  

Em suma: por tudo o que nos é possível apurar do 

contexto familiar, tanto os pais como os irmãos, e toda a 

restante família seriam gente de cabedal, com boa cota-

ção social na então vila de Castelo Branco e depois por 

toda a Europa dos negócios. 

Concluindo
«O homem é ele e a sua circunstância» (Ortega y Gasset)

Efectivamente, todo o homem, queira ou não, acaba 

por ser filho do seu Tempo e produto do Meio. Essas são 

marcas identitárias de que ele dificilmente se libertará, 

para o bem ou para o mal dos seus pecados, e que car-

regará sempre consigo. 

João Rodrigues/Amatus – decerto – não terá sido ex-

cepção: a terra-berço e a família marcaram-no também, 

seguramente... E disso deixou alguns testemunhos nos 

seus escritos, expressos ou subentendidos. E isto…ape-

sar de (ainda) sabermos pouco acerca da sua família, 

mormente sobre os seus progenitores. 

Ele foi uma grande figura de português e de huma-

nista do Renascimento. Foi patógrafo, anatomista, bo-

tânico, clínico médico e cirurgião. Foi grande, generoso, 

honrado e verdadeiro, sempre e em tudo, e por isso po-

dia escrever no seu conhecido “Juramento”, publicado 

em Salónica no ano de 1559, e que é um autêntico códi-

go de conduta e de comportamento profissional: 

“Nada fingi, acrescentei ou alterei em minha honra. Sem-

pre em tudo exigi a verdade” (AMADO, Lusitano)

 

E posso estar errado; mas vejo nisto também uma 

prova de que o nome adoptado e com que assinou a 

maior parte das suas obras, não seria propriamente um 

pseudónimo (nome falso, para fingir e mascarar a ver-

dadeira identidade), ou mesmo um criptónimo (nome 



///////////////////////////////////////////////////////////////////////       \\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\73

encriptado para se esconder ou defender de persegui-

ções); mas, talvez antes um misto disso ou mais que 

isso, como habilidade ou liberdade literária para envol-

ver o seu nome/apelido de família, a modos do cinque-

cento. Desse modo ele podia revelar algo de novo, da 

sua própria identidade...

Aliás, há uma passagem sua, no In Dioscorides I – 

Ennarrationes 166 (de 1551), num diálogo com Johannes 

Agricola Ingolstadt, em que o próprio responde de al-

gum modo a esta questão da nova assinatura, citando 

Paulo Jóvio: «Novum non est viros rei litterariae deditos 

sua plerumque immutasse nomina»; ou seja, «Não é 

novo os homens dados às letras trocarem muitas vezes 

os seus nomes». Portanto, isso não constituía novidade 

nem problema algum no meio cultural e literário, pois 

que tantos o faziam [lembremos, entre outros, inclusive 

do seu tempo, «Salusque ou Seleuco Lusitano», «Zacu-

to Lusitano», ou o seu primo direito e poeta Diogo Pi-

res, convertido em «Pyrrhus Lusitanus»]. Pois que mal 

haveria nisso, longe da pátria e da família, evocá-la, 

associando-a à autoria? 

Houve, entretanto, alguém que veio dizer não ter ele 

feito mais que traduzir o seu nome judeu de origem e 

que esse seria Jedija Dei Amatus, o equivalente hebrai-

co de “amado ou abençoado de Deus” (= Habib, ou 

David?)… Outros vieram conjecturar que ele adoptou 

tal nome porque «eratque ipse amabilis re et nomine 

vocatur enim Amatus»… Em meu fraco entender, face à 

análise que aqui fizemos, nem ele precisou nem nós pre-

cisamos de recorrer a frases ou ideias complicadas. Ele 

poderia, na verdade, ter traduzido o seu nome de família 

judaica de origem, mas esse seria muito mais simples e 

natural. Amado existia já em Castelo Branco (e não só), 

muito antes do nascimento de João Rodrigues... 

E, assim, mesmo não sendo Amatus nome de bap-

tismo ou o nome corrente, seria talvez uma espécie de 

“cognome” (no sentido de nome adjunto (co+nomen), 

patronímico ou identidade alternativa, mas igualmente 

verdadeira); como verdadeiro, absolutamente legítimo 

e sumamente patriótico era o complemento adjectivo 

Lusitanus, do país de origem. AMADO, Lusitano. Ama-

do, nome de família a partir do correspondente nome 

alatinado Amatus, durante anos quase inteiramente si-

lenciado. Só assim fazem pleno sentido e, a meu ver, se 

compreendem as palavras da sua sobredita mensagem, 

legenda imorredoura, que bem podia figurar num pe-

destal em sua memória: «Nada fingi, acrescentei ou alterei 

em minha honra. Sempre em tudo exigi a verdade». 

Senhoras e senhores congressistas, caros amigos: 

Penso que, da minha parte e por agora, não são preci-

sas mais palavras para a sua biografia. Quinhentos anos 

depois, João Rodrigues, seja ele Amado (na versão por-

tuguesa) ou Amato (na versão erudita alatinada), Lusita-

no, está/continua vivo. E recomenda-se. Formulo, pois 

um voto, apenas um: Que ele continue a ser amado!...

Notas

1- Cf. «A comuna judaica da vila de Castelo Branco [1381-1496]», Actas das Pri-
meiras Jornadas do Património Judaico da Beira Interior, Trancoso-Belmonte, 
2008, pp. 7 a 29. 
2 - É possível que este Abraão tenha depois ido fixar-se em Abrantes, onde em 
1392 vivia na judiaria dessa vila um judeu do mesmo nome, com seu irmão 
Samuel Amado (Arquivo Histórico de Abrantes, ISV/F/002, cx. 1, doc. 41). 
3 - DGARQ / Torre do Tombo, Chancelaria de D. Afonso V, Liv. 2, fls.59 v.º e 60 
(1441); Liv. 23, fls. 108 f. e v.º (1442); Liv.15, fl.158 v.º (1455); Liv.31, fls. 25 f. 
e v.º (1469)… 
4 - Cf. «Judeus e Cristãos-novos Portugueses (séculos XVI e XVII)», in Oceanos, 
n.º 29, CNCDP, Lisboa, 1997, p. 39.
5 - Com efeito, tomando por base o citado estudo de Joaquim Veríssimo Serrão 
(1961-62), não é conhecido nenhum outro albicastrense (nem sequer beirão 
do distrito) a estudar em Salamanca antes dele, embora se possa admitir que 
tenham existido. Depois, houve vários, deste distrito, cerca de uma dezena. 
Foram, designadamente, os casos de: - Pedro Brandão, seu irmão, bacharel 
em Direito Civil / Leis, em 1537, sendo testemunha o escolar covilhanense Jor-
ge de Andrada; - Jorge de Andrada, da Covilhã, bacharel em Leis, a 24.4.1539; 
- João Fernandes, das Sarzedas, bacharel em Leis a 28.4.1539; - Manuel Jorge, 
da Sobreira Formosa, bacharel canonista em 1539; - Rui Luís, diácono oriundo 
de Castelo Novo, bacharel em Cânones a 14.7.1545; - Simão Rodrigues, de Pe-
namacor, bacharel em Artes, a 1.7.1546; 
- Pedro da Fonseca, de Proença-a-Nova, canonista frequentando transitoria-
mente Salamanca em 1546-47.
Outros terá havido, porém com identidade e naturalidade algo incerta, como 
parecem ser os casos dos canonistas Pedro Rodrigues, do Rosmaninhal 
(1538?), e André Gomes, de Salvaterra do Extremo (1540?). Mais tarde, outros 
ainda, ligados a Castelo Branco e à família do nosso Amado, casos de Rodrigo 
de Santilhana (n. 1534) e Filipe Montalto (1567-1616). 
6 - Cf. Teresa Santander Rodriguez, Escolares médicos en Salamanca (siglo 
XVI), Salamanca, 1984, pp. 324-325. Neste catálogo de 3457 escolares, a auto-
ra identifica JRCB, com o n.º 2714. O n.º seguinte [2715] é o homónimo abaixo 
citado, que frequentou Alcalá de Henares (= Complutense de Madrid), e saíu 
bacharel em 1535. 
7 - Os três médicos João Rodrigues de 1522 são: um bacharel morador em Lis-
boa, que foi examinado pelo Dr. Mestre Gil, físico e cirurgião-mor (Liv. 3, f. 88); 
outro morador em Coimbra, examinado pelo mesmo Mestre (Liv. 51, f. 125); e 
o terceiro morador em Tomar, que foi examinado pelo Dr. Diogo Lopes, comen-
dador da OC e físico-mor, tendo sido despachado por carta régia de 8.12.1522. 
8 - Cf. António Manuel Lopes Andrade, «De Antuérpia a Ferrara: o caminho de 
Amato Lusitano e de sua família», Medicina na Beira Interior (...) - Cadernos de 
Cultura, XXV, 2011, pp. 5-16. É de notar que, a par da família Amado, também 
o apelido Cohen era bastante citado na documentação albicastrense já na 2.ª 
metade do século XV, sempre ligado a gente dos ofícios e dos negócios. 
9 - João José Alves Dias, Amato Lusitano e a sua obra: séculos XVI e XVII, BNP 
et al., Lisboa, 2011, p. 24-25. 
10 - Ainda segundo Alves Dias, o equívoco poderá residir no facto de haver en-
tão um outro João Rodrigues (meester Jehan Roderigo), homem de negócios e 
primo do médico, que terá chegado a Antuérpia no Outono de 1534, ao serviço 
de seu tio Henrique Pires, para o assistir nos seus negócios e na bolsa. Esse 
primo logo foi preso (a 16 de Outubro de 1534), acusado de violar uma lei do 
imperador Carlos V, datada de 14.8.1532 (a qual que proibia a entrada na Flan-
dres de cristãos-novos), mas conseguiu pouco depois a libertação. 
11 - Diogo Pires, o conhecido poeta Didacus Pyrrhus Lusitanus (1517-1599?), 
autor do epitáfio do nosso médico-escritor e seu querido amigo. 
12 - Casou em Castelo Branco com Jerónima da Fonseca (depois Raquel no exí-
lio), filha de Lopo da Fonseca e neta de Manuel da Fonseca, judeu convertido 
e baptizado em 1497). No exílio, Filipe usaria o nome de Philoteus Eliau Mon-
talto (m. Tours, 1616). Para mais pormenores, cf. José Lopes Dias, «Laços fami-
liares de Amato Lusitano e Filipe Montalto (novas investigações)», Imprensa 
Médica, ano XXV, 1 (1961), p. 22-36; 2 (1961), p. 53-69.
13 - Manuel Rodrigues começa por nos aparecer em 1534 (como testemunha 
num instrumento notarial de arrematação da Misericórdia de Castelo Branco). 
Surge depois bacharel por Salamanca (a 9.3.1535) e casa catolicamente com 
Brites de Santilhana, cristã-nova, de quem houve geração. De entre os filhos, 
contam-se o lic.º Rodrigo Aires de Santilhana, que se fixa em Castelo de Vide e 
em 1572 foge para Flandres, e Maria Henriques, que viria a casar com Rodrigo 
da Cunha (n. c.1535 em Alfaiates), filho de Pedro da Cunha e de Beatriz de 
Mercado, já referidos), também com geração. Todos eles são referidos em pro-
cessos da Inquisição de Lisboa (p.ex., P.º 11.863, de Pedro da Cunha). 
14 - Numa outra passagem (Cent. 7.ª, cur. LXXXII), o ilustre médico-escritor faz 
referência a um outro José (Joseph Oef?), identificando-o como «vir ex mea 
propagine stirpeve, mas desse (se é realmente outra pessoa) nada mais con-
segui apurar. 
15 - Em 1544 ainda encontramos um outro João Rodrigues, morador na vila de 
Castelo Branco, que nessa data obtém aprovação oficial para usar da ciência de 
cirurgia (DGARQ/TT, Chanc. D. João III, liv. 5, f. 82, de 25.4.1544). E parece que 
havia por essa altura mais homónimos (cf., p.ex., Chanc. D. João III, liv.36, f.59)...
16 - Foi já trazido a estas Jornadas por Manuel da Silva Castelo Branco e pub.º 
nos Cadernos..., 7, 1993, p. 7. 
17 - É conhecida uma inscrição funerária encontrada em Espiche (Lagos, Algar-
ve), decerto pertencente ao antigo cemitério judaico local e que alude à morte 
do rabino Isaac HaCohen – O especialista Samuel Schwarz classificou-a como 
sendo dos séculos VI-VII. 

* Doutor em Letras (História), professor aposentado,
 da Academia Portuguesa da História



\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\//////////////////////////////////////////////////////////////////////////

74

Era fim de tarde, um aprazível fim de tarde de Ou-

tono, não era preciso procurar as pequenas pedras nos 

canteiros vizinhos, nem nos pequenossacos atencio-

samente colocados por perto para servir os visitantes; 

aqui cada qual pegava numa qualquer entre as muitas 

que atapetavam o chão à volta da majestosa pedra ver-

tical, a bela estela rosada com inscrições em yiddish de-

corada com o escudo heráldico da Boémia, o leão com a 

cauda bifurcada (fila fourchee) que também representa 

o duplo leão do nome a quem se prestava homenagem.

Leão de Loew, derivado do germânico Löwe, e tam-

bém do yiddish Leid, e ainda de Yeouda ou Judah, a 

tribo do mesmo nome, tradicionalmente associada ao 

leão; no Génesis 49:9 Jacob refere-se ao seu filho Judah 

como o AryehGur, o Jovem Leão.

A maior parte das pessoas são turistas que repetem 

o gesto maquinal, um rito vazio, seguindo os outros, 

sem se aperceberem do significado.

Mesmo os mais conscientes da sua devoção à gran-

de figura do RabbiYeoudaLoewbenBezalel ou JudahLo-

ewbenBezalel, conhecido como o Maharal de Prague 

(o acrónimo hebraico de Moreinuha-RavLoew, nosso 

Mestre Rabi Loew), o grande sábio, nascido por volta de 

1520 – 1525 e falecido a 17 de Setembro de 1609, envol-

to numa legenda de rabino miraculoso, não necessitam 

de procurar uma pedra especial, de preferência rolada, 

de forma oblonga; uma tal pedra que possam apertar na 

palma da mão e com o poder da sua vontade fazerem 

passar para a memória cristalográfica da pedra, deixan-

do nela imprimidos todos os sentimentos de agradeci-

mento, todas as vibrações energéticas do seu coração.

Uma pedra com uma longa história telúrica, com a 

mesma idade da terra, seja vulcânica, sedimentar ou me-

tamórfica e de preferência rolada, atestando o seu aciden-

tado percurso, rolando, rolando ao capricho das torrentes 

e das quedas de águas dos rios, ou então dos turbilhões 

das águas salgadas do mar. Uma pedra do coração.

A majestosa pedra vertical à maneira asquenaze, a 

bela estela rosada com inscrições em yiddish, aonde 

os devotos e os turistas depositam pequenas pedras, 

assinala a memória deYeoudaLoewbenBezalel. É pouco 

provável que se encontre exactamente sobre o túmulo 

que conteve os seus restos mortais, a restrita área de 

um hectare do velho cemitério judeu de Josefov guarda 

mais de 12.000 lápides e alberga um número calculado 

de mais de 100.000 restos mortais de judeus deposita-

dos em múltiplas camadas pelo decorrer dos séculos.

Embora não construída expressamente com tal in-

tenção, a majestosa pedra vertical será de certa forma 

um cenotáfio – a memória da pedra tumular sobre um 

túmulo vazio.

Quando se faz o percurso da rota das estepes na 

Mongólia, a cada passo à borda dos caminhos, encon-

tram-se amontoados de pedras,cairns, aqui chamados 

ovoo, lugares sagrados onde os mongóis, mesmo ainda 

hoje, não se escusam nunca de parar para aí depositar 

uma pedra ou uma fita khadag, de preferência azul, a 

cor do céu.

As fitas, símbolos efémeros, atam-nas também a pe-

dras estelares, memórias recentes de alguém que dei-

xou referências de bênçãos para o seu povo.

Otchir o Xamã de Átila1 é uma personagem ficciona-

da contemporâneo do Grande Huno, o protagonista  ani-

mista quena primeira pessoa relata assim:

“Nós vivíamosde acordo com a natureza, nossa Mãe, se-

guindo o relógio dos seus desígnios, tentando acordá-la 

para atender aos inconvenientes dos nossos infortúnios. 

Os Xamãs eram os nossos porta-vozes, eles eram os ve-

ículos das mensagens que Ela a Grande Mãe tinha para 

nos dizer e que nós embrutecidos não éramos capazes 

de compreender sozinhos. Mesmo assim limitados pela 

nossa ignorância tentávamos fazer alguma coisa.

Nos lugares onde os servidores dos Espíritos de Residên-

cia – Ovoo – tinham as suas moradas, nós depositáva-

mos pequenas pedras depois de ter contornado o local 

três vezes, deixando oferendas simbólicas como repre-

sentação, materialização de nós mesmos, enquanto 

formulávamos os nossos desejos e as nossas necessida-

des, os nossos agradecimentos para que Ele, o Espírito 

não nos esqueça. Ao contrário de nós os Espíritos não 

mudam de morada, para o demonstrar, vejam o enorme 

volume de pequenas pedras amontoadas, as pedras do 

coração, sobre o lugar ocupado por cada um deles, que 

durante os séculos se foram juntando como testemunho 

da devoção do meu povo.”…

No Cenotáfio de Amato

Maria José Leal* 



75

Seguindo a Rota da Seda desde a China a caminho 

de Ocidente, por entre os turcomanos ou os uzebe-

ques, assim como no Irão, encontram-se em território 

muçulmano os mesmos montes de pedras seja nos 

campos bordeando os caminhos, seja nos centros re-

ligiosos nos túmulos dos Imãs miraculosos, os habi-

tantes locais fazem o mesmo gesto, contornam o local 

sagrado três vezes e depositam as pedras, assim como 

amarram às árvores sagradas fitas coloridas, antiga 

lembrança do seu passado pré islâmico.

Os mesmos gestos se repetem nas stûpasda Índia 

ou do Tibete provavelmente erigidas pelas mesmas ra-

zões, apesar de que recentemente, contêm geralmente 

as cinzas de santos budistas ou de lamas.

Provavelmente os amontoados de pedras são ubi-

quitários em todo o planeta, muitos deles foram des-

truídos ou atulhados por construções ulteriores, e 

outros ainda não terão sido identificados. Na Europa, 

restam bastantes representantes na Escócia de onde 

vem o termocàrn que deucairn, e que tem um sentido 

muito mais lato: pode designar vários tipos de colinas 

assim como amontoados naturais de pedras. Na Escó-

cia, é costume transportar uma pedra até ao alto duma 

colina para a depositar sobre um cairn. Um antigo di-

tado escocês dizCuiridh mi clachair do chàrn, isto é Eu 

colocarei uma pedra sobre o teu cairn. Os descenden-

tes dos celtas têm os mesmos costumes dos judeus 

contemporâneos.

Na Bretanha, ocairn é um monumento de pedras 

amontoadas recobrindo sepulturas como a Tabledes-

Marchant em Morbihan ou o grande cairn de Barnenez 

na Finisterra, construído entre 4500 e 3900 anos antes 

de J. C., medindo 75 metros de comprimento por 28 de 

largura e que abriga onze câmaras funerárias.

Em Portugal os moledros ou Fiéis de Deus identi-

ficados, são amontoados de pedras relativamente re-

centes, situados à beira dos caminhos, no local em que 

segundo a tradição, foram em tempos idos, enterrados 

os condenados. Os caminhantes tinham o hábito de 

rezar pelo defunto e colocar uma pedra sobre o local 

da referida sepultura, que pouco a pouco veio a for-

mar os amontoados de pedra; pedras de misericórdia, 

pedras do coração querendo interceder pela saúde 

espiritual dos infelizes. A sacralidade do local é bem 

patente na crença de que quando se retira uma pedra 

do montículo ela retorna de madrugada ao moledro: 

“Quando se leva do moledro uma pedra, e se deixa num 

sítio, aí a pedra anoitece, mas não amanhece.”

Outra interpretação mais pragmática, mais materia-

lista e mais cautelosa atestando o receio das interferên-

cias dos mortos, diz representar o costume primitivo de 

fazer peso sobre o cadáver para este não voltar ao mun-

do com o intuito de perseguir os vivos; pedras de mise-

ricórdia, querendo interceder pela segurança dos vivos.

Caminhando ainda para mais remotos tempos, en-

contram-se à borda do mar salgado ou nos estuários 

dos grandes rios, amontoados de milhões de esquele-

tos externos de animais marinhos, os amontoados de 

conchas, concheiros, casqueiras ou sambaquis, (do 

tupitamba’kï; literalmente monte de conchas) são de-

pósitos de materiais orgânicos calcários acumulados 

no decurso do tempoa testemunhar a devoção dos ho-

mens do mesolítico às memórias do reino de Neptuno, 

e daqueles que foram engolidos por ele no tempo da 

grande catástrofe; aí onde habitam os Espíritos de Re-

sidência, que também não mudam de morada, referen-

ciados com mais ou menos 10.000 anos. Os concheiros 

são comuns nas costas atlânticas mas mais raros nas 

do Pacífico; encontram-se desde a América do Norte 

(grandes lagos), América do Sul, África até à Europa do 

Norte. A sua forma varia de cónica a hemisférica, são 

chamados shell-mountains em inglês e køkkenmødding 

em dinamarquês. Por vezes atingem alguns quilómetros 

de comprimento e dezenas de metros de altura como no 

Parque Nacional de Arguin na Mauritânia.

No delta da embocadura do rio Saloum na conflu-

ência com o rio Sine, no Senegal encontram-se 218 

concheiros nos quais foram encontrados 28 lugares 

funerários de tipo tumular.

No Brasil os sambaquis mais importantes estão lo-

calizados no litoral sul do estado de Santa Catarina. As 

cidades de Laguna e Jaguaruna abrigam 42 sambaquis 

dos mais diversos tamanhos e alturas, destacando-se 

entre eles o Garopaba do Sul e o Jaboticabeira, e os Fi-

gueirinha I e II, na praia de Nova Camboriú.O sambaqui 

ia crescendo com a repetição de cerimónias fúnebres 

a decorrer durante, segundo os cálculos, cerca de mil 

anos. Hoje, algumas montanhas ultrapassam 30 me-

tros de altura, com centenas de camadas de esquele-

tos e conchas. Num sambaqui no sul de Santa Catarina 

há mais de 43 mil cadáveres.

Em França, encontram-se no BeganDorchen e na 

Ilha de Béniguet arquipélago de Molène em Finisterra.

Vários em Portugal, na costa ocidental alenteja-

na e algarvia, nos estuários do Sado e do Tejo;  o sí-

tio arqueológico dos concheiros da ribeira de Muge 

(afluente da margem esquerda do Tejo) em Salvaterra 

de Magos, foi descoberto em 1863 e constitui o maior 

complexo mesolítico da Europa.

Quantos milhões de conchas foram depositados 

durante milhares de anos!

Conchas de forma oblonga que os nossos ante-

passados podiam apertar na palma da mão e com o 



76

poder da sua vontade fazer passar para a memória 

cristalográfica mineral do esqueleto externo de ani-

mal marinho, aí deixando todos os seus sentimentos 

de agradecimento, todas as vibrações energéticas do 

seu coração, todas as mágoas e lamentos daqueles 

que como o animal marinho, demiurgo da concha, não 

estava mais por entre os viventes.

Uma concha sagrada, uma pedra do coração.

E Amato, nascido em Castelo Branco em 1511, de 

quem comemoramos os saberes intemporais no V cen-

tenário do seu nascimento, falecido em Salónica em 

1568, aonde e como seria a pedra tumular de Amato? 

Se nas agruras da mortandade da peste houve ocasião 

para edificar uma pedra a identificar o seu túmulo, de-

certo seria uma lage horizontal à maneira Sefardita, no 

cemitério judeu de Salónica com o epitáfio redigido 

pelo seu primo, o poeta Diogo Pires:

“Aquele que tantas vezes retinha a vida fugitiva num 

corpo doente ou voltava a chamá-la das águas do Letes, 

querido por isso, igualmente dos povos e dos grandes 

reis, aqui jaz; esta foi a terra que Amato pisou ao morrer. 

Portugal o berço, na terra dos Macedónios o sepulcro. 

Como se encontra longe do solo pátrio a sepultura! Mas 

quando o dia supremo e a hora fatal se aproximam, em 

toda a parte há um caminho em declive para a Estige e 

para os Manes.”

Lá, em Salónica sobre essa hipotética lage horizontal 

não se poderão depositar pedras, não se poderão aper-

tar na palma da mão e com o poder da vontade fazer pas-

sar para a memória cristalográfica, deixando nelas im-

primidos todos os sentimentos de agradecimento, todas 

as vibrações energéticas do coração a demonstrar a gra-

tidão pelo saberes intemporais que Amato nos deixou.

Do cemitério judaico de Salónica resta a memória da 

iconografia anterior ao seu desmantelamento. Na vasta 

área de cerca de 23 hectares, foi construída a Universida-

de de Aristóteles de Salónica, a maior Universidade da 

Grécia, hoje o seu campus estende-se por mais de 400 

hectares e segundo os relatos, na sua construção foram 

reutilizadas as pedras do antigo cemitério judaico. Faz 

parte do grupo Coimbra fundado em 1985, ano em que 

a Universidade de Coimbracelebrou o seu 700º aniver-

sário, e formalmente constituído por alvará em 1987; é 

uma rede de universidadeseuropeias que congrega trin-

ta e nove universidades, algumas das quais estão entre 

as mais antigas e mais prestigiadas da Europa, nomea-

damente Salamanca aonde Amato fez os seus estudos 

de Medicina.

A Faculdade de Medicina da Universidade de Aristó-

teles de Salónica, fundada em 1985, com parentescos 

estatutariamente assumidos com Coimbra e Salamanca, 

assentada sobre terreno sagrado judaico, provavelmen-

te guardando pedras do antigo cemitério que acolheu 

entre tantos o corpo finado pela peste de Amato, é um 

moderno ovoo, um magnifico cairn, um gigantesco ce-

notáfio, construído não pela deposição uma a uma de 

pedra por pedra ao longo de quase cinco séculos por 

milhões de homens e mulheres que guardassem a sua 

memória, mas tout d’uncoup, surgindo duma entropia 

acumulada, pronta a tomar forma na planta dos arqui-

tectos e pelas mãos dos construtores num brotar da 

energia emanescente do Espírito do Lugar.

No ano 1956 em Castelo Branco é inaugurada no Jar-

dim Central da Praça do Município uma magnífica está-

Salonica

Concheiro de Muge.



///////////////////////////////////////////////////////////////////////       \\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\77

tua de bronze de Amato Lusitano da autoria do Escultor 

Joaquim Martins Correia, assente sobre um pedestal de 

pedra; um obelisco esculpindo a figura do ilustre médi-

co de quinhentos, uma representação vertical à manei-

ra asquenaze, expressando a espiritualidade, a ligação 

com o céu, assente sobre um paralelepípedo, um não 

túmulo, um túmulo contendo a própria pedra, vazio de 

corpo, um cenotáfio. Surgindo tout d’uncoup, duma en-

tropia acumulada, pronta a tomar forma no modelo do 

escultor e pelas mãos dos construtores num brotar da 

energia emanescente do Espírito do Lugar.

Observando os comportamentos na modernidade, a 

tendência geral parece esquecer a capacidade da me-

mória cristalográfica da pedra, não imprimindo mais 

nela todos os sentimentos de agradecimento, todas as 

vibrações energéticas do coração. As oferendas simbóli-

cas como representação, materialização do homem mo-

derno, enquanto ele formula desejos e necessidades, o 

seu agradecimento, exprimem-se hoje largamente por 

materiais efémeros, como as velas que ardem ou as flo-

res que fenecem nos altares dos Santuários de grande 

devoção, ou nas homenagens aos defuntos.

A tendência geral parece esquecer a capacidade da 

memória cristalográfica da pedra… mas nem sempre, 

registam-se excepções; as oferendas simbólicas como 

representação, materialização do homem moderno, en-

quanto ele formula desejos e necessidades, o seu agra-

decimento, podem-se exprimir de novo por meio das 

pedras, de forma pessoal e consciente, ou pelo incons-

ciente colectivo que os menos atentos não são capazes 

de descodificar. Que dizer das explosões construtivas 

dos memoriais?

Como expressar este gesto em relação a Amato, ele 

que deixou saberes intemporais desde Castelo Branco 

a Salónica? 

 

NO CENOTÁFIO DE AMATO

Para festejar a quinta centena de Amato

Aqui em Castra Leuca, não colham flores

Não armem coroas, não adornem ramos

De verdejantes folhas e coloridas pétalas

Que já mortas, estiolam e fenecem

Efémeras, sem deixar memória

Aqui, ele gritou seu primeiro vagido

Como a Diogo não lhe foi consentido

Guardar seus membros em solo pátrio2

Na Macedónia, bem longe

Em terras do turcomano

Exalou seu último suspiro

Desde o seu passamento em Salónica

Quatrocentos e quarenta e três anos passaram

Sobre a estela deitada, à maneira sefardita

Querido do povo e dos grandes reis, aqui jaz

Esta foi a terra que Amato pisou ao morrer

Quão longe está do solo pátrio a sepultura3

Para festejar a quinta centena de Amato

Além em Salónica, não colham flores

Não armem coroas, não adornem ramos

De verdejantes folhas e coloridas pétalas

Que já mortas, estiolam e fenecem

Efémeras, sem deixar memória

Deixem as flores exibir o seu esplendor

Bebendo o suco de seus caules e raízes

Desabrochar, estiolar e fenecer

Estame por estame, pétala por pétala

Voltar no seu lugar ao pó da terra

Legando frutos em ventre prenhe

E se a questão é memória … não colham flores

Apertem na palma da mão uma pedra oblonga, rolada

Tem a idade da terra e uma longa vida atribulada,

Com o poder da vontade façam passar ao mineral

Imprimam na memória da cristalografia

Todos os sentimentos e vibrações do coração

Castra Leuca não guarda os seus membros

Joaquim Martins Correia talhou uma estela

Uma estela vertical à maneira ashkénaze

Um corpo esculpido, memória impressa na pedra

Sobre um túmulo vazio, um cenotáfio

De aquele que tantas vezes retinha a vida fugitiva3

Para festejar a quinta centena de Amato

Aqui em Castra Leuca, não colham flores

Cada um escolha uma pedra oblonga, rolada

E deixe-a, igual a tantas outras, anónima

Com a memória das vossas vibrações

Uma pedra do coração junto do seu cenotáfio

Notas
1 - “Otchir O Xamã De Átila” Maria José Leal Apresentado no 48º Congresso da 
União Mundial de Escritores Médicos - UMEM Viana do Castelo Setembro 2004
2 - poema de Diogo Pires De exílio suo
3 - epitáfio de Amato Lusitano de autoria de Diogo Pires

* Médica. investigadora



\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\//////////////////////////////////////////////////////////////////////////

78

O interesse suscitado pela vida e obra de Amato Lu-

sitano (1511-1568)1 ao longo dos tempos justifica que, 

passados quinhentos anos do seu nascimento, con-

tinuemos hoje a revisitá-la, a estudá-la, a publicá-la.2 

Mas o arco temporal da obra deste médico e humanista 

português é mais largo do que o curso da sua vida e da 

sua posteridade. A sua obra projeta-nos para os tempos 

de Dioscórides e Galeno e de quantos, até ao tempo de 

Amato, se interessaram pela matéria médica, pela bo-

tânica e pela farmacologia, e, depois de Amato, para as 

“sucessivas gerações de cientistas e de práticos, de mé-

dicos e de estudantes” que “compulsaram estas obras, 

ao longo de cerca de dois séculos”.3 Mais ainda. A obra 

escrita de Amato é, pelo seu carácter caleidoscópico, 

um manancial de preciosas informações sobre o autor e 

a vida do seu tempo. A confirmá-lo, estão as mais diver-

sas e tão relevantes abordagens reunidas no presente 

volume.

No que me diz respeito, a atenção prestada a Ama-

to teve origem num feliz acidente de investigação. Há 

alguns anos, quando estudava uma obra de André de 

Resende dedicada à vida e milagres de S. Frei Gil de 

Santarém, tive ocasião de deparar com o nome de Ama-

to referenciado como autor dos Comentários a Dioscó-

rides (referido como In Dioscoridem).4 A pesquisa que 

então encetei conduziu-me ao contacto com esta obra, 

e, numa fase posterior, ao convívio com as Centúrias 

de Curas Medicinais, que tantos casos de curas médi-

cas registam. Interessou-me então o Amato médico, por 

encontrar nesta obra indiscutíveis sinais do humanismo 

renascentista e, mais especificamente, do humanismo 

médico.5 Na verdade, João Rodrigues Castelo Branco foi, 

à imagem de outros do seu tempo, um médico e um hu-

manista, profundo conhecedor de várias línguas, entre 

as quais o grego e, sobretudo, o latim. E foi nesta língua 

que redigiu toda a sua obra, a saber, o Index Dioscori-

dis, as In Dioscoridis de materia medica Enarrationes e 

as Curationum Medicinalium Centuriae.  Deixando de 

parte o Index Dioscoridis, uma obra de juventude que 

Amato Lusitano: a propósito 
de uma breve nota resendiana**

Virgínia Soares Pereira*

ficou inacabada, as grandes produções de Amato, as 

Enarrationes e as Centuriae, valeram-lhe um inquestio-

nável prestígio e extraordinária projeção na Europa, ao 

longo dos tempos.6 

Em obras editadas em Portugal, contudo, não se en-

contram – pelo menos eu não encontrei – referências 

de contemporâneos e amigos a Amato. É possível que 

tal se fique a dever ao facto de ser de família judaica e 

de, antecipando-se a possíveis perseguições, ter saído 

do país talvez em 1534 (nesta data encontramo-lo em 

Antuérpia) e nunca mais ter regressado a Portugal.7 É 

verdade que fala dele Diogo Pires, seu primo, mas este 

poeta eborense (1517-1599) seguiu também o caminho 

destinado a quem era de nação judaica, foi para o exílio 

(abandona o reino em 1535) e nunca mais regressou à 

sua amada Évora. É contudo certo que, na sua atribu-

lada peregrinação pela Europa, Amato e Diogo Pires 

tiveram relações familiares privilegiadas, sobretudo na 

Flandres, e há ecos dessas relações na obra de ambos.8   

Um exemplo bem ilustrativo do que foi afirmado 

encontra-se no dístico intitulado Spinaca (CM, p. 53), no 

qual Diogo Pires evoca o (habitual) esforço de Amato na 

identificação da planta:

“Quae spinaca vocant, iamdudum quaerit Amatus,

num fuerint priscis cognita temporibus.”

***

“A planta a que chamam espinafre – interroga-se há lar-

go tempo Amato se acaso foi conhecida nos tempos 

antigos.”

Deixada de parte esta referência de Diogo Pires a 

Amato, surgida numa obra impressa no estrangeiro,9 a 

única menção a Amato que conheço produzida em Por-

tugal é de André de Resende (1500-1573), humanista 

eborense, embora também aqui numa obra póstuma, 

editada em 1586 e reeditada em 1596 fora de Portugal, 

em Paris. Ocorre na já referida biografia hagiográfica de 

Frei Gil de Santarém intitulada Aegidius Scallabitanus, 

“As obras do Doutor João Rodrigues caracterizam-se pelo raro condão de 

empolgar quantos nela se debruçam,  pela simples mas forte razão de 

ser verdadeiramente inesgotável a sua análise.”

José Lopes Dias



79

um diálogo em latim, travado entre Inácio de Morais 

(poeta, humanista e jurista), Luís Pires (médico e huma-

nista de Évora e, segundo tudo indica, parente de Diogo 

Pires) e o próprio autor-narrador, André de Resende. No 

entanto, e apesar dos inúmeros milagres aí relatados e 

atribuídos à intervenção ou intercessão do santo – que 

também fora médico –, a verdade é que o médico albi-

castrense nunca é mencionado por Resende na diluci-

dação do vocabulário terminológico atinente à medici-

na. Como veremos de seguida, é em matéria de peixes 

que Amato é citado. De facto, o humanista de Évora es-

tava a narrar alguns milagres de Frei Gil e, a dado passo, 

refere um caso aflitivo que aconteceu num mosteiro em 

Ansede, uma povoação do norte de Portugal, quando 

os comensais comiam sável (alosa). O relato é curioso 

– até mesmo pela nota muito resendiana da superiori-

dade do sável proveniente dos rios do norte em relação 

a todos os outros rios, inclusive os dos nossos vizinhos 

espanhóis – e vale a pena recordá-lo, em tradução:

“Frei Miguel Eanes do Porto e frei Roberto dirigiram-se à 

povoação de Ansede, situada perto do Douro e pertença 

dos Cónegos de Santo Agostinho, onde ficaram hospe-

dados e foram tratados com afabilidade. Ora, estando à 

mesa com eles, em sua honra, muitas pessoas, e quando 

comiam sável – peixe que o Douro tem, naquela zona, em 

grande quantidade –, um dos comensais, encantado com 

o sabor delicado do peixe (de facto os sáveis que entram 

no Douro e no Minho são justamente preferidos, pelo seu 

tamanho e sabor, a todos os outros sáveis de todos os ou-

tros rios da Hispânia), engoliu com alguma sofreguidão, e 

uma espinha um pouco mais dura, que ia num bocadito de 

peixe meio mastigado, alojou-se-lhe na garganta.”10

O relato continua, acrescentando que o frade, que 

esteve às portas da morte, se salvou de morrer sufoca-

do depois de muito tossir e de, a conselho de um outro 

frade, ter proferido e invocado, ainda que muito a custo, 

o nome de frei Gil.

Pois bem: esta história da espinha do sável deu aso a 

uma intervenção irónica de Inácio de Morais, seguida de 

uma pergunta de Luís Pires, feita a propósito – ou antes, a 

despropósito – deste milagre relacionado com a espinha 

cravada na garganta. A questão suscitada por Luís Pires é 

de natureza filológica e formulada nos seguintes termos: 

“Est, magister, quod et ego scire ex te uelim an existimes 

alausam et clupeam et sabalum eumdem esse piscem.”

***

“Mestre, há uma coisa que também eu gostaria que me 

dissesses: se consideras que a alausa, a clupea e o saba-

lus são o mesmo peixe.”

Confrontado com tal pergunta, André de Resende 

decide-se a dar a sua opinião, sentindo-se para tanto 

legitimado pelo facto de grandes médicos e humanistas 

como Paulo Jóvio, Francisco Massari, Pedro Gil e Gui-

lherme Rondelet terem tratado longamente do assunto, 

sem contudo chegarem a acordo ou a uma conclusão 

definitiva. O humanista Resende vai então dedicar três 

páginas e meia a dilucidar este problema ictiológico, a 

saber, a questão da identificação do peixe alausa (ou 

alosa), isto é, do sável, e das designações grega e lati-

na que lhe correspondem. Nesta sua disquisição, cita 

em abono inúmeras autoridades, mostrando dessa for-

ma quanto divergem as opiniões dos especialistas. Em 

seu entender, diz, a alosa é o peixe ‘sável’, chegando 

a tal opinião apoiado na autoridade de Teodoro Gaza, 

nos seus comentários a Aristóteles e nos tradutores de 

Estrabão. Afirma discordar de Paulo Jóvio e Massari11  e, 

a este propósito, refere a opinião de Amato Lusitano no 

seu Comentário a Dioscórides. Diz Resende: 

“Amatus Lusitanus in Dioscoridem Iouii sententiae se 

addixit”, isto é:

Amato Lusitano ateve-se ao parecer de Jóvio nos Comentá-

rios a Dioscórides.12 

Neste passo, Amato não é citado explicitamente, 

limitando-se Resende a registar a sua opinião, estriba-

da nas opiniões (a seu ver erradas) de Paulo Jóvio, que 

compusera um pequeno livro sobre os peixes romanos, 

o De Romanis piscibus libellus, recheado de erudição 

científico-literária. A esta obra de Jóvio aludirá a breve 

nota resendiana. 

O passo de Amato a que Resende alude (Enarr. 21) 

ocorre no comentário De mullo pisce [‘sobre o salmone-

te’], identificado com o grego trigla e com o salmonete. 

Depois de citadas muitas autoridades, como era típico 

do cientista daqueles tempos, acrescenta:

“Mas relativamente a esta matéria gostaria de advertir o 

leitor, para se não deixar enganar pela proximidade dos 

nomes, visto que a trigla é o mullus, como dissemos, ao 

passo que a trichia é a sardinha; em contrapartida, a clu-

pea, ou a alosa ou o salualus é o peixe a que os Ítalos dão 

a designação de chiepa.”13

Comparem-se estas palavras com o que afirma Paulo 

Jóvio, no cap. XVII (“De laccia”) do referido De Romanis 

piscibus libellus:

“Os Hispanos chamam-lhe saualus (sável), os Franceses 

e Campanos, alosa, ao passo que os Etruscos e Vénetos, 

tendo conservado o antigo nome, lhe chamam clupea. Mas 



///////////////////////////////////////////////////////////////////////       \\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\80

em Aristóteles, Estrabão, Eliano, Opiano e Ateneu há que 

ler thrissa, vocábulo que Teodoro Gaza e Gregório Trifanes 

traduzem por alosa, de modo que fica bem claro que são 

a mesma coisa a thrissa, a alosa e a clupea, a que os Ro-

manos dão presentemente a designação de laccia (…).”14

É evidente a semelhança entre as opiniões de Amato 

e Paulo Jóvio, como Resende sublinhou. 

Perguntar-se-á: Qual o interesse desta nota de Re-

sende?

Trata-se de uma breve nota, sem dúvida, que nada 

de substancial acrescenta à questão em debate. No en-

tanto, e apesar da sua exiguidade, ela reveste-se de al-

gum interesse, pois pressupõe que Resende – reentra-

do em Portugal em 1534, depois de quase vinte anos de 

uma vida de estudante e de dominicano estrangeirado, 

a frequentar as universidades de Alcalá, de Salamanca 

e Lovaina, - teve acesso às Enarrationes, cuja primeira 

edição data de Veneza, 1553. Note-se que falo nesta 

obra e não no Index Dioscoridis, pois que a parte relati-

va aos peixes, tratada por Dioscórides no início do Livro 

II (como se vê nos capítulos iniciais do Livro II das Enar-

rationes), foi omitida no Index – uma decisão que Amato 

justificava com o facto de, tratando de plantas, ser um 

favor que faria aos leitores passar adiante uma matéria, 

a dos peixes, que nada tinha a ver com a descrição das 

plantas e das suas propriedades.15 Assim sendo, ocorre 

perguntar como teve Resende acesso aos Comentários 

a Dioscórides, isto é, às Enarrationes. Quem teria esta 

obra em seu poder? É possível que a informação lhe te-

nha sido facultada por um dos interlocutores do diálogo 

a respeito de Fr. Gil, o médico e humanista Luís Pires, 

que, segundo o Prof. A. Costa Ramalho, era natural de 

Évora e seria cristão-novo, com grande probabilidade 

parente de Diogo Pires. Amato, também médico e de 

família judaica, privou com ele e seria mesmo seu con-

sanguineus.16 

A ser assim, a referência a Amato, que no entanto 

é associado a uma opinião de que Resende discorda, 

parece constituir uma espécie de gesto de cortesia para 

com o parente do exilado Amato, Luís Pires, de quem 

Resende era amigo. 

A isto se resumiria o interesse da breve referência de 

Resende a Amato – que surge de passagem numa larga 

exposição sobre o sável e a saboga –, se não tivesse 

a particularidade acrescida de revelar no médico Ama-

to uma apetência por matérias que pouco se prendem 

com a medicina. O mesmo sucedia com outros médicos 

humanistas do seu tempo, e com o próprio Resende, 

que foi dominicano, teólogo, poeta, hagiógrafo, histo-

riador, arqueólogo, gramático e humanista, e que se 

interessou, de igual modo, por questões de terminolo-

gia ictiológica.17  No século XVI, português e Europeu, 

acreditava-se que nenhum campo do saber devia estar 

vedado ao humanista, conhecedor das línguas clássi-

cas e, como tal, capaz de debater em pé de igualdade 

com os homens da ciência, fosse matemática, jurídica, 

zoológica, botânica ou médica.

Notas:

1 - Amato Lusitano, aliás, João Rodrigues (de Castelo Branco, por ser natural 
desta cidade), formou-se em Medicina em Salamanca, exerceu em Portugal a 
profissão durante cerca de dois anos e em 1532 saiu do país em direção a Antu-
érpia. Nesta cidade, em 1536, publicou o Index Dioscoridis, a sua primeira obra 
em botânica médica. Mais tarde, em 1553, inicia as Enarrationes (‘Comentários’ 
a Dioscórides) e as Sete Centúrias Médicas. Para estes e outros dados biobi-
bliográficos, veja-se Harry Friedenwald, “Amatus Lusitanus”, in Bulletin of the 
Institute of the History of Medicine, The Johns Hopkins University, vol. 5, 1937, 
pp. 603-653, além das conhecidas obras de Maximiano Lemos (Amato Lusitano, 
a sua vida e a sua obra, Porto) e Ricardo Jorge (Amato Lusitano, Comentos à sua 
vida, obra e época, Lisboa).
2 - Estão em preparação a edição e tradução do Index (em dois livros) e das 
Enarrationes (em cinco livros), no âmbito do acima referido projeto da Univer-
sidade de Aveiro. As Centúrias de Curas Medicinais, traduzidas por Firmino 
Crespo, foram recentemente (dezembro de 2010) reeditadas em Lisboa, em dois 
volumes, pelo Centro Editor Livreiro da Ordem dos Médicos.
3 - Segundo José Lopes Dias, Amato foi “o primeiro de todos [sc. os renovadores 
ou registradores da botânica] das espécies lusas e luso-indianas.” (Comentá-
rios ao Index Dioscoridis de Amato Lusitano, Castelo Branco, Gráfica de S. José, 
1968, p. 8).
4 - Vd. Virgínia Pereira, O Aegidius Scallabitanus, um diálogo [de André de Re-
sende] sobre frei Gil de Santarém“, Lisboa, F.C.G / FCT, 2000, pp. 161, 170, 434, 
667 n. 122 e 674 n. 3.
5 - Vd. Virgínia Pereira, “Relato hagiográfico e memória clínica. Afinidades na 
organização discursiva de André de Resende e Amato Lusitano”, in J. A. Sánchez 
Marín y Mª. Nieves Muñoz Martín (eds.) Retórica, Poética y Géneros Literarios. 
Granada, Universidad de Granada, 2004, pp. 289-312, pp. 292-294.
6 - Um dos motivos de admiração pela obra de Amato é, sem dúvida, o seu 
profundo conhecimento da literatura médica, antiga e recente (como observa 
Harry Friedenwald, p. 632), grega, romana, arábica, medieval e renascentista.
7 - Veja-se, sobre o percurso de João Rodrigues de Castelo Branco em Antuérpia, 
António Andrade, “Ciência, Negócio e Religião: Amato Lusitano em Antuérpia”, 
in: Inês de Ornellas e Castro (coord.) Revisitar os saberes. Referências Clássicas 
na cultura portuguesa do Renascimento à Época Moderna. Lisboa, Centro de Es-
tudos Clássicos, 2010, pp. 9-49.
8 - Como lembra o prof. Américo da Costa Ramalho, “nós sabemos por Amato 
Lusitano que Diogo Pires (ou Isaías Cohen) era seu consanguineus. (“Didacus 
Pyrrhus Lusitanus, poeta e humanista”, in Para a História do Humanismo em 
Portugal, I, Coimbra, INIC, 1988, pp. 121-137, p. 136). A obra de Diogo Pires foi 
objeto de aprofundado estudo por C. Ascenso André, da Universidade de Coim-
bra, e António Andrade, da Universidade de Aveiro.
9 - A este respeito, poderíamos acrescentar Garcia de Orta, igualmente de as-
cendência judaica, que nos seus Simples e drogas lembra várias vezes o parecer 
de Amato. Mas também esta obra só verá a luz do dia em 1563, fora da Lusitânia, 
na cidade portuguesa de Goa.
10 - Aegidius Scallabitanus, pp. 431 (texto latino) e p. 430 (tradução).
11 - Para mais pormenores, vd. Virgínia Soares Pereira, o Aegidius Scallabitanus 
cit., pp. 170-173.
12 -  Resende, Aegidius Scallabitanus, pp. 434-435.
13 - Sed hic lectorem monitum uelim, ne nominum uicinitate decipiatur, quum 
trigla, ut diximus, mullus est, trichia uero, sardinia; at thrissa, clupea uel alosa 
salualusue est, quem Itali chiepam appellant.
14 - De Romanis piscibus libellus [Antuerpiae per Ioannem Grapheum, Anno 
M.D.XXVIII]: Hispani  Saualos, Alosas Galli & Campani, Etrusci autem et Veneti 
uetere seruato nomine clupeas appellant; apud Aristotelem uero, Strabonem, 
Aelianum, Oppianum, & Athenaeum Thrissas legere est, quam uocem Alosam 
interpretantur Theodorus Gaza et Gregorius Triphanes, ita ut idem esse et Thris-
sam et Alosam, & Clupeam, quam modo Romani Lacciam appellent, manifeste 
appareat, (…).
15 - Eis as suas palavras: Etsi uobis erat in animo omnia paene Dioscoridis capita 
ordine recensere, necnon commentariolis nostris illustrare, tamen, cum se ma-
teria de piscibus offerat, quae non omnino ad haerbarum cognitionem, cui nos 
opus hoc dicauimus, faciat, uisum est mihi rem non ingratam delicato lectori me 
facturum, si hac piscium materia relicta, nos ad herbas contulissemus aliquot 
prius recitatis, quae ad rem uidentur facere.
16  - A. C. Ramalho, “Didacus Pyrrhus Lusitanus, poeta e humanista”, in Para a 
História do Humanismo em Portugal, I, Coimbra, INIC, 1988, pp. 121-137. 
17 -   No De antiquitatibus Lusitaniae, livro II, por exemplo, surge uma investiga-
ção sobre o asturjão, uma longa disquisição que assenta numa vasta documen-
tação. Aí são citadas as mesmas autoridades referidas aqui a respeito da alosa. 
Trata-se de um longo excurso motivado pelo facto de Resende estar a falar dos 
rios da Lusitânia. Ora, a respeito do rio Tejo e da abundância de ostras e peixes 
nesse rio, entre os quais o sável e uma espécie deste peixe, a saboga ou sabela, 
lembra que tratou do assunto no seu livro Aegidius Scallabitanus. E de facto o 
assunto vem tratado no livro III do Aegidius Scallabitanus, como vimos. Veja-se, 
sobre este assunto, R.M. Rosado Fernandes, “André de Resende e o seu  astur-
jão  (O angulo amazi do De Antiquitatibus Lusitaniae)”, in Humanismo portu-
guês na época dos Descobrimentos, Coimbra, Faculdade de Letras, pp. 355-368.

* Trabalho realizado no âmbito do projeto de investigação “Dioscórides e o Hu-
manismo Português: os Comentários de Amato Lusitano”, do Centro de Línguas 
e Culturas da Universidade de Aveiro, financiado pelo FEDER e pela FCT e coor-
denado por António Andrade.

* Universidade do Minho



\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\//////////////////////////////////////////////////////////////////////////

81

Nesta altura do ano, a correr o mês de Setembro, 

vivem-se os primeiros sinais do Outono: languidamen-

te se espraiam as flores no campo e ventos mais fortes 

vão despindo paulatinamente as árvores de suas fo-

lhas, amarelecidas e já saudosas do seu viçoso verde 

primaveril. Ressequidas, como que a crepitar, deixam-

se esmagar pelos nossos pés apressados no início de 

mais uma jornada, de um tempo renovador de sonhos 

e de esperanças; um «outro ano, outra flor, outro per-

fume… a permanente rendição da vida» a anunciar a 

eternidade, nas palavras de Miguel Torga, de um dos 

seus poemas inserto no pequeno opúsculo do Orfeu 

Rebelde, editado, pela primeira vez, em 1958. É esta 

uma época rica de colheitas, dos pomares às searas 

e às vindimas, e com elas se vão finando as fragrân-

cias que, ao longo dos últimos meses, invisivelmen-

te tonificaram a Vida. E de fragrâncias, de perfumes e 

de óleos perfumados, é o assunto que nos vai ocupar 

nesta pequena reflexão. Delas e também, concomi-

tantemente, de algumas referências textuais aos des-

cobrimentos portugueses e da sua importância para 

o desenvolvimento da ciência e da afirmação de um 

novo espírito, de natureza científica, que tanto havia 

de beneficiar com a valorização crescente do experi-

mentalismo como critério de verdade, numa atitude 

que tantas vezes contrariava a auctoritas dos Antigos 

e que ganhava expressão, entre nós, com Pedro Nu-

nes, D. João de Castro ou Garcia de Orta, na primeira 

metade do século XVI. Uma mentalidade na esteira de 

Duarte Pacheco Pereira que, logo no início deste sécu-

lo, nas páginas do Esmeraldo de Situ Orbis, havia de 

insistentemente sublinhar o valor da experiência hu-

mana, como nesta passagem do capítulo segundo, do 

primeiro livro, que se há-de repetir de diversas manei-

ras, conforme transcrição feita a partir do manuscrito 

888, fólio 6r, disponibilizado pela Biblioteca Nacional, 

nas coleções digitalizadas: «… e alem do que dito he 

ha expiriencia que he madre das cousas nos desenga-

ne e de toda duuida nos tira…»1.

É neste ambiente que Amato Lusitano, depois de 

concluídos os seus estudos em Artes e Medicina na 

Universidade de Salamanca, em 1532, regressa a Por-

tugal e, no exercício da clínica entre nós, parece ter cal-

Janela de aromas: excertos do Index 
de Amato Lusitano** 

António Maria Martins Melo*

correado algumas regiões, nomeadamente as Beiras, 

o Ribatejo e a Extremadura, uma ocasião propícia para 

estudar e aprofundar os seus conhecimentos acerca 

da fauna, da flora e dos minerais2.

Mas naquela época, os ventos não sopravam de 

feição para os cristãos-novos e o médico albicastrense 

viu-se compelido a rumar a Antuérpia, em 1534, pouco 

antes do estabelecimento do Tribunal do Santo Ofício 

no Reino de Portugal. Em terras da Flandres que, na 

altura, acolhiam um empório comercial prestigiado no 

norte da Europa, integra-se na condução dos negó-

cios familiares, que lhe proporcionam contactos pri-

vilegiados com mercadores, herbanários, boticários 

e médicos. Deste modo, vai aprofundando os seus 

conhecimentos, na sequência da sua experiência en-

riquecedora na capital do reino português, então um 

centro importantíssimo de comércio dos mais variados 

produtos provenientes do Oriente, nomeadamente es-

peciarias, simples e drogas3.

É neste contexto que Amato Lusitano (João Rodri-

gues de Castelo Branco) vai publicar o seu primeiro 

livro em 1536, o único a ostentar o seu nome de bap-

tismo, que, abreviadamente, dá pelo nome de Index 

Dioscoridis4. Este pequeno tratado apresenta as pri-

mícias do seu pensamento, resultantes da leitura que 

ele fez do tratado grego de Dioscórides, que em tra-

dução latina dá pelo título de De materia medica libri 

quinque. Estes seus comentários haviam de ser mais 

desenvolvidos numa publicação posterior, dada à es-

tampa na cidade de Veneza, corria o ano de 15535, as 

In Dioscoridis Enarrationes. Uma obra concluída já em 

terras italianas, mais propriamente em Ferrara, e que 

muito ficaria a dever à sua experiência acumulada en-

quanto mercador, médico e professor na universidade 

desta cidade. Como ele, também a comunidade judai-

co-portuguesa, acossada pelas circunstâncias adver-

sas desta época, se viu obrigada a abandonar Antuér-

pia; no Verão de 1540, já há notícias da presença de 

Amato Lusitano em Ferrara6. 

No âmbito do projecto de investigação “Dioscó-

rides e o Humanismo Português: os Comentários de 

Amato Lusitano”, que está a ser desenvolvido sob a 

coordenação de António Manuel Lopes Andrade, Pro-



82

fessor do Centro de Línguas e Culturas da Universidade 

de Aveiro, coube-nos em sorte a transcrição, estudo e 

tradução do texto latino compreendido entre os fólios 

6v e 11r do Index (Philologia XIIII-XLV), um livro no for-

mato in-pleno. 

Trata-se de uma impressão executada nos caracte-

res mais difundidos pela tipografia da Europa Ociden-

tal, os caracteres romanos, neste caso, o tipo redondo, 

e que apresentam algumas dificuldades na sua leitu-

ra, sobretudo na presença de algumas abreviaturas; 

a mancha de impressão é bastante compacta. Vem a 

propósito referir que deste ano de 1536 datam as pri-

meiras obras impressas em Coimbra, nestes caracte-

res, tanto no tipo redondo como no itálico, a partir da 

nova tipografia instalada no Convento de Santa Cruz7.

Cada uma das entradas está estruturada em três 

textos distintos: em primeiro lugar, na philologia, e 

como o próprio vocábulo sugere, o médico humanista 

vai ocupar-se das várias designações da espécie vege-

tal ou outra, em diferentes línguas, nomeadamente o 

Grego, o Latim, o Português, o Espanhol e o Francês; 

estas duas últimas propostas de tradução podem care-

cer ainda, naturalmente, de uma melhor solução. Nas 

Enarrationes, esta informação, como veremos mais tar-

de, é mais alargada, pois acrescenta o Germânico, o 

Itálico, o Pérsico, que constitui uma preciosa fonte lin-

guística para o estudo das variedades escritas e orais 

das línguas. Em alguns casos, acrescenta uma variante 

colhida no senso comum, que publicamente é a mais 

conhecida, a mais corrente, através do advérbio latino 

Vulgo. Por isso, há a tentação de traduzir o vocábulo 

philologia para o seu equivalente na língua portugue-

sa, «Filologia». Contudo, e atendendo a que este vocá-

bulo nos remete, geralmente, para uma concepção que 

nos aproxima da edição crítica dos textos, comentada, 

uma actividade que se iniciou na Grécia Antiga com 

a necessidade de tornar compreensíveis os escrito-

res antigos, como Homero; ficaria célebre a escola de 

Alexandria (III – I a. C.), com Aristófanes de Bizâncio e 

Aristarco de Samotrácia. Assim, e dado que entre nós 

a palavra filologia chegou mesmo a empregar-se com o 

sinónimo de linguística em geral, propomo-nos, à falta 

de melhor sugestão, traduzir «Philologia» por «Nome», 

isto é, «palavra que designa e distingue qualquer pes-

soa, coisa ou animal», conforme se lê nas respectiva 

entrada do Tomo IV do Grande Dicionário da Língua 

Portuguesa, de José Pedro Machado, uma edição do 

Círculo de Leitores (1991), em consonância com a sua 

etimologia. O segundo texto, intitulado Historia Dios-

coridis, faculta uma súmula de conhecimentos trans-

mitidos por Pedanius Dioscórides, médico e naturalista 

grego que viveu em Roma, natural que foi de Anazarba, 

na província Cilícia, onde terá nascido provavelmente 

no ano 40 d. C, distinguindo-se, sobretudo, como bo-

tânico e farmacólogo. No seu livro, acima citado, ele vai 

ocupar-se sobretudo da identificação das plantas e das 

suas propriedades medicinais. Neste contexto, atre-

vemo-nos a traduzir este sintagma por «Descrição de 

Dioscórides». De referir que Amato vai seguir de perto, 

neste capítulo, a tradução latina e o comentário feitos 

pelo humanista italiano da República de Florença, Mar-

celo Virgílio, como a seu tempo será demonstrado por 

um dos membros desta equipa de investigação, João 

Nunes Torrão. Por último, o comentário intitulado Iudi-

cium nostrum, ou seja, «A nossa opinião», uma expres-

são já acolhida favoravelmente pelos tradutores deste 

grupo de investigação. É precisamente aqui que o nos-

so humanista, de ‘nome’ latinizado Amato Lusitano, 

vai tecer os seus comentários, tantas vezes correcções 

aos autores clássicos ou contemporâneos, apoiando-

se na sua experiência. Aí vamos encontrar menção aos 

gregos Teofrasto (séc. IV – III a. C.), 

Plutarco (c. 46-120), Galeno (séc. II d. C.) e Paulus 

Aegineta (séc. VII d. C.); dos autores romanos, Plínio o 

Antigo (séc. I d. C.), autor da celebrada História Natu-

ral, em 37 livros; dos autores árabes, Avicena (c. 980-

1037), nome latinizado de Abū  Alī al-usayn ibn Abd 

Allāh ibn Sīnā, autor do famoso Cânone da Medicina; 

dos autores coevos, encontram-se referências a Her-

molaus Barbarus e a Joannes Ruellius, entre outros. 

O número de referências, que hão-de abarcar outras 



83

autoridades do tempo, em In Dioscoridis Enarrationes, 

vai ser, significativamente alargado nesta sua obra de

maturidade. E nota-se uma evolução significativa: 

para além de um maior número de designações das 

plantas, em muitos casos porque faz menção a ou-

tras línguas, como já acima apontámos, agora a edi-

ção, como se pode comprovar pela imagem, depois 

da designação da planta ou de outra matéria, avança 

imediatamente para um comentário (enarratio), onde 

Amato Lusitano vai fazer uma exposição minuciosa 

dos seus conhecimentos, sem descurar as referências 

às fontes clássicas ou à opinião de autores coevos. 

Segue-se, agora, a exposição dos primeiros frutos 

da tradução do excerto acima apresentado do Index, 

apenas do ‘Nome’ e da ‘Descrição de Dioscórides’, um 

texto que se deve entender como uma primeira pro-

posta, havendo ainda lugar para um ‘demorado traba-

lho de lima’ (limae labor et mora), para citar as sábias 

palavras de Horácio, na sua Arte Poética (v.291):

NOME XIIII – em grego, μωμον; em latim, amomum, 

rosa Hiericontis (rosa de Jericó); em francês, rose de 

Hierico. O sucedâneo do amomo é a raiz do ácoro (aco-

ri radix), o cálamo aromático (calamus aromaticus).

DESCRIÇÃO DE DIOSCÓRIDES – o amomo é um pe-

queno arbusto (frutex exiguus est), como se fosse um 

cacho de uvas saído directamente do tronco (ex ligno 

uvae), dando voltas apenas sobre si mesmo (modo in-

seipsum convolutum). Exibe uma espécie de pequena 

flor (exiguum quendam habet florem), semelhante a 

uma flor violeta branca (candidae violae similem), e as 

folhas são de facto parecidas com as da videira silves-

tre (folia vero labruscae viti), a tal ponto que lhe cha-

mam briónia (quam brioniam dicunt). 

NOME XV – em grego, κόστον; em latim, costus, cos-

tum, hortulana romana, menta sarracenica; em fran-

cês, du coq; em espanhol, el costo erva buena romana; 

em português, ortelaa romana.

DESCRIÇÃO DE DIOSCÓRIDES – o costo importado 

da Arábia (qui ex Arabia affertur) é aquele que merece 

a melhor avaliação em razão da sua qualidade (pri-

mam habet bonitatis aestimationem): de cor branca 

e leve, dele se desprende um intenso e suave aroma 

(candidus, leuis plurimo et eximio odore). Em segundo 

lugar, pela sua qualidade, está o que é proveniente da 

Índia (secundae bonitatis Indicus est), áspero (specio-

sus) e negro (niger) e tão leve quanto a férula (ferulae 

modo levis). Em terceiro lugar, está o da Síria (tertiae 

Siriacus), pesado (ponderosus), de cor semelhante à 

do buxo (colore buxi) e acometendo o olfacto com o 

seu aroma (odore sensum tentans).

NOME XVI – em grego, σχονος; em latim, iuncus 

odoratus rotundus, squinantum, palea camelorum; em 

espanhol, paia de meca; em português, pallia dame-

qua, pallia de chamelos.

DESCRIÇÃO DE DIOSCÓRIDES – colhe o esquenanto 

fresco (schoenum eligito recentem), com uma cor algo 

ruiva do fogo  (russo ignis colore aliquo), repleto de 

flores (copioso flore) e denso (densum), ele que, uma 

vez cortado (qui scissus), poder-se-á observar com 

uma cor de púrpura (purpurae colore aliquo aspiciatur) 

e frágil (gracilem); quando se fricciona com as mãos 

(cum manibus teritur), com suavidade se desprende 

um cheiro de uma espécie de aroma a rosas, do qual 

resulta uma picada ardente na língua (suavitate odo-

ris qualis in rosis sentitur olentem et fervidae in lingua 

mordacitatis cuiusdam). Faz-se uso da flor, do caule e 

da raiz (floris culmi et radicis usus est).

 NOME XVII – em grego, κάλαμος ἀρωματικός; 

em latim, calamus aromaticus. O cálamo aromático de 

hoje é o ácoro (hodiernus calamus aromaticus accorus 

est).

DESCRIÇÃO DE DIOSCÓRIDES – o cálamo (cana) 

aromático ou o cálamo perfumado nasce na Índia (Ca-

lamon aromaticon sive odoratus calamus nascitur in 

India), e neste, o de mais excelente qualidade (estque 

in eo probatissimus) é aquele que se apresenta com 

uma cor de vermelho ruivo e cheio de nós (qui colore 

russo et crebris geniculis est) e que se fragmenta em 

muitos pedaços (quique assulose frangitur), com as 

canas cheias de um tecido finíssimo, branqueando-as 

(fistulis aranearum plenis albescens); ao mastigar-se, 

transforma-se numa goma pegajosa (in commandu-

cando glutinosi lentoris), de sabor adstringente8 (ads-

tricto sapore) e um tanto acre (nec adeo acer).



84

NOME XVIII – em grego βάλσαμον, ὀποβάλσαμον, 
χιλοβάλσαμον; em latim, balsamum, liquor balsami, 

lignum balsami; vulgo, balsamo.

DESCRIÇÃO DE DIOSCÓRIDES – o bálsamo é um 

arbusto (Balsamum arbuscula est) que cresce até à 

altura da violeta ou do lício9  (quae violae aut licii mag-

nitudine crescit), que também é conhecido por escam-

broeiro10, isto é, buxo espinhoso (quod pyxacantha id 

est buxea spina etiam dicitur); tem folhas parecidas 

com a arruda, ainda que muito mais brancas e pere-

nes, mais viçosas na sua copa (rutae folia habet, multo 

tamen candidiora perpetuaque fronde magis virentia). 

Nasce na Judeia, apenas num certo vale, e no Egipto (in 

Iudaea eiusque convalle quadam tantum et in Aegypto 

nascitur).

NOME XIX – em grego, ἀσπάλαθος; em latim, aspa-

lathus. O sucedâneo darsisan11  é uma semente do ag-

nocasto (árvore-da-castidade) (semen agni casti), ou a 

semente de urze (vel semen ericae).

DESCRIÇÃO DE DIOSCÓRIDES – o aspálato é um 

arbusto lenhoso que pica, provido de numerosos es-

pinhos (aspalathon lignosus est crebrisque spinis acu-

leatus frutex), que os perfumistas usam para tornar es-

pessos os óleos aromáticos (quo spissandis unguentis 

unguentarii utuntur).

NOME XX – em grego, βρύον; em latim, bryon, mus-

cus, usnea; correntemente, musguo, moscus almiscre 

(almíscar).

DESCRIÇÃO DE DIOSCÓRIDES – o musgo encontra-

se abundante nestas árvores (bryon multus invenitur 

hic in arboribus): no cedro, no álamo branco e no car-

valho (cedro populo alba et quercu).

NOME XXI – em grego, ἀγάλλοχον; em latim, xilo 

aloes, lignum aloes; em espanhol, el lenho aloé12 ; em 

alemão, aloes hout.

DESCRIÇÃO DE DIOSCÓRIDES – o agáloco é um 

tronco de árvore que é trazido da Índia e da Arábia 

(Agallochon lignum est quod ex India et Arabia affer-

tur), semelhante ao tronco da tuia (thyiae ligno simi-

le), mosqueado e perfumado (punctis distinctum et 

maculosum, odoratum), adstringente ao gosto, com 

um ligeiro amargor (cum amaritudine aliqua gustum 

adstringens), de casca semelhante ao couro, algo jas-

peada (cortex corii similitudinem habet colore vario).

NOME XXII – em grego, νάρκαφθον; em latim, narca-

phtum, lignum aquilae; em espanhol, el aguila lenho; 

em português, aguila paoo.

DESCRIÇÃO DE DIOSCÓRIDES – o narcafto13 tem o 

aspecto e a forma de uma casca (Narcaphton corticis 

speciem, et figuram habet), semelhante à entrecasca 

da figueira do Egipto14 (Aegiptiae fici libro similem).

NOME XXIII – em grego, κάγκαμον; em latim, can-

camum, lacca gummi; em espanhol, guoma loca; em 

português, alacar15.

DESCRIÇÃO DE DIOSCÓRIDES – o câncamo é a lá-

grima de uma árvore que nasce na Arábia (cancamon 

lachrima est in Arabia nascentis arboris), que tem al-

guma semelhança com a mirra (myrrhae aliquam simi-

litudinem habet), e de gosto repugnante, que se perce-

be pelo cheiro (et viroso in gustu odore sentitur).

NOME XXIV – em grego, κῦφι; em latim, cyphi.

DESCRIÇÃO DE DIOSCÓRIDES – o cyphi é uma pre-

paração de vapor perfumado e incenso consagrada 

aos deuses (Cyphi odorati vaporis et incensi confectio 

dicata diis est).

NOME XXV – o Κρόκος é o nosso açafrão (κρόκος 

crocus noster est) com que se preparam a cada passo 

os condimentos da cozinha (quo condimenta coquina-

ria passim ornantur). Dioscórides omitiu a sua descri-

ção como se fosse tida frequentemente como uma coi-

sa óbvia entre as delícias da gula (cuius descriptionem 

Dioscorides tanquam de re passim obvia et in delictiis 

gulae habita omisit); ora, nós vamos poder apresentá-

la com os nossos próprios recursos (nos vero eam nos-

tro marte aperiamus).

O açafrão é, pois, uma erva de folha fina, pontia-

guda e pequena (est igitur Crocus herba folio gracili, 

angusto, parvo), quase à maneira de uma cabeleira 

postiça (pene in capillamenti modum), a qual tem a 

raiz bulbosa separada a meio, semelhante a outras 

amêndoas (cui radix bulbosa nucleis intersecta alliis 

simillima inest), florescendo no ocaso das plêiadas16, 

sendo uma flor celestial (florens vergiliarum occasu 

flore caelestino), nas quais nascem esses filamentos 

embotados, agora dito açafrão, conquanto depois per-

fumados (quibus capili illi nunc crocus dictus hebetes 

licet postea odorati crescunt). Ainda que o da Cilícia se 

apresente como o mais célebre (qui licet Cilicius no-

bilior existat), contudo, entre os habitantes da Hispâ-

nia, é reconhecido como bom o outro açafrão que, na 

verdade, se diz silvestre (bonus tamen apud Hispanos 

comperitur, alter vero silvestris dicitur crocus), a partir 

do qual se deve colher a cabeça de cnitii, isto é, do cár-

tamo (de quo cnitii caput, id est, carthami legendum 

est). Os poemas dos poetas dão a conhecer outro aça-

frão, de nome diferente, segundo o tamanho da sua 



85

flor (Caeterum crocum adolescentem in florem sui no-

minis mutatum poetarum narrant fabulae).

NOME XXVI – Κροκόμαγμα (em grego), crocomagma 

(em latim), é ele um unguento de óleo de açafrão (olei 

crocini faex est), que os boticários têm escondido, e nem 

os modernos condenam tal facto (quam instructores 

officinae reconditam habent, nec neoterici improbant).

NOME XXVII – em grego, ἐλένιον; em latim, inula, 

enula campana, terminalium, verbascum, idaeum; em 

espanhol, raiz de alla; em alemão, alantfrant.

DESCRIÇÃO DE DIOSCÓRIDES – o helénio tem fo-

lhas pontiagudas (folia habet angusta), parecidas com 

as do verbasco (folio verbasco similia), um tanto mais 

ásperas e muito compridas (asperiora tantum et lon-

gissima). Em alguns locais, não exibe caule (caulem 

aliquibus locis non profert) e apresenta uma raiz, de 

dentro para fora, do esbranquiçado para o vermelho 

(radicem habet intus albescentem foris rubentem), de 

um aroma forte (odoratam grandem), acre, tenro e de 

grande flexibilidade (acrem, facili lentore mollem).

NOME XXVIII – ὀμϕάκινον ἔλαιον, oleum onfanci-

num: o óleo onfacino extrai-se de azeitonas não ama-

durecidas (quod ex imaturis olivis exprimitur) e no nos-

so tempo não é permitido o seu uso na saúde (non hac 

nostra aetate in sanitatis usu permittitur), antes se pre-

fere o azeite extraído de azeitonas amadurecidas (sed 

potius maturum) pois aquele, que é mais áspero ao 

paladar, foi preterido sobretudo no uso médico (illud 

vero acerbum quam maxime medico usui deservit); por 

outro lado, como para alguma medicina cirúrgica ele 

é como que um visgo (atque chirurgicorum nonnulli 

uti guido est), colocam-no entre os medicamentos de 

maior repercussão (inter repercutientia medicamenta 

eum ponunt) e é por isso que é tão bem guardado nas 

oficinas (quare in officinis optimum servatur).

NOME XXIX – ᾿Έλαιον ἐκ τὶς ἀγρίας ἔλαιος, um óleo 

que é produzido a partir das azeitonas do zambujeiro17 

(oleum quod ex oleastri olivis funditur).

NOME XXX – Ζικυώνιον ἔλαιον, óleo de uso comum 

proveniente do óleo dos siciónios (oleum ab communi 

usu ex oleum Ζicyonium). 

NOME XXXI – em grego, ἐλαιόμελι; em latim, elaeo-

meli (oleomel, em português).

DESCRIÇÃO DE DIOSCÓRIDES – O oleomel, nas 

palmeiras da Síria (Elaeomeli in palmyris Syriae): de 

um certo tronco da árvore, flui naturalmente um óleo 

demasiadamente espesso, de sabor doce (ex arboris 

trunco quodam melle crassius oleum sponte manat sa-

pore dulci).

NOME XXXII – Κίκινος, óleo de rícino, estamos cer-

tos de que se trata do óleo da catapúcia-maior, como 

compreendemos a partir do Livro 3, Capítulo 158 (cici-

num sive ricinum oleum catapucee maioris oleum esse 

credimus ut ex III libro, capite CLVIII comprehendimus), 

ainda que Marcelo Virgílio, sem dúvida um escritor di-

ligente, tome este óleo como sendo o do feijão; na ver-

dade, entre os Árabes, diz-se que é um óleo provenien-

te de cherua (quanquam Vergilius Marcellus diligens 

sane scriptor pro phaselo interpretatur hoc vero apud 

Arabes de cherua oleum dicitur), fala-se da sua abun-

dância em receptáculos, embora verdadeiramente não 

possa ser preparado em qualquer lugar, dado que há 

falta da própria planta que os habitantes de Valência, 

na sua língua, chamam muiagera (cuius in receptulis 

tam frequens mentio fit quanquam non ubique verum 

conficiatur cum herba ipsa careant quam valentini suo 

idioma te muiagera appellant).

NOME XXXIII – Αμυγδάλινον ἔλαιον, é óleo das amên-

doas ou o óleo metópio, do qual hoje se conservam 

duas espécies, não só o óleo de amêndoas doces como 

também o das amêndoas amargas (oleum amigdalarum 

sive metopium oleum est, cuius duo genera hodie ser-

vantur, et de dulcibus et de amaris amigdalis).

NOME XXXIV – Βαλάνινον ἔλαιον, óleo de bolota ou 

proveniente do mirobálano, da conhecida glande per-

fumada, é um óleo de alguma espécie dos mirobála-

nos (oleum balaninon sive e myrobalano unguentaria 

dicta glande, oleum ex aliquo mirabolanorum genere 

est), porém no meio do protesto do compilador que 

assevera que o óleo proveniente destas sementes é 

o óleo bénico, hoje desaparecido de uso (reclamante 

tamen pandectario qui est granis ben vel behen oleum 

esse affirmat hodie ex usu deperiit).

NOME XXXV – Υοσκυάμινον, óleo de hioscíamo, da 

conhecida planta de Apolo, que se usa a nível particu-

lar para a gota dos pés. (oleum hiosciami Apollinaris 

herbae dictae in privato usu habetur podagricis).

NOME XXXVI – Κνιδέλαιον, óleo do grão da planta 

cnídio, isto é, do grão da gnídia ou timeleia, não a da-

fne (oleum de grano cnidio id est de coco gnidia sive 

thymelaea non chamelaea  thimelaeam), que os Por-

tugueses e os Espanhóis chamam trovisco; de facto, a 

dafne é o mezereum, como hoje dizem e não tem uso 



86

(Lusitani Hispanique turbiscum dicunt chamelaea vero 

mezereon ut aiunt est hodie in usu non habetur).

NOME XXXVII – Ἔλαιον κήκινον, este (óleo) é pro-

veniente da planta do cardo-bento ou do cártamo, o 

açafrão de cultivo (hoc est e cnico herba vel cartamo 

croco hortulano).

NOME XXXVIII – Ῥαφάνινον ἔλαιον, óleo de rábano, 

um óleo inteiramente pisado com os pés pelos povos 

do norte (oleum raphaninum plebeis septentrionalibus 

admodum protritum oleum).

NOME XXXIX – Μελάνθινον ἔλαιον, óleo de melântio, 

óleo proveniente da nigela e o qual também não se en-

contra em uso (oleum melanthinum, oleum de nigella 

vel git nec illud quoque in usu habetur).

NOME XL – Σινάπινον ἔλαιον, óleo de mostarda, pro-

veniente da mostardeira e que está um uso (oleum si-

napinum e sinapi habetur in usu).

NOME XLI – Σινάπινον ἔλαιον, óleo de murta e que 

hoje é muito estimado nas boticas (oleum myrteum vel 

myrtinum et hodie in officinis celebre habetur).

  

NOME XLII – Δάφνινον ἔλαιον, óleo de loureiro co-

nhecido e vulgar nos perfumadores (oleum laurinum 

vulgatum et commune apud myropolas).

NOME XLIII – Ἔλαιον σχῖνον, óleo de lentisco que é 

feito a partir da semente do lentisco (oleum lentisci-

num quod ex lentisci semine fit).

NOME XLIV – Μαστίχινον ἔλαιον, óleo de mastique, 

proveniente do mastique e encontra-se nos perfumis-

tas (oleum masticinum e mastiche et apud seplasiarios 

invenitur).

NOME XLV – Ῥόδινον ἔλαιον, óleo de rosas, o qual, 

fora das boticas, o povo também confecciona com ro-

sas maceradas em óleo ao sol, sendo colocadas de 

novo num vidro (oleum rosarum quod extra officinas 

vulgus etiam conficit rosis oleo in sole maceratis et in 

vitro repositis nec nobis). Neste momento, não há dis-

posição para explicar isto com palavras mais distintas, 

o que será demonstrado em seu lugar a quem quer que 

seja (in praesenti animus est haec maioribus explicare 

verbis cum quolibet suo loco demonstrabitur).

Como será certamente visível para o leitor mais 

avisado, o texto desta tradução reflecte ainda uma             

inquietação de permanente aperfeiçoamento, cujas 

dificuldades a seu tempo serão superadas com êxito. 

Fica, apesar disso, o testemunho de uma partilha.

Trata-se de um longo excerto onde se sente o fervi-

lhar do espírito que caracterizou a empresa dos huma-

nistas portugueses, que procuram uma sábia concilia-

ção entre a tradição dos Antigos e as novas exigências 

sócio-culturais, como há muito já notou o ilustre pro-

fessor da diáspora, Luiz de Sousa Rebelo18.

Na verdade, o humanismo renascentista foi um dos 

factores decisivos para a mudança de mentalidades. 

O latim seria a grande língua de comunicação nesta 

época e Amato Lusitano sabia usá-lo com mestria. A 

valorização das litterae humaniores, que se repercutiu 

na humanização do homem, coloca-o no centro das 

atenções: ao teocentrismo medieval sucede o antro-

pocentrismo moderno. Este movimento, com raízes 

italianas, vai trazer uma matriz profundamente indivi-

dualista. Os descobrimentos portugueses, ao coloca-

rem o homem em novas situações e imprevistas, trou-

xeram, finalmente, uma nova mentalidade científica e 

ganhou alento um novo tipo de saber, de «experiência 

feito», de que já apontámos acima alguns nomes dis-

tintos desta corrente de pensamento entre nós. Este 

movimento teve profundas repercussões na filosofia e 

significou uma investida contra a tradicional autorida-

de aristotélica. Combateu-se a teoria dos universais e 

propunha-se para reflexão a natureza, o indivíduo, o 

concreto, o singular. Esta foi a teoria do conhecimen-

to sugerida por Francisco Sanches (1550-1623), com a 

publicação do Quod nihil Scitur, na cidade francesa de 

Lião, em 1581. Para ele, o conhecimento humano tem 

dois caminhos: a experiência e a razão, o verdadeiro 

método das ciências do saber. Assim tomava expres-

são, entre nós, o nominalismo, uma corrente da esco-

lástica que já se havia manifestado no séc. XIV, com o 

inglês Guilherme de Ockham (1255-1350).

Deste experimentalismo também muito haviam de 

beneficiar as Ciências Médicas, embora com a ressalva 

de que, na Antiguidade, só a Medicina havia de reco-

nhecer os dois pilares fundamentais da ciência moder-

na: a experiência e a razão19. Para a história desta ci-

ência, merece uma primeira referência Pedro Hispano, 

nascido em Lisboa, provavelmente em 1205, que antes 

de ser eleito Papa com o nome de João XXI, havia de 

escrever um dos primeiros compêndios modernos de 

medicina, Thesaurus pauperum, que conheceu mais 

de 81 edições impressas, datando a primeira edição 

em latim de 1497, feita em Antuérpia; na língua italia-

na, a primeira edição foi feita em Florença, em 1480. 

A Professora Maria Helena da Rocha Pereira deu à 

estampa, em 1973, numa edição patrocinada pela 



///////////////////////////////////////////////////////////////////////       \\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\87

Universidade de Coimbra, as obras médicas deste 

autor português, pioneiro na área da medicina. Nesta 

continuidade vai emergir, no século XVI, a figura pio-

neira de um outro grande médico português, de ascen-

dência judaica, João Rodrigues de Castelo Branco.

O impacto dos novos conhecimentos adquiridos 

nas navegações, que propiciam grandes avanços na 

ciência da Geografia, em confronto com a tradição ge-

ográfica da Antiguidade, é analisado por João Daniel 

Lourenço, em artigo publicado na revista Euphrosyne20.

E é esta faceta do espírito humanista, que se afir-

ma em inúmeros escritos dispersos, em obras que se 

filiam diretamente no experimentalismo, a base cien-

tífica dos descobrimentos, «donde deriva o naturalis-

mo renascentista, produto da navegação oceânica da 

observação múltiplice e variada da flora e da fauna das 

novas terras, do exame do comportamento humano 

sob diferentes climas»21, já com visíveis ressonâncias 

em In Dioscoridis Enarrationes de Amato Lusitano, de 

que nos ocuparemos em próximo artigo, e que já foi 

devidamente assinalado por Ricardo Jorge22.

O topos literário da gesta dos descobrimentos, do 

espírito inquiridor, o valor da experiência tão bem tra-

duzido pelo verso camoniano «vi claramente visto» 

(Lusíadas, V.18.1), materializando uma nova expressão 

da atitude renascentista, um saber de ‘experiência fei-

to’, já acima referenciado, é uma linha de interpreta-

ção que encontrou eco na obra de Torga23, quando de 

Os Lusíadas tece esta consideração:

“Tudo se encontra nesse prodigioso relato de insatisfa-

ção moderna a vencer as trevas da ignorância, a arredon-

dar a concepção do mundo e a antever-lhe a harmonia 

futura. O homem é, finalmente, não mais um adorador 

limitado, mas um interrogador ilimitado. Duvida, con-

gemina, verifica. […] A ciência do passado, aceite sem 

discussão, à sombra da autoridade, é posta agora em 

causa, em nome da observação directa dos fenómenos. “ 

Notas
1 - Vide Duarte Pacheco Pereira, Principio do Esmeraldo de situ orbis [manus-
crito], feito e composto por Duarte Pacheco, caualeiro da caza del rey Dom João 
o Segundo de Portugal… [depois de 1750]. – [I], 80 f., enc.; 31 cm; Onésimo 
T. Almeida, «Sobre a revolução da experiência no Portugal do século XVI: na 
pista do conceito de “Experiência a Madre das Cousas”», in Actas do Quinto 
Congresso da Associação Internacional de Lusitanistas, Oxford-Coimbra, 1998, 
pp. 1617-1625 (adaptado), disponível no acesso http://cvc.instituto-camoes.
pt/ciencia/e34.html (consultado em 2012.09.24); Jorge Borges de Macedo 
(1987), «Para o estudo da mentalidade portuguesa no século XVI – Uma ideo-
logia de Cortesão», Revista ICALP, vol. 7 e 8, Março-Junho, 73-106, disponível 
no acesso http://cvc.instituto-camoes.pt/bdc/revistas/revistaicalp/ mentali-
dade. pdf (consultado em 2012.09.21).
2 - A. J. Andrade de Gouveia, Garcia d’Orta e Amato Lusitano na Ciência do 
seu Tempo, Lisboa, Instituto de Cultura e Língua Portuguesa – Ministério da 
Educação, (Biblioteca Breve, Vol. 102), 1985, p. 7.
3 - Para mais pormenores, vide António Manuel Lopes Andrade, «A Senhora e 
os destinos da Nação Portuguesa: o caminho de Amato Lusitano e de Duarte 
Gomes», Cadernos de Estudos Sefardistas, n.os 10-11, 2011, pp. 87-130.
4 - AMATO LUSITANO, INDEX DIOSCORIDIS. | En candide Lector. | HISTORIALES 
DI- | oscoridis campi, Exegemataque sim- | plicium, atque eorundem Collatio-
nes | cum his quae in officinis habentur, ne | dum medicis et Myropolio= | rum 
Seplasiarijs, sed Bona= | rum literarum studio | sissimis perquam | necessa-
rium | opus. | IOANNE RODERICO CASTE | li albi Lusitano autore. | EXCVDEBAT 
ANTVERPIAE VI-| dua Martini Caesaris. M.D.XXXVI.
5 - AMATO LUSITANO, IN DIOSCORIDIS | ANAZARBEI DE MEDICA | MATERIA LI-
BROS QVINQVE | ENARRATIONES ERVDITISSIMAE | DOCTORIS AMATI LVSITANI 
MEDICI | AC PHILOSOPHI CELEBERRIMI, | quibus non solum Officinarum Sepla-
sia- | riis, sed bonarum etiam literarum stu- | diosis utilitas adfertur, quum pas- 
| sim simplicia Graece, Latine, | Italice, Hispanice, Germa- | nice, & Gallice pro- | 
ponantur. | Cum Priuilegio Illustriss. Senatus Veneti ad decennium. | VENETIIS. 
MD LIII. | [Venetijs apud Gualterum Scotum | M.D.LIII.]
6 - Vide António Manuel Lopes Andrade, op. cit., pp. 110-111.
7 - Cf. João José Alves Dias, Iniciação à Bibliofilia, Pró-Associação Portuguesa 
de Alfarrabistas, Lisboa, 1994, pp. 18-20.
8 - Sabor semelhante ao da casca da romã.
9 - Arbusto espinhoso.
10 - O mesmo que catapereiro, isto é, pereira silvestre em que se enxertam 
pereiras cultivadas.
11 - Termo médico identificado por Antonio de Nebrija, Dictionarium medicum, 
introducción, edición y glosario de Avelina Carrera de la Red, Salamanca, Edi-
ciones Universidad de Salamanca, 2001, pp.228-229: parece ser um termo de 
origem árabe; em Andrés Laguna, aparece a forma darsisaban como sinónimo 
de aspalathus; em Avicena encontra-se uma descrição desta planta (Canon II, 
Tract. II, Cap. CCXI).
12 - O cronista Fernão Lopes de Castanheda faz-lhe referência em Ho terceiro 
livro da historia do descobrimento e conquista da Índia polos Portugueses, 
publicado em Coimbra, em 1552: capítulo LXIII, página 218. Diz ele, neste sítio, 
que na Índia lhe chamam «calambuco, que val na India a peso douro».
13 - Casca aromática da árvore do incenso.
14 - Conhecida também por alfarrobeira e figueira-de-pitágoras.
15 - O mesmo que lacre.
16 - Cada uma das estrelas que formam a constelação das Plêiadas.
17 - Trata-se de uma espécie de oliveira brava.
18 - Cf. A tradição clássica na literatura portuguesa, Lisboa, Livros Horizonte, 
1982, p. 85.
19 - Cf. Juan Gil, «De la ciencia al mito», Euphrosyne, nova série, 27, 1999, p. 
222.
20 - Cf. «A descoberta dos antigos no Renascimento: o caso particular da Geo-
grafia de Ptolomeu», Euphrosyne, nova série, 27, 1999, pp. 339-350.
21 - Luís de Sousa Rebelo, op. cit., p. 93. 
22 - Cf. Amato Lusitano: comentos à sua vida, obra e época, Lisboa, 1962. 
23 - Miguel Torga, Diário XV, Coimbra, Edição do Autor, 1990, pp. 26-27. 

** Esta colaboração é resultado da nossa participação no Projecto 
PTDC/CLE-LLI/101238/2008, financiado pela Fundação para a Ci-
ência e Tecnologia, assim intitulado: «Dioscórides e o Humanismo 
Português: os Comentários de Amato Lusitano». Trata-se de um tra-
balho apoiado, ainda, no âmbito do Projecto Estratégico - *Centro de 
Estudos Filosóficos e Humanísticos (CEFH/FFB/UCP)** - 2011-2012*, 
com a referência *PEst-OE/FIL/UI0683/2011.

* Universidade Católica Portuguesa – Braga



\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\//////////////////////////////////////////////////////////////////////////

88

Um caso em que a embriotomia foi levada a cabo 

com sucesso, seguindo os passos descritos, na Anti-

guidade, por Hipócrates, Celso e Sorano de Éfeso, ac-

tualiza a prática desta técnica cirúrgica no século XVI. 

Uma referência à tradição mitológica convoca a frágil 

nudez dos instintos e pulsões vitais, satirizadas pelo 

poeta latino, Juvenal. Salvas do dilúvio que isolou Pir-

ra e Deucalião no cume do Etna, as filhas de Pirra são 

mulheres que enfrentam situações obstétricas adver-

sas que as práticas médicas do seu tempo ajudam a 

sobreviver.

A jovem Aloísia, mulher de um capitão de navios 

dálmata, numa gravidez de termo, depara-se com um 

parto difícil. Após dois dias de cruciantes dores, as par-

teiras decidiram entregar o caso a um médico, como 

era hábito desde a medicina greco-romana. Amato 

começou por lhe administrar vinho de Creta com cro-

co, cinamomo, súcino, drogas com efeito emenagogo 

e mirra, utilizada desde a Antiguidade, pelo seu efeito 

anti-séptico, alternando com caldo de capão, tomado 

no intervalo, para restabelecer as forças. 

No terceiro dia, juntou à bebida anterior crisocola e 

fomentação de sabina, poejo, orégão, calaminta, néve-

da, lírio-roxo, díctamo e artemísia. Heléboro, castóreo, 

potentes estimulantes da contractilidade do músculo 

liso, juntamente com piretro, pimenta e condísio dos 

árabes, foram administrados como esternutatórios, 

que se acreditava ajudar à expulsão do feto. 

Após o terceiro dia, o feto morto começou a deitar 

fora um braço de aspecto enegrecido que não foi pos-

sível fazer regressar à cavidade uterina. Nessa altura, 

um hábil cirurgião cortou o braço do feto e, introduzin-

do a mão, não untada por qualquer óleo, conseguiu 

extraí-lo. Se não tivesse sido assim, teria sido neces-

sário recorrer à ajuda de um instrumento cirúrgico ali 

presente (um espéculo, instrumento de observação). 

As secundinas, aderentes ao útero, foram retiradas, 

tendo o cirurgião introduzido a mão esquerda, untada 

com óleo de amêndoa, descolando-a cuidadosamente 

para não provocar a inversão uterina. A situação foi re-

solvida, segundo Amato “não sem grande dano de todo 

o corpo” e remata com um verso do poeta satírico la-

tino, Juvenal: Et maribus nudas ostendi Pyrrha puellas 

As filhas de Pirra em Amato Lusitano, um 
caso de embriotomia (VI Centúria, Cura LI)

Maria do Sameiro Barroso*

(Pirra apresentou as raparigas nuas aos maridos). Para 

Juvenal, a nudez era sinónimo de vício1. O poeta repor-

tara-se a ao episódio de Pirra e Deucalião, narrado por 

Ovídio. Isolados pelo dilúvio, voltam a povoar a terra 

lançando pedras atrás de si, nascendo homens das 

pedras atiradas por Deucalião e mulheres das pedras 

atiradas por Pirra2. 

No comentário, Amato esclarece que a posição ce-

fálica é o factor que condiciona o decurso de um par-

to normal e que, se o feto estiver noutra posição, “tu, 

médico sabedor, procurarás que as parteiras tirem o 

feto com o maior engenho e habilidade, pela forma 

natural”, ficando implícita a execução de manobras de 

versão podálica. Ensina também que, no de gravidez 

gemelar, caso um dos fetos se encontre morto, apare-

cerá em primeiro lugar. Quanto à posição dos gémeos 

na cavidade uterina, recomenda que se recorra aos mo-

dernos livros de anatomia, com gravuras de admirável 

desenho”3.

A embriotomia é uma intervenção cirúrgica, desti-

nada a retirar uma criança morta de uma mãe viva. Não 

há notícia de que esta intervenção tenha feito parte das 

práticas médicas antigas, nomeadamente, na Suméria, 

Mesopotâmia, Assíria, Babilónia Os papiros médicos 

egípcios também não descrevem intervenções cirúrgi-

cas obstétricas4. É praticada nas medicinas populares 

e, nas culturas antigas, há registos de que tenha sido 

praticada na medicina indiana. De acordo com um an-

tigo conceito, descrito no Satapatha, quando o feto es-

tava em condições de nascer, saída do útero por si, no 

caso de a mulher morrer, o feto era retirado; no caso 

de o feto já estar morto, era cuidadosamente removido 

pelo canal vaginal5.

Na Europa, a embriotomia começou a ser praticada 

pelos médicos da Escola de Hipócrates (séc. IV a. C.), 

foi descrita no Corpus Hippocraticum, no livro, De ex-

cectione fetus6. No livro De natura pueri, figura a pri-

meira descrição de um parto normal. De acordo com as 

crenças de então, era o feto que, quando estava pronto 

para nascer, dava início ao processo, adoptando a po-

sição cefálica e rompendo as membranas com os pés 

ou com as mãos, forçando a sua passagem pelo canal 

vaginal7. 



89

provocadas por um feto morto edemaciado. Os seus 

desenhos do feto in útero perderam-se, mas foram 

recuperados em edições posteriores dos seus livros 

(Fig.1). 

Sorano descreve todas as manobras destinadas a 

trazer o feto para uma posição mais fácil de extrair e 

refere todos os tipos de cortes e incisões, destinadas 

a fazer colapsar a cabeça e drenar os líquidos fetais 

(sangue e conteúdo intestinal) para facilitar a sua re-

moção. São mencionados ganchos, embriótomos e 

cranioclastos. Os instrumentos cirúrgicos deste perío-

do que chegaram até nós comprovam a alta tecnologia 

então utilizada (Fig. 2). 

Segundo Bucheim, a intervenção descrita não dife-

re muito da praticada no seu tempo (1937), exceptuan-

do o uso de instrumentos cirúrgicos mais modernos12.

O parto era assistido pelas parteiras; em caso de 

parto difícil, era chamado um médico. Uma posição 

transversa ou a morte fetal podiam ser diagnostica-

das e dava-se início á remoção do feto. A cabeça da 

parturiente era coberta por um pano branco para que 

ela não vise o que se passava e não entrasse em pâni-

co. Então, o médico tentava extrair o feto, na posição 

transversa, agarrando a mão que surgia, cortando o 

braço pela clavícula e colocando-o na posição cefáli-

ca e puxando-o para fora. Quando não era possível, o 

médico tinha que a forçar, procedendo á embryoulkía 

(embriotomia), com manobras de tracção e desmem-

bramento do feto com a ajuda de instrumentos para 

perfurar a cabeça, para a fazer colapsar e ganchos para 

ajudar à sua extracção. O embriótomo, πίδστϱον, ins-

trumento semelhante a uma tesoura, era utilizado para 

esmagar a cabeça do feto. Eram utilizadas facas para 

cortar os membros.

Um feto morto era facilmente reconhecido quando 

uma mão aparecia primeiro. Segundo Aurelius Corne-

lius Celsus (sé. I d. C.), díctano de Creta e óleo de cas-

tor fervidos em vinho de Quios eram administrados no 

caso de o feto ainda estar vivo8.

Para ajudar a expulsar um feto morto, Celso reco-

mendou o uso de casca de romã dissolvida em água 

(De medicina 5. 21)9.

No livro, De medicina (VII, 29), Celso dá as instru-

ções a seguir em caso de morte fetal pouco antes do 

início do trabalho de parto, nesta intervenção que 

considera de alto risco. Um dos problemas que identi-

ficou foi a ausência de dilatação do colo uterino. Outro 

avanço registado foi a correcção da posição fetal para 

a posição cefálica ou pélvica, mais fáceis de manejar. 

Celso é o primeiro a descrever a decapitação do feto, 

quando se encontra em posição oblíqua e a mão do 

médico não o consegue trazer para a apresentação ce-

fálica ou pélvica, devendo a cabeça ser retirada com a 

ajuda de um gancho. Quando o resto do corpo não sai 

facilmente, o feto deve ser desmembrado, antes de ser 

retirado10. 

Esta técnica foi aperfeiçoada por Sorano de Éfeso 

no séc. II d. C., tendo integrado os conhecimentos de 

todos os médicos que se dedicaram à Obstetrícia que 

o precederam, nomeadamente, Herófilo, Diócles de 

Caristo e Demétrio de Herofília11.

Sorano estabeleceu as dificuldades do parto, de-

vidas a problemas maternos e fetais e preconizou os 

métodos de tratamento, tendo aperfeiçoado as mano-

bras de versão podálica. As apresentações cefálica e 

pélvica não apresentavam dificuldades, a menos que 

o feto fosse demasiado grande, hidrocéfalo ou no caso 

de monstros e gémeos. Também refere as dificuldades 

Figura 1- Instrumen-
tos de cirurgia obsté-
trica e ginecológica: 
1 e 2- Curetas. 
3 e 4 - Sondas 
uterinas. 5- Sonda de 
bronze. 
6- Fragmento de 
cranioclasto. 
8- Gancho de 
embriotomia. 
9- Embriótomo. 10- 
Pequeno gancho de 
embriotomia (Paul 
Diepgen, Op. cit., p. 
262).

Figura 2- Posições 
fetais segundo a 
tradição dos manus-
critos de Sorano de 
Éfeso (Heinz Schott 
(Org.), Crónica de la 
Medicina (Die Kronik 
der Medizin), II vol., 
Plaza & Janes Edito-
res, S.A., Barcelona, 
1995, vol. I, p. 56).



90

No tempo de Amato, os estudos anatómicos dos ór-

gãos genitais femininos distanciam-se cada vez mais 

do conhecimento medieval anterior (Fig. 3). 

Em 1522, Jacobeus Berengarius de Capri (c.1460-

1530) escreveu Isagoge Brevis13 e outros estudos ana-

tómicos se lhe seguiram, descrevendo a anatomia fe-

minina de formacada vez mais precisa, tal como Amato 

alude, nesta centúria. A obra de Sorano de Éfeso foi 

também revista a actualizada com novos desenhos. 

Em 1513, Eucharius Rösslin publicara a obra Der 

schwangeren Frauen und Hebammen Rosegarten,  

(Fig. 4) o primeiro manual para parteiras dos tempos 

modernos, contendo desenhos anatómicos, é um dos 

primeiros livros ilustrados. São descritas as posições 

fetais e os partos normais e os problemáticos, bem 

como o uso de medicamentos e cuidados neo-natais. 

O livro baseia-se na obra de Sorano de Éfeso, teve inú-

meras edições até ao século XVIII e foi traduzido para 

latim por Eucharius Rösslin, o Jovem, filho de Eucha-

rius, tendo-o intitulado, De partu hominis.

A obra é constituída por treze capítulos e vinte e cinco 

ilustrações que se iniciam com uma cadeira de partos e 

ilustram diversas posições fetais. O título Jardim de Rosas 

indica que foram escolhidos os melhores textos sobre o 

assunto. Numa parte em verso da Introdução, pode ler-se:

A parteira aqui há-de encontrar

Toda a forma de tratar

Neste livrinho dou-lhe a compreensão

De tudo o que deve estar á mão

Nele encontrará instrução

Do que se passa no nascimento humano

Quer seja natural ou não. (p. 4). (Fig. 5).

Neste livro, uma cadeira obstétrica e as posições 

do feto no útero são abundantemente representadas 

(Fig. 6 a 11).

Figura 3 - Mulher 
grávida, desenhada 
num texto de 
anatomia do século 
XV, Pseudo Galen, 
WL, Western MS 290 
(Medicine Man, The 
Forgotten Museum of 
Henry Wellcome, Ken 
Arnold and Danielle 
Olsen (ed.), London, 
The British Museum 
Press, 2011 (reprint) 
(2003).

Figura 4 - Primeiro manual para parteiras dos tempos modernos

Figura 5- Excerto do poema da abertura do livro de Eucarius Rösslin. 

Figura 6 – Cadeira obstétrica (do livro de Eucarius Rösslin). 



91

Figura 9 - Posição transversa (Eucarius Rösslin). 

Figura 7 – Posições cefálica e pélvica  (Eucarius Rösslin).

No tempo de Amato, há também a referir a intro-

dução de novas drogas, vindas da Índia, descritas por 

Garcia de Orta. Avanços ao nível dos instrumentos ci-

rúrgicos surgiram no final do século.

Wilhelm Fabricius Hildanus (1560-1634) é conside-

rado o pai da cirurgia alemã, pois foi o primeiro cirur-

gião a praticar a cirurgia científica. Pertenceu à escola 

iatromecânica e é autor de vinte livros científicos.

A obra, Observationum et Curationum Chirurgicarum 

Centuriae, publicado postumamente, em 1641, cons-

Figura 8 – Posição cefálica alta (Eucarius Rösslin). 

Figura 10 - Gémeos siameses (Eucarius Rösslin). 

Figura 11- Gravidez gemelar (Eucarius Rösslin). 



92

titui a melhor colecção de registo de casos do século 

e dá uma ideia precisa em relação à sua prática cirúr-

gica (Fig. 12). 

Era casado com Marie Colinet, uma hábil parteira 

e cirurgiã suíça. O casal  trabalhava em conjunto. Hil-

danus lamentava o baixo nível de conhecimentos das 

parteiras (Fig. 13). 

Figura 12 – Capa do livro 
de Hildanus.

A manobra obstétrica mais frequente do tempo 

era a extracção de um feto morto, intervenção que 

causava alta morbilidade e mortalidade. As causas 

mais comuns eram o atraso na intervenção, muitas 

vezes realizada dias após a morte fetal (este período 

podia durar até três meses) e as hemorragias e infec-

ções, provocadas pela manobra ou pela extracção da 

placenta14. 

Na sua obra, Hildanus, refere vários casos de em-

briotomia levados a cabo com sucesso por ele e por 

sua Mulher, Marie Colinet, após realização de mano-

bras de versão podálica (CXVI, CXVII, CXVIII). Segue-

se a descrição da casos mais complicados, nos quais 

a criança já estava morta há algum tempo e em putre-

facção. Um dos casos terminou com a morte da mãe 

e da criança (CXXIII). Noutros casos, foi necessário 

recorrer ao desmembramento fetal, tendo a mãe so-

brevivido (CXIX, CXX). 

Por último, referindo ter praticado esta interven-

ção mais de quarenta vezes e sua mulher, Marie Coli-

net, mais de trinta, considerou-a altamente perigosa 

e referiu ter algum cuidado em não dar grandes infor-

mações sobre a técnica utilizada pelo perigo de vir 

a ser praticada por indivíduos pouco sabedores, ten-

do, no entanto, aconselhado a rápida actuação antes 

que o canal cervical se encerrasse por edema do feto 

após a sua morte. Na tradução alemã da sua obra, 

publicada em 1652, foram reproduzidos desenhos de 

instrumentos utilizados para dilatar o cérvix e extrair 

o feto (Fig. 14)15.

Figura 13- Mulher com parteira (Eucarius Rösslin). Figura 14- Instrumentos obstétricos utilizados por Hildanus.



///////////////////////////////////////////////////////////////////////       \\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\93

Hildanus desaconselhou o uso de instrumentos 

afiados para evitar a perfuração do útero e chamado 

a atenção para o risco de ruptura uterina provocado 

também pela ingestão excessiva de drogas que au-

mentavam a contração do útero (CXXIV e CXXV)16. 

Hildanus foi ainda o primeiro a desenvolver a vento-

sa obstétrica que Ambroise Paré aperfeiçoou em 1655, 

procurando manter vivas as abaladas filhas de Pirra17.

Notas

1 - Juvenal, The sixteen Satires (Satire I, vv. 87-88), p. 69.
2 - Ovídio, Metamorfoses,Tradução de Paulo Farmhouse Alberto, Cotovia, Lis-
boa, 2007 ( Livro I, pp. 411-413), p. 47.
3 - Amati Lusitani, Curationum medicinalium centuriae duae, quinta et sexta, 
Lyon: Gulielmum Rouilium, 1576, pp. 408-410.
(Lusitano, Amato (João Rodrigues de Castelo Branco), Cura LXIII, I Centúria, 
Centúrias de Curas Medicinais, vol. II, Prefácio e Tradução Firmino Crespo, Lis-
boa, Celom, 2010, Vol. II, pp. 256-257).
4 - H. Buess, Actas Ciba, nº 24, Lisboa, 1953, p. 992.
5 - Mridula Saha, History of Indian Medicine based on Vedic Literature: 
Śataphatha Brahamana, The Asiatic Society, Calcutta, 1999, p. 41. 6 - Charlotte 
Schubert, Ulrich Huttner, Frauenmedizin in der Antike, Greek-Latin/German, 
Artemis & Winkler Verlag, Düsseldorf, 1999, Artemis & Winkler Verlag, Düssel-
dorf, 1999, pp. 370-373. 
7 - G. E. R. Lloyd, Hippocratic Writings, translated by J. Chadwick and W. N. 
Mann, I. M. Lonie, E. T. Witington, Penguin Books, London, 1983, The Nature of 
The Child,§ 30, pp. 341-344.
8 - Celsus, De Medicina, W.G. Spensor Transl., Loeb Classical Library, III vol. 
1977, II vol. p. 65. 
9 - Celsus, De Medicina, idem, p. 49. 

10 - Celsus, De Medicina, III vol, pp. 454-461.
11 - Owsei Temkin Soranus, Soranus Gynecology, The John Hopkins Press, Bal-
timore, 1956,  p. 175.
12 - Bucheim (zit. P. 262), apud Paul Diepgen, Die Frauenheilkunde der Alten 
Welt, Verlag von J. F. Bergmann, München, 1937, p. 272.
13 - Jacobeus Berengarius de Capri, Isagoge brewvis…in anatomiam humani 
corporis, B. Hectoris, Bologna, 1523.
14 - Ellis W. P. Jones, The Life and Works of Guilhelmus Fabricius Hildanus 
(1560-1634) II, Medical History, July, 4 (3), 1960, pp. 196-209.
15 - Gilhelmii Fabricii von Hilden, Deß weitberühmten Guilhelmii Fabricii Hil-
dani…Wund-Artzney, tradução Latim/Alemão Friedrich Greiff, Franckfurth am 
Mayn: Beyer, 1652, edição electronic Düsseldorf: Universität-und Landesbi-
bliothek, 2009, p. 320.
16 - Guillaume Fabri de Hilden, Observations Chirurgiques, Pierre Chouët, Ge-
neve, 1669, pp. 480-490.
17 - Michael J. O’Dowd & Elliot E. Philipp, The History of Obstetrics & Gyneco-
logy, Foreword by J. J. Sciarra, The Partenon Publishing Group, London/New 
York, 2000, p. 149.

*Médica, escritora - investigadora



\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\//////////////////////////////////////////////////////////////////////////

94

Introdução
Assiste-se actualmente a um debate acerca dos 

elementos históricos normalmente referenciados com 

o tumor da mama. Patologia da maior actualidade, é o 

tumor mais frequente na mulher a nível mundial. Por 

tudo o mundo existem cerca de 1.35 milhões de novos 

casos de tumor da mama todos os anos e acredita-se 

que existem cerca de 4.4 milhões de mulheres viven-

do com tumor da mama 1,2. Em Portugal, na mulher, é 

responsável por 30,4% dos tumores malignos. Isto é, 

entre nós, cerca de 1 em cada 3 novos casos de tumor 

na mulher localiza-se na mama 3. 

-*

Tumor da mama em Amato Lusitano 
- da semiologia à terapêutica

Gabriela Valadas*, Daniel Cartucho**

Na pintura do Renascimento a deformidades anató-

micas nas pinturas onde o detalhe da forma da mama e 

sua lesão, bem como da axila alterada, introduzem de-

formações que de acordo com o conhecimento actual 

são compatíveis em certos casos, com  tumor da mama 

presente nas modelos5. Mas também aqui a contenção 

deve ser a regra já que das múltiplas lesões referencia-

das leva, muito justamente, face à história natural da 

evolução da doença das modelos, um autor a designar 

que a ser assim estaríamos perante “an epidemic of 

breast cancer among models of famous artists” 6.

Figura 1. Terapêutica cirúrgica com mastectomia.



95

AMATO LUSITANO E TUMOR DA MAMA

É importante introduzir neste debate fontes históricas 

normalmente não referenciadas. Também neste campo, 

Amato Lusitano é de grande riqueza e fornece-nos uma 

notável perspectiva desta patologia no século XVI.

Amato Lusitano, (Castelo Branco, 1511 – Thessalo-

nica, 1568) nas suas Centúrias, colectâneas de casos 

clínicos, descreve vários casos de patologia da mama, 

Quadro I. De um total de nove casos clínicos referen-

ciados, pensamos que em três destes estamos perante 

a descrição de casos de tumor da mama. Num destes 

casos, pela descrição da evolução com o detalhe do 

comportamento local e sistémico da lesão, bem como 

do espaço temporal, cerca de dois anos do seu apare-

cimento até à morte da doente, descreve aquela que é 

a evolução natural da patologia, na ausência de medi-

das terapêuticas eficazes (Livro I, Cura 21). Apresenta-

nos outros dois casos clínicos de tumor da mama com 

elementos de semiologia (Livro VIII. Cura 25) e aspec-

tos da técnica cirúrgica da época (Livro III, Cura 32)7.   

CASO CLÍNICO I

HISTÓRIA NATURAL DE UM TUMOR MALIGNO.

LIVRO I, CURA 31. De uma chaga cancerosa malig-

na, dolorosa, que atacava a mama”

Na evolução de um tumor da mama nos estádios mais 

avançados a lesão torna-se ulcerada e com um grande 

componente doloroso. Amato Lusitano nesta centúria ca-

racteriza a natureza da mulher – com tipologia da época 

– e a lesão que se apresenta já num estádio avançado: 

“Mulher, 30 anos, natureza muito biliosa (...) chaga can-

cerosa maligna, dolorosa, que atacava a mama. Mandei 

reduzir o sangue da veia safena (...) Durante a minha au-

sência alcançou a saúde”.

Face à terapêutica não local, com a sangria, algum 

efeito terá sido atingido na sintomatologia, mas a do-

ença progrediu. Podemos verificar que se estendia 

agora a toda a mama: “Quando voltei a vê-la, (...) sen-

tia  uma certa dureza na mama esquerda”. A metodo-

logia de observação seguida pela palpação que hoje 

se mantém, dá-nos a evolução da sua avaliação onde 

ficou claro que, agora, se estaria perante um tumor: 

“Quando a observei, tanto de vista, como pelo tacto, jul-

guei que era doença má (…) Começamos, portanto, o ata-

que à doença, a ver se seria melhor usar da cirurgia. Mas 

(….) ela não acedeu”.

Não se faz referencia à axila onde nesta fase se po-

deria verificar eventuais adenopatias. Com o seu diag-

nóstico actual propõe uma conduta terapêutica que 

passaria pela cirurgia mas, como verificamos, a doente 

não dá o que hoje se designaria pelo consentimento in-

formado. Propõe então uma série de remédios que fo-

ram utilizados durante meses: “Os remédios eram (...) 

De tudo isto nos servimos durante oito longos meses”. 

Ao longo desses meses do tratamento proposto 

verificamos que a doença progredia. A lesão ulcerada 

que depois de envolver toda a mama tinha: 

“formado pus (...) Depois da abertura, a chaga tornou-se 

mais maligna de dia para dia. Esta chaga era do género 

cancro (…) As dores acompanhavam sempre esta chaga 

(…) Rebentaram de novo as glândulas do pescoço, nou-

tros pontos e na mama direita (… ) derrubadas as forças 

(…) veio a morrer passados dois anos após o começo da 

doença”. 

Este “rebentaram de novo” pode levar-nos a presu-

mir que após a sangria efectuada, ou outra acção tera-

pêutica, se tenha verificado alguma regressão parcial 

nesta progressão da disseminação linfática loco-regio-

nal que nos é apresentada. O desfecho que se ante-

cipara na introdução do caso clínico, com a evolução 

apresentada, ocorre dois anos após o início da doença 

como explicitamente nos é dito. Tal como então esta 

é hoje a evolução natural da doença na ausência de 

terapêutica apropriada.

Quadro I. Curas em Amato Lusitano com patologia mamária

Livro I Cura 21. Tumor maligno.

Livro I, Cura 47 Supuração da mama, abcesso/mastite aleitamento

Livro II, Cura 21 Menstruo pelas mamas. 

Livro III, Cura 32. Tumor da mama. 

Livro IV. Cura 92. Puérpera com pouco leite

Livro V, 31. Cura “Papilas” mamilares invertidas

Livro VI. Cura 38. Mamas com gretas

Livro VII. Cura 19. Dor em volta das mamas

Livro VIII. Cura 25. De carcinoma  que ataca a mama e acelera a morte

Quadro I. Curas em Amato Lusitano com patologia mamária



96

CASO CLINICO II

ELEMENTOS DE SEMIOLOGIA 

LIVRO VIII. CURA 25. De carcinoma que ataca a 

mama e acelera a morte

 

Sabe-se hoje que a influência do meio ambiente é 

um dos factores mais importantes na origem da carci-

nogénese. Amato Lusitano tem consciência deste facto 

e nesta cura deixa bem expresso: 

“Uma mulher de Larissa, cidade não muito distante de  

Tessalónica, onde Hipócrates exerceu a arte médica du-

rante muito tempo e de que frequentemente faz menção, 

como cidade doentia por causa das péssimas águas que 

tem e da atmosfera nebulosa, caliginosa e pestífera em 

virtude das lagoas (pântanos) que a cercam, veio visitar-

me”. É depois preciso na sua descrição: “Sofria do can-

cro da mama esquerda donde escorria, da papila, um pus 

meio ensanguentado. Pelo seu aspecto logo diagnosti-

cámos que iria morrer dentro em breve e tanto mais de-

pressa quanto mais breve tiver interceptado o fluxo, tal 

como acontecia a outra de que HIPÓCRATES escreveu, no 

livro 7.º  de Morb. Vulg., deste modo: A uma mulher, em 

Abdera, formou-se-lhe um carcinoma em volta do peito. 

Era tal que o pus lhe corria ensanguentado pela papila. 

Estancado, porem, o corrimento, morreu”.

 Verificamos que o corrimento mamilar hemático no 

contexto do tumor referenciado era factor do prognós-

tico apresentado.

Da mesma maneira quando descreve a mulher 

reporta-se a um elemento importante: ”Era de tempe-

ramento atrabiliário, de cerca de quarenta anos, mas 

já destituída de menstruação”. De facto a presença ou 

ausência de menstruação é dos elementos semiológi-

cos importantes nesta patologia.

CASO CLINICO III 

TÉCNICAS CIRÚRGICAS

LIVRO III, CURA 32. Tumor da mama. 

Técnicas cirúrgicas

Este caso clínico trata-se de uma “mulher de 30 

anos que começa a sentir um prurido na papila da 

mama direita, juntamente sofria de picadas lancinan-

tes. A papila apresentava-se um tanto mais espessa. 

Acompanhava-se de febre de vez em quando. Ao vê-

la,(…) era doença gravíssima e perniciosa, de que  se 

seguiria morte certa a não ser que fosse curada por 

mão de Chiron e ESCULÁPIO”. Neste ponto Amato Lu-

sitano inicia uma reflexão onde se expressa a preocu-

pação de actuar sistémicamente, sem proceder a uma 

acção directa na lesão em si. 

“Sentindo-nos impotentes contra uma atroz doença, 

que era sem dúvida um cancro… Lembremos do que dis-

se HIPOCRATES, livro 6º dos Aforismos:”todos os can-

cros ocultos o melhor é não os tratar. Os tratados levam 

depressa a morte, os não tratados duram mais longo 

tempo”. Isto deve entender-se a respeito de operação na 

mama ou de aplicação de remédios tópicos sobre eles. 

Todo nosso intento se orientava no sentido de demorar 

o mais possível o cancro e não se desenvolver mais”.

Apresenta-se mesmo uma maneira para preservar 

a lesão a esta tendência de poder ser alvo de uma 

conduta terapêutica local: 

“Aconselhei que colocasse uma lâmina de chumbo mui-

to bem adaptada à mamila e que não permitisse qual-

quer outro tipo de remédio no sítio lesado”. 

Naturalmente tratando-se de um tumor maligno a 

lesão progredia. Também neste caso clínico apresen-

tado verificamos uma detalhada descrição da evolu-

ção da doença: 

”passados dois anos venho a observar que ela, em vez 

do pequeno tumor, sofria de uma ulceração cancerosa, 

de grande tamanho, cheio de muitas cavernas, de as-

pecto tétrico, rebordos espessos e à maneira de mon-

tículos”. 

Na continuação verificamos a referencia ao concei-

to da metastização: “tinha este cancro raízes de modo 

implantadas que era de crer tivesse ocupado os pon-

tos mais íntimos do corpo. Chamo raízes de cancro, 

segundo GALENO, às veias repletas de sangue negro 

(…) e que se distende pelas regiões circundantes, 

muito embora o cancro até estas raízes as reclame 

como suas próprias”. 



///////////////////////////////////////////////////////////////////////       \\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\97

Da mesma maneira é referenciado o conceito de 

cuidados paliativos: “se nada mais fizermos, limpe-

mos ao menos o pus, (…) para que não se venha natu-

ralmente a fazer apodrecer ou irritar a parte sofredora 

(…) costumam os autores de medicina mais rudimen-

tar chamar paliativo”.

 

E face a um cenário tão desfavorável Amato Lusi-

tano discursa acerca do recurso a uma intervenção 

cirúrgica. Seleciona os casos mais favoráveis para a 

sua utilização apropriada que verificamos serem nas 

formas inicias da doença, com lesões pequenas: 

“Este tumor canceroso, no seu inicio, (…) se podia cha-

mar cirro (schirrus), deveria ser arrancado radicalmente 

por operação mamal, como AVICENA entre outros clara-

mente recomenda. Nós já vimos (eram ainda mais pe-

quenos carcinomas que, como disse, mais mereciam o 

nome de cirros) extraí-los habilmente das mamas e de 

outros órgãos, à navalha (…) Depois disto eram queima-

das muito bem as raízes do cancro com ferro candente 

(…) A uma mulher de Veneza por causa dum cancro foi-

lhe cortada e arrancada inteiramente a mama direita e 

depois viveu optimamente. Em tudo o que diz respei-

to ao cancro, GALENO deixou escrito que muitas vezes 

viu nas mamas um tumor, muito semelhante ao animal 

caranguejo, doença que ele curou, no seu inicio, com 

remédios de expulsar a atrabile. Mas logo que o referido 

tumor se desenvolve e toma grande volume, não pode 

curar-se sem a cirurgia. 

Na continuação transmite o seu aconselhamento 

ponderado onde se expõe o conceito da radicalidade 

possível na intervenção cirúrgica. Isto é, para Amato 

Lusitano, a cirurgia seria um recurso para a terapêuti-

ca se a localização e extensão da  lesão permitisse a 

sua remoção com margens de segurança: 

“Eu aconselharia que os cancros, pequenos e grandes, 

ou não se devem irritar de modo nenhum com remédios 

tópicos ou se devem arrancar a ferro radicalmente, con-

tando que ocupem um sítio adequado à volta do qual 

se possa devidamente executar um trabalho manual e 

principalmente afastando das muitas artérias e outros 

pequenos vasos”. 

COMENTÁRIO

Verificamos que as descrições referenciadas de 

Amato Lusitano no século XVI se reportam a tumo-

res malignos no nosso actual conceito. Nessas des-

crições apresentam-se e valorizam-se elementos de 

semiologia e evolução natural da patologia que se 

mantêm actuais face à medicina do presente, já que 

têm a ver com a natureza das coisas.

Como comentário final assinale-se a curiosa sín-

tese que Amato Lusitano faz da adequação do acto 

cirúrgico que, à luz dos nossos conceitos, se mantém 

com total premência. A cirurgia só deve ter lugar se 

poder ser executada com radicalidade sob a totali-

dade da lesão, queimando “as raízes” e, por outro 

lado, se poder ser realizada com este objectivo de 

não deixar lesão residual, com margens seguras, se 

não existirem estruturas periféricas, nomeadamente 

vasculares, que a impeçam.  

Bibliografia:
1 -  Jemal A, Siegel R, Xu J, Ward E. Cancer Statistics, 2010. CA Cancer J. Clin. 
2010;60:277–300. 
2 -  Breast cancer in developing countries. Editorial. Lancet 2009; 9701 (374);p 
1567 
3 - Valadas G. Tumor da mama modelo experimental de gânglio Sentinela. Tese 
mestrado Coimbra 2010
4 - Olson JS. Bathsheba’s Breast: Women, Cancer & History. Baltimore: Johns 
Hopkins University Press, 2002.
5 - Valadas G, Cardoso N, Bastos F, Aleixo F, Cartucho D. O Tumor da Mama e 
a História - Análise de Pintura do Renascimento com aparentes tumores da 
mama. Comunicação ao Congresso Senologia 2011.
6 - Gross A. An epidemic of breast cancer among models of famous artists. 
Breast Cancer Research and Treatment 84: 293, 2004.
7 - Lusitano A. Curationum Medicilalium Centuriae Septem (1556) In Amato Lu-
sitano Centúrias de Curas medicinais. Ed. Firmino Crespo. Univ. Nova Lisboa, 
1980

* Médico cirurgião. Investigador

** Médica Cirurgiã. Investigadora

 



\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\//////////////////////////////////////////////////////////////////////////

98

Introdução
Ao longo do Século XVI, assistiu-se na Europa a um 

alargamento multifacetado do panorama geral do co-

nhecimento. Foram inúmeros os factores que contribu-

íram para este fenómeno.

Em primeiro lugar, recordemos que, em meados 

do Século XV, se regista a invenção da imprensa pelo 

alemão Gutenberg (1397-1468): o tempo torna-se su-

bitamente telescópico, com a possibilidade de se ins-

talarem lado a lado, na mesma prateleira da mesma 

biblioteca, as obras do grande autor Clássico, do Padre 

da Igreja, do enciclopedista medieval, do relato fan-

tástico de mundos bizarros de autor anónimo, ou do 

último exemplar de narrativa de viagens. E todo este 

conhecimento, pela primeira vez conglomerado, circu-

la por muito mais leitores, muito mais depressai.  

Em segundo lugar, não esqueçamos que a desco-

berta da América, pelo cartógrafo genovês Cristóvão 

Colombo (1436?-1504), em 1492 revolucionou a con-

cepção europeia da Terra: afinal existiam continentes 

inteiros que nunca tinham sido antes referidos, nem 

nos mapas, nem nas lendas, sugerindo que a face do 

planeta deveria ser, na realidade, muito mais complexa 

do que o que sugeriam, tanto as propostas Clássicas, 

como as referências confusas do período medieval.  

Em terceiro lugar, relembremos que a definição, em 

1497, de uma rota marítima para a Índia pelo almirante 

português Vasco da Gama (1469-1524), abriu o cami-

nho para todo um esforço de desenvolvimento econó-

mico, tecnológico e de exploração dos mares e civiliza-

ções orientais, sem precedentes na história europeia. 

Desta conjunção resultou, necessariamente, uma 

profunda mudança intelectual e social, especialmente 

propícia para o cultivo das ciências, e em consequên-

cia para o desenvolvimento da Medicina (Rodrigues, 

2005). 

Neste texto pretendemos apontar alguns dos prin-

cipais acontecimentos que contribuíram para o de-

senvolvimento da Medicina de Amato Lusitano (1511-

1568), no Século XVI. O interesse em torno da vida e 

obra deste médico português reacendeu-se recente-

Alguns factores que contribuíram 
para o desenvolvimento da Medicina 

de Amato Lusitano

Isilda Teixeira Rodrigues *

mente na literatura internacional, entre outras, com 

as publicações Front, D. The expurgation of medical 

books in sixteenth-century, Bulletin of the History of 

Medicine, 75 (2) : 290-296, 2001 e Bacic, Jurica; Vilo-

vic, Katarina e Baronica, Koraljka Bacic, The gynaeco-

logical-obstetrical pratice of the renaissance physician 

Amatus Lusitanus (Dubrovnik, 1555-1557), European 

Journal of Obstetrics & Gynecology and Reproductive 

Biology, 104, 180-185, 2002. Este texto integra o con-

gresso das Comemorações do V Centenário do seu nas-

cimento.

 

 

Alguns factores que contribuíram para o desenvolvi-
mento da Medicina de Amato Lusitano

Na Europa, o tempo compreendido entre meados 

do Século XV e finais do Século XVI marca o chamado 

período renascentista, ou Renascimento. Esta etapa 

civilizacional aparece marcada por uma série de ca-

racterísticas políticas, económicas, sociais e intelectu-

ais que presidem a uma renovação cultural profunda 

que, logicamente, influi intimamente no conhecimento 

científico (Huizinga, 1984; Durant, 1981).

Para compreendermos a génese dos factores-cha-

ves que desencadearam o Renascimento europeu, te-

mos que atender aos acontecimentos fora de portas 

que despoletaram os primeiros andamentos da mu-

dança.  

A tomada de Constantinopla pelos turcos, em 1453, 

fez com que muitos intelectuais do Oriente emigras-

sem para a península Itálica, levando consigo uma 

série de manuscritos antigos, estimulando o estudo 

da língua grega e dos autores Clássicos. Alguns des-

tes manuscritos constituíram uma novidade para o ho-

mem ocidental, que, provavelmente, se encontrava já 

algo enfastiado pela repetição, sem inovações sensí-

veis, da filosofia escolástica (Puerto, 1991), emanadas 

das aulas universitárias medievais. Estas novas fontes 

provocaram o aumento, entre os europeus, da con-

vicção de que o conhecimento filosófico e científico 

Clássico apresentaria lacunas e aspectos discutíveis, 



99

além de, muito provavelmente, ter sofrido adultera-

ções resultantes do contacto com a cristianização e a 

islamização. Sendo assim, estes novos livros, a que 

os estudiosos europeus tinham agora acesso, iriam 

finalmente possibilitar um conhecimento directo dos 

Clássicos, sem intervenção de tradutores, comenta-

dores, e mesmo de simples copistas (Wear, 1985).

Por outro lado, o já mencionado aparecimento da 

imprensa desempenhou, também, um papel fulcral 

na expansão cultural, aumentando a acessibilidade 

dos textos e facilitando um intercâmbio mais rápido 

de informação e discussão científicas. Em associação 

directa com este primeiro factor, começaram a surgir 

obras, não apenas em grego e Latim, mas também em 

tradução para as línguas vernáculas, contribuindo 

para a expansão e difusão da cultura, dentro e fora 

dos países de publicação original, chegando por esta 

via a públicos novos, tradicionalmente menos instru-

ídos. Importa referir que, entre 1450 e 1500, saíram 

das gráficas europeias cerca de 8 milhões de livros, o 

que superava, em muito, todas as obras copiadas até 

à época (Puerto, 1991).

Este período de grande desenvolvimento intelec-

tual deve ser enquadrado no seu contexto político 

e socioeconómico. As relações feudais, próprias da 

Idade Média, de carácter isolacionista e de agrega-

ção vaga, começam a desmoronar-se. Sobre as ruínas 

do modelo antigo de organização social e hierárqui-

ca, edificam-se novas visões políticas, que impõem 

às sociedades afectadas modos de vida diferentes, 

bem como necessidades intelectuais e tecnológicas 

distintas e inovadoras. No lugar da dispersão política 

feudal, do período medieval, surge agora a centra-

lização dinástica dos reinos fortes, como Portugal, 

Leão e Castela (Espanha), França, ou Inglaterra. Estes 

foram os primeiros países europeus que, fortemente 

agregados em torno de dinastias poderosas, come-

çaram a expansão colonial fora das suas fronteiras: 

primeiro Portugal e Espanha, que repartiram o mundo 

em 14941; e logo a seguir os Países Baixos e a Fran-

ça, juntando-se-lhes finalmente a Inglaterra. Entre si, 

estes países começaram a disputar o xadrez colonial 

dos grandes impérios, do ponto de vista comercial, 

territorial, e, inescapavelmente, também cultural 

(Wear, 1985; Elton, 1982).

Ao mesmo tempo, começou a florescer nas cida-

des uma nova burguesia urbana, mercantil e artesã, 

que a prazo se tornou capaz de suplantar o poder feu-

dal. Alguns desses burgueses tornaram-se autênticos 

príncipes mercadores, como os Médicis de Florença 

ou a casa de Orange, em Amsterdão. Actuando como 

mecenas, estes novos núcleos de poder incentivaram 

o aparecimento de estudiosos e artistas independen-

tes do antigo domínio do clero, o que lhes permitia 

trabalharem com mais liberdade intelectual e, não 

raramente, melhores condições logísticas e instru-

mentais.

 

Simultânea e similarmente, a descoberta do Novo 

Mundo obrigou a um vasto esforço científico e tecno-

lógico, nas áreas da astronomia e da cartografia, e ao 

mesmo tempo provocou alterações substanciais nas 

condições de vida dos europeus. As relações comer-

ciais internas e internacionais dos países da Europa 

mudaram e, com elas, mudaram também as concep-

ções acerca do homem e do mundo. Com as navega-

ções, iniciadas pelos portugueses no final do Século 

XIV, a teoria grega da esfericidade da Terra tornou-se 

paulatinamente consensual. As viagens de explora-

ção marítima, no seu inevitável encontro com novos 

lugares, seres, gentes e costumes, alargaram o hori-

zonte europeu. Os Descobrimentos contribuíram para 

o aumento considerável dos conhecimentos em vá-

rias áreas. E, a partir daí, esses, conhecimentos eram 

obtidos por experiência directa, o que originou uma 

literatura de viagens e uma literatura científica estrei-

tamente associadas. Os livros de viagens, os roteiros 

dos pilotos, os diários dos navegadores encarregues 

de redigir a crónica de cada expedição, e toda a outra 

produção oral e escrita ligada às navegações, forne-

cem inúmeras informações sobre botânica, zoologia, 

mineralogia, bem como descrições geográficas das 

costas, ilhas e mares que iam sendo descobertos (Ro-

drigues, 2005; Amador e Contenças, 2001). Neste do-

mínio, os roteiros dos pilotos portugueses cativaram, 

na época, a atenção de toda a Europa virada para a 

expansão marítima, pela riqueza de informações so-

bre os périplos por terras e mares desconhecidos que 

aí podiam encontrar-se e, seguidamente, utilizar-se 

como manancial de informações para preparação de 

novas expedições (Wear, 1985). 

As modificações políticas, económicas e geográfi-

cas registadas no Renascimento desencadearam, na 

Europa, um aumento sensível dos recursos materiais 

e contribuíram até para uma distribuição mais homo-

génea da riqueza. Esta situação criou, por seu turno, 

melhores condições para o trabalho intelectual, que 

pôde assim estender-se a círculos sociais mais am-

plos, ultrapassando os limites característicos da Ida-

de Média (Wear, 1985).

Convém ainda referir que o Renascimento foi a 

época em que se assistiu ao culminar de um longo 

processo, iniciado por volta do Século X, por influên-

cia das invasões árabes, que consistiu primeiramente 



///////////////////////////////////////////////////////////////////////       \\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\100

na redescoberta, depois na tradução do Árabe para 

o Latim, e finalmente na assimilação académica, dos 

escritos eruditos e científicos da Antiguidade Clássi-

ca. Este fenómeno, juntamente com o florescimento 

da vida urbana nas cidades-estados, trouxe certa-

mente novos horizontes e novas pistas para o desen-

volvimento do intelecto europeu (Butterfield, 1991).

Um outro factor de mudança, com grande influên-

cia no quadro renascentista, prende-se com a expul-

são dos judeus, de Espanha e de Portugal, nos finais 

do Século XV, que foi responsável pelo afluxo, a Itália 

e, logo de seguida, a todo o Norte e Oriente da Euro-

pa, de intelectuais de formação hebraica, de grande 

craveira, que trouxeram consigo a sua sabedoria, o 

seu pensamento próprio e ainda a riqueza da mística 

judaica, corporizada particularmente na Cabalaii. O 

filósofo italiano Giovanni Pico della Mirandola (1463-

1494) elaborou uma versão cristã da Cabala, tendo 

sido ajudado nesse trabalho por judeus espanhóis. 

E esta é uma fonte de visões, ideias e sistemas de 

explicação dos fenómenos que vai permear significa-

tivamente a ciência renascentista, incluindo, neces-

sariamente, o entendimento e a prática da Medicina 

(Laszlo, 1997).

Amato Lusitano, participou activamente neste agi-

tado do conhecimento europeu. Como todos os que 

vivem em épocas críticas, nas quais se questionam 

tradições e se geram novas concepções da humanida-

de e do mundo, deixou-nos o legado de uma alma in-

quieta, curiosa, ávida de saber e de aperfeiçoamento. 

A sua bagagem intelectual, e o seu conhecimento de 

causa são tão sólidos que aparece, com frequência, 

não só a desdizer frontalmente os Clássicos, como 

também a terçar armas, de igual para igual, com cole-

gas contemporâneos igualmente proeminentes e ve-

nerados como, por exemplo, André Vesálio, o anato-

mista de Pádua que a história registou como a figura 

axial no destronamento da Medicina galénica. 

Constatámos que os seus comentários e interpre-

tações, embora influenciados pela mentalidade fi-

losófica e científica vigente na Europa de então, são 

notáveis. Ao longo das Centúrias constatamos que 

predominam as referências feitas a Galeno e Hipócra-

tes, que são normalmente os pontos de partida para a 

apresentação dos casos clínicos, bem como para a na-

tureza da terapêutica a aplicar. Segue-se Avicena, que 

Amato considera “varão doutíssimo” e que, na sua 

opinião deve colocar-se logo a seguir a Galeno. Apre-

senta com frequência alguns contemporâneos, como 

Monardes, André Vesálio, André Laguna, ou o anato-

mista Giambattista Canano. Ia acompanhando o traba-

lho de outros colegas da época (Rodrigues, 2005).

Conclusões
Ainda que na sua obra domine o espírito de inqué-

rito e observação empíricos, o seu ângulo de aborda-

gem, Amato Lusitano foi, necessariamente, afectado 

pelas contradições do seu tempo: por um lado, estava 

formado dentro do quadro de pensamento das autori-

dades antigas, como Galeno e Hipócrates ou a tradição 

escolástica; mas, por outro lado, atraía-o a “nova ciên-

cia”, com a sua atitude objectiva, criativa, criadora e 

livre, voltada para a natureza e para o homem – acres-

cendo que, com frequência, as suas próprias observa-

ções o levaram a desmentir os Clássicos.

Consideramos, por tudo o que acabámos de dizer, 

que Amato Lusitano e as suas obras foram referências 

da medicina de quinhentos.

Notas
1 - O Tratado de Tordesilhas, assinado em Tordesilhas, em 7 de Junho de 1494, 
entre os Reis Católicos e D. João II, repartiu o domínio do Novo Mundo pelas 
coroas espanhola e portuguesa.
i - O incremento da Imprensa renovou, ampliou e expandiu extraordinariamen-
te os textos médicos em todo Mundo. Celebrizaram-se algumas casas editoras 
do século XV e XVI, entre outras, a dos Giunti, a dos Albi, a de Conrado Swey-
nheyn, a de Arnaldo Pannarts, a de Speyer e Jenson, de Veneza, a dos Planti 
da Bélgica, as de João Mentelin de Estrasburgo, a Carton, inglesa, a Stephanus 
e Calinaeus, parisienses, a Oporinus de Basileira, a Elzevir de Leida. Entre as 
que funcionavam em Portugal destacamos a do alemão Valentim Fernandes, 
a do francês Germão Galhardo e dos portugueses António de Mariz e dos Bar-
reiras.
ii - A Cabala é um sistema teosófico nascido em Espanha, na Idade Média, base-
ado na doutrina dos dez Sefiroth, ou nomes de deus, e numa combinação das 
vinte e duas letras do alfabeto hebreu. O Zohar, escrito por volta de 1275, é um 
dos textos fundamentais desta escola de mística ocultista. Para mais informa-
ções consultar as obras:
Potocki, Jan, The Manuscript Found In Saragossa, England: Pinguin Classics, 
1995. pp 100-168
Berenson – Perkins, J., A Cabala Explicada, Lisboa: Livros e Livros, 2002
Scholem, G. A., Cabala E A Mística Judaica, Lisboa: Tradição, 2000

Referências Bibliográficas
Amador, Filomena e Contenças, Paula, História da Biologia e da Geologia, Lis-
boa: Universidade Aberta, 2001.
Bacic, Jurica; Vilovic, Katarina e Baronica, Koraljka Bacic, The gynaecological- 
obstetrical pratice of the renaissance physician Amatus Lusitanus (Dubrovnik, 
1555-1557), European Journal of Obstetrics & Gynecology and Reproductive 
Biology, 104, 180-185, 2002.
Butterfield, H., As origens da Ciência Moderna, Lisboa: Edições 70, 1991.
Durant, Will, The Renaissance – A History of Civilization in Italy from 1304-1576, 
New York: Simon & Schuster, 1981.
Elton, G. R, A Europa Durante a Reforma 1517-1559, Lisboa: Editorial Presença, 
1982.
Front, D. The expurgation of medical books in sixteenth-century, Bulletin of the 
History of Medicine, 75 (2) : 290-296, 2001 
Huizinga, Johan, O declínio Da Idade Média, Viseu: Tipografia Guerra, 1984.
Index Dioscorides, ioanne Roderico Casteli Albi Lusitano autore, Antuérpia, 
1536.
Laszlo, Pierre, O que é a Alquimia, Lisboa: Terramar, 1997.
Lusitano, Amato, Centúrias de Curas Medicinais, Tradução de Firmino Crespo, 
Lisboa: Universidade Nova de Lisboa, 1980.
Puerto, F., História De La Ciencia y De La Tecnica. El Renacimiento, 11, Madrid: 
Ediciones Akal, S. A, 1991, pp. 7-54
Rodrigues, Isilda. Amato Lusitano e as problemáticas sexuais – Algumas con-
tribuições para uma nova perspetiva de análise das Centúrias de Curas Medi-
cinais. Tese de Doutoramento – Universidade de Trás-os-Montes e Alto Douro. 
Vila Real. 2005.
Wear, Andrew, The Western medical Tradition 8oo BC to AD 1800, Cambridge: 
University Press, 1985.

* Universidade de Trás-os-Montes e Alto Douro
Centro de Estudos de História e Filosofia da Ciência



\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\//////////////////////////////////////////////////////////////////////////

101

Com uma vivência recheada de acontecimentos 

notáveis, João Rodrigues, João Rodrigues de Castelo 

Branco ou Amato Lusitano (Castelo Branco, 1511 – Sa-

lónica, 1568), ilustre albicastrense, de ascendência 

judaica, cristão-novo baptizado em 1511, formado, aos 

18 anos, em Medicina pela Universidade de Salaman-

ca, após ter per-corrido o país a exercer a profissão, em 

virtude do édito da expulsão dos judeus, sai para di-

versos locais da Europa, como Antuérpia, Pisa, Pádua, 

Ferrara, Ancona, Veneza, Pesaro, Ragusa (Dubrovnik), 

Salónica, Istambul, etc., onde se dedica ao exercício 

da Medicina e, em permanência, à investigação, con-

vivendo com médicos, farmacêuticos, herbanários e 

mercadores.

Para se libertarem das garras inquisitoriais e peran-

te as expulsões deter-minadas pelos reis de Espanha 

(Édito de 31 de Março de 1492) e de Portugal (Édito de 5 

de Dezembro de 1496), os judeus e seus descendentes 

procuraram lugares em que se sentissem em segurança.

Assim aconteceu com os judeus e alguns cristãos-

novos que estavam em Portugal, bem como com Amato 

Lusitano, em boa hora, pode dizer-se, porque estudando 

e contactando com outros mestres, aumentou os seus 

conhecimentos filosóficos, lin-guísticos e medicinais.

Amato acompanhou diversas famílias perseguidas 

pela Inquisição, as quais agraciava com os seus prés-

timos, percorrendo diversos locais da Europa, espe-

cialmente depois da entronização do Papa Paulo IV, o 

Papa da Contra-Reforma, que aumentou a intensidade 

da perseguição aos judeus, em que Amato se refugiou 

no Império Otomano, primeiro em Ragusa e, depois, 

em Salónica.

Catherine Clément, autora de romances históricos, 

também descendente de pais judeus, na sua obra A Se-

nhora, refere a personagem Amato Lusitano ou apenas 

Lusitano, como uma importante personalidade médi-

ca. Amato Lusitano acompanha, na fuga à Inquisição, 

a família de Beatriz de Luna, depois Beatriz Mendes, 

cuja família que se refugiara em Portugal, por força do 

édito de expulsão espanhola, e de Portugal para o les-

te da Europa, devido à expulsão editada por D. Manuel 

I. O sobrinho de Beatriz de Luna, Josef Nasci, amigo de 

diáspora, refere, em relação a Amato:

A atitude Científica em Amato Lusitano

Albano Mendes de Matos*

“… grande médico o querido Amato Lusitano, nosso mé-

dico, que por sua bon-dade e paciência, terá merecido o 

apodo de Angélicus.”

De extrema bondade e raro sentido de amor pelo 

próximo, com risco de cair nas malhas da Inquisição, 

que lhe seguia o rasto, tendo desaparecido, em Vene-

za, a senhora Beatriz de Luna, Amato, com os perigos 

que corria, “encheu-se de coragem e foi à procura da 

senhora desaparecida”, diz Josef Nasci, seu compa-

nheiro de fuga.

A Josef Nasci, Amato dedica a Quinta Centúria de 

Curas Medicinais, como prova da amizade que os ligava.

Em 1559, instalou-se em Salónica, para se libertar 

das teias da Inquisição, insti-tuição que lhe seguia os 

passos: “fugiu para o Grão Turco”, diz o Códice 1506, 

na documentação da Inquisição.



102

Amato Lusitano, personalidade do Renascimento, 

com um pé na Escolástica, do mundo medieval, pas-

sivo e simbólico, e outro na ciência nascente, de que 

é mentor importante, não descurou o melhor do saber 

em que fora instruído, mas antes apro-veitou os mais 

importantes conhecimentos para os integrar na nova 

arte médica, porque a ciência, como cultura, é cumula-

tiva, mas não eterna, iniciando novos proce-dimentos 

clínicos, sob clarividentes actos médicos imbuídos de 

natural Humanismo.

No exílio, em Antuérpia, ampliou os seus conheci-

mentos de história natural e, em convívio com médi-

cos, farmacêuticos, herbanários e mercadores, como 

foi referido, exímio estudioso, adquiriu vastos conhe-

cimentos. Devido à sua reputação, como médico, foi 

prelector na Universidade e médico da corte, em Fer-

rara. Nesta cidade, dedicou-se a estudos anatómicos 

e clínicos. Em Roma, trata os Papas Paulo III e Júlio III, 

cardeais, generais, nobres, como tratou soldados, ma-

rinheiros e prostitutas. Em Veneza e Florença, foi médi-

co de nobres e de grandes senhores.

Amato Lusitano projectou-se na história da medici-

na como enformado pelos valores da Renascença, que, 

em parte, ainda perduram. Valores humanos que se 

pro-jectam na sua obra médica imbuída por uma ciên-

cia nascente. Quando sentiu a neces-sidade de ajustar 

o sentimento social com a necessidade de ser homem 

livre, sai da sua terra, Portugal, mercê de preconceitos 

religiosos e de vinganças ancestrais, e encontra o ou-

tro que o aceita. Nessa fuga ou diáspora, numa notável 

teia de relações sociais e laborais, aceitando evidên-

cias e juízos e confiando nas palavras dos outros, em 

medicina, observa, experimenta, estuda, com dignida-

de, humanismo e sentido de honra, que o projectam 

para a notabilidade, como preclara figura da História 

Por-tuguesa e mesmo mundial.

Amato Lusitano, como cientista, observando escru-

pulosamente as doenças, estabeleceu uma certa or-

dem, com princípios significativos, entre as doenças, 

os medicamentos e a terapêutica, de modo a criar um 

corpo organizado, que, siste-matizado, foi para além 

da teoria dos humores, tentando definir os sintomas 

próprios de cada doença e o que a caracteriza, numa 

aproximação prática, dando significado ao diagnósti-

co estabelecido, conducente à aplicação da terapêu-

tica, para atingir o resultado desejado: a cura. Pode 

dizer-se que representou, neste campo, o melhor do 

seu tempo.

Amato, perante os factos que surgiam, pensava 

atentamente antes de agir, passando ou unindo o fac-

to empírico ao pensamento racional, numa constante 

acção humana de descoberta, que o distinguia das 

atitudes medievais, criando uma nova ordem, que ex-

plícita nos seus escritos médicos. Pode afirmar-se que 

a contribuição de Amato para a ciência médica encon-

tra-se na encruzilhada ou na viragem do pen-samento 

medieval para o pensamento científico, que ao tempo 

nascia. 

Se, de um modo geral, o propósito da ciência é des-

crever o Mundo, numa lin-guagem ordenada, o propó-

sito de Amato Lusitano, sensível e humano, era estu-

dar racionalmente as doenças, com os seus sintomas, 

e descobrir, tendo em conta os saberes existentes 

comprovados, os remédios ou as práticas para sarar as 

doenças, para bem do semelhante, do outro, no pre-

sente e para o futuro, numa aproximação ao conheci-

mento científico, segundo uma minuciosa e objectiva 

observação dos factos. Amato tentou compreender as 

relações entre as doenças, o agente que as provoca, o 

ambiente, os produtos e práticas que as eliminam, tra-

çando a história de cada caso, porque cada doença é 

uma doença em si, segundo elementos lógicos e intui-

tivos, numa posição que pode considerar-se científica, 

seguindo o princípio da máxima segu-rança possível, 

apesar das incertezas da evolução das doenças.

Amato Lusitano não se limitou apenas à acção mé-

dica geral, dominou, também a cirurgia, praticando 

trepanações, toractomias, drenagens de hidrocelos, 

consoante os pacientes que lhe surgiam, mesmo res-

peitando algumas práticas antigas, com as quais não 

concordava. Os seus conselhos sobre os locais, no cor-

po, para praticar sangrias ficaram célebres. Inventou 

uma prótese para as fendas palatinas, com bons re-

sultados. Famosa foi a sua descoberta e as descrições 

sobre as válvulas das veias venosas, bem como, a sua 

douta opinião, ou descoberta, sobre o sentido único 

da cir-culação do sangue, porque as válvulas impossi-

bilitam a inversão.

Pode dizer-se que foi o primeiro a estudar cientifi-

camente as plantas inte-ressantes para a farmacopeia, 

fitoterapia, e botânica médica, como demonstrou nas 

curas descritas nas Centúrias, como foi exímio no tra-

tamento de doenças com pro-dutos de origem animal, 

verificando-se, nas três primeiras Centúrias, que, em 

300 curas, 233 foram utilizados produtos ou remédios 

de origem animal.

Foi pioneiro na abordagem médica sobre a sexolo-

gia, descrevendo os órgãos genitais femininos e mas-

culinos, suas doenças, bem como no estudo da repro-

dução, da gravidez, do aborto e do parto.

Em certos aspectos, especialmente na evolução da 

doença para a sua cura, Amato acredita na numero-

logia, teoria medieval não científica da Idade Média, 

ou seja, no poder dos números como entidades abs-



103

tractas, em que a doença tem um espaço de tempo de 

terapêutica. Em relação aos dias, Amato aceita o dia 

7 (sétimo dia), número da realização completa, que 

representa a totalidade do Universo em movimento, 

como dia influente, harmónico e crítico, porque, com-

preendendo o corpo 4 elementos e a alma 3, a soma é 

7. Depois do 7º dia, o mais influente nas curas é o dia 

14. Considera Amato, por observação pessoal de cer-

tas curas, também, o 6º dia como dia crítico.

Por exemplo, em relação a doenças leves (dores, in-

flamações): sangria ao 3º dia, ao 7º suores e arrepios 

que conduzem à cura. 

No sentido moderno da palavra, Amato Lusitano 

pode ser considerado um dos primeiros cientistas do 

Renascimento. Liberto de alguns preconceitos, curio-

so, paciente, objectivo e imparcial, anotava minucio-

samente, nos seus papéis, tudo o que observava, de 

modo sagaz e inteligente, no sentido de praticar uma 

acção médica o mais adequada possível às doenças, 

sem tomar em consideração as opiniões não com-

provadas dos sábios antigos ou contemporâneos, ten-

tando uma acumulação de saberes, que considerava 

verdadeiros, num caminhar para o futuro, numa acção 

humana, em processo de aprendizagem constante, ne-

cessário ao pulsar da vida de um verdadeiro mestre, 

que interiorizava reais valores humanos.

O trabalho consciente e a verdade profissional, 

esta não como dogma, mas como processo cultural, 

eram os estímulos da sua vida, com tolerância, base-

ada no respeito, independência de observação e de 

pensamento, que o condicionaram ao reconhecimento 

da dignidade pública.

Com uma intensa actividade profissional e cientí-

fica, como exemplificam as suas obras, com especial 

relevo para os sete volumes das «Centúrias», escritas 

durante 20 anos, modelos de humanismo renascentis-

ta, documentos que encerram magistral saber, como 

registos de actividades médicas variadas, envolvendo 

a história clínica, a sintomatologia, o diagnóstico, os 

remédios e as terapêuticas.

Para além dos actos médicos, as Centúrias são um 

repositório de observações que permitem conhecer o 

mundo do século XVI, como, ritmos humanos do quo-

tidiano, hábitos alimentares, querelas e tensões polí-

ticas, etc. Nesta avultada obra, são por-menorizadas 

as histórias clínicas de setecentas doenças, por vezes, 

com interpretações baseadas em interpretação própria 

e na medicina de Hipócrates e de Galeno, com estudos 

sobre a evolução em relação às terapêuticas utiliza-

das, sempre com uma observação directa e indepen-

dente, sob uma rigorosa preocupação com a verdade, 

sistematizando cada caso com descrição precisa da 

doença, o nome, o sexo e a idade do paciente, a evo-

lução do estado do doente em relação ao tratamento 

prescrito.

Como médico prudente e estudioso, pondera cui-

dadosamente a prescrição, consoante a natureza do 

doente, o local, a idade e o tempo, e a variação dos 

remédios, em presença da evolução da doença, numa 

atitude puramente científica. Superando o senso co-

mum, a magia, o milagre e os espíritos malignos, sem 

esquecer o melhor do saber Escolástico, Amato avalia, 

compara ou experimenta, para verificar se as verdades 

correspondem às realidades, com objectividade, de 

modo a que a aplicação dos medi-camentos tenham 

os efeitos desejados – a cura dos doentes.

Numa Primavera, refere Catherine Clément, em 

A Senhora, que a cidade de Ferrara foi invadida pela 

peste, com “antrazes, vómitos de sangue e borbulhas 

puru-lentas”. Um padre disse que viu um cometa, sinal 

de peste, peste sempre vista como obra dos judeus. 

Os cristãos deixaram de comer aves de capoeira, lei-

tões e animais ribeirinhos. Aos doentes de peste, foi 

recomendado que bebessem a própria urina, mistura-

da com sal. Talismãs e amuletos passavam dos mortos 

para os vivos. Os padres católicos, vendo as doenças 

como obra demoníaca, faziam procissões sacramen-

tais e anunciavam o fim do mundo, corrompido pela 

Reforma de Lutero. Mas nada impedia que houvesse 

mortos.



///////////////////////////////////////////////////////////////////////       \\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\104

Amato Lusitano, médico experiente, dizia que tudo 

isso era fantasia, porque a causa da doença estava nas 

águas apodrecidas. De nada serviam sacramentos, 

pro-cissões, talismãs ou amuletos, bastava não beber 

a água estagnada dos poços. 

Um padre, brandindo um crucifixo, clamava que fo-

ram os judeus que enve-nenaram a água.

Perante tal facto, a família de Beatriz de Luna, os 

Nasci e o “bom médico judeu”, Amato, abandonaram 

Ferrara.

Amato afasta-se dos autores que consideravam, 

no campo da magia natural, forças demoníacas como 

agentes patológicos; corpos agiam sobre corpos por 

efeitos invisíveis, e, numa atitude científica afasta-se 

dessas crenças. Por exemplo:

Na Cura XXXIV da Primeira Centúria, da mulher em 

transtornos de melancolia, que Amato tratava, alguns 

assistentes disseram que a mulher estava atormenta-

da por espírito mau e que chamassem frades para o 

expulsar, Amato desistiu da cura, porque não aceitava 

tal congeminação, puramente medieval.

Outra evidência da atitude científica em Amato Lu-

sitano está registada na Cura XXXIX da mesma Centúria, 

em que uma mulher adoece depois de ingerir cogume-

los, ficando sem juízo. Enquanto os vizinhos discutem 

qual dos cogumelos continha o espírito maligno, que 

provocara o mal, Amato receita, de imediato, um pur-

gante para que o produto tóxico, contido nos cogume-

los, fosse expulso do estômago da mulher.

Amato Lusitano morre em Salónica, vítima de uma 

epidemia de peste, como foi referido. Como cientista 

insigne, Amato afirmou o seu nome na Europa, convi-

veu com figuras ilustres, sendo algumas vezes motivo 

de inveja e perfídia. Participou activamente no novo 

conhecimento europeu que começou em fins do sécu-

lo XV, que levou ao Movimento Renascentista. Homem 

de ciência, com novas concepções de humanidade e 

do Mundo, deixou um legado de conhecimentos de um 

ser curioso, ávido pelo saber e de aperfeiçoamento, 

sempre em prol do bem-estar do seu semelhante. Max 

Solomon diz que Amato foi “ o Homem que represen-

tou a Medicina do século XVI, como erudito, anatomis-

ta e clínico”.

Concluindo, enumeram-se alguns pontos importan-

tes da obra de Amato:

- Fixando-se em locais privilegiados, Amato, com 

atitudes inovadoras, aperfeiçoa os seus conhecimen-

tos filosóficos e científicos, em prol do progresso do 

conhecimento relativo ao homem, sempre respeitando 

o culto da verdade, para além das ideias mís-ticas e 

mágicas, concorrendo para o avanço científico dos co-

nhecimentos da medicina.

- Foi um crítico dos erros que observava, utilizando 

novas metodologias conducentes à revolução científi-

ca que começava na direcção da ciência médica mo-

derna.

- De cada caso médico que lhe surgia, fazia assunto 

para investigações e experiências.

- Recorre à sangria, em lugares do corpo apropria-

dos, e à cirurgia.

- Pretende determinar as causas das doenças utili-

zando dissecções e observações ana-líticas nos teci-

dos onde se verifica a doença.

- Descobre válvulas nas veias e que o sangue circu-

la num único sentido.

- Utilizou nas aplicações médicas os saberes da 

anatomia, contribuindo para o seu pro-gresso.

- Utiliza métodos de análise como nos aspectos da 

urina e cor do sangue.

- Usa uma série de mezinhas e remédios a partir de 

plantas o que prova o conhe-cimento da fitoterapia, 

com formulários próprios, alargando o estudo, caracte-

rização e classificação das espécies botânicas medici-

nais, como o primeiro a estudar a botânica peninsular.

Enfim! Amato Lusitano foi um grande português e 

um notável homem de ciência!

Bibliografia
A Senhora, Catherine Clément, Público, Lisboa, 2006.
CARVALHO, António Maria Romeiro de, O Número e a superstição nas Centú-
rias de Amato Lusitano, Medicina na Beira Interior da Pré-História ao Século 
XXI, Castelo Branco, 2010.
Introdução à Atitude Científica, J. Bronowski, Livros Horizonte, Lisboa, s/data.
João Rodrigues da Castelo Branco, Amato Lusitano, Judeu Português, médico e 
Escritor -Vidas Lusófonas -Amato Lusitano.
RODRIGUES, Isilda Teixeira, Amato Lusitano e os problemas sexuais – Algumas 
contri-buições para uma perspectiva de análise das Centúrias de Curas Me-
dicinais, Revista Lusófona de Ciências das Religiões – Ano VI, Lisboa, 2007.

* Investigador de temas antropológicos



\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\//////////////////////////////////////////////////////////////////////////

105

João Rodrigues de Castelo Branco, mais conhecido 

por Amato Lusitano, médico renascentista e grande 

humanista, nasceu em 1511, na cidade portuguesa de 

Castelo Branco; e morreu em 1568, vítima de peste, 

quando contra ela combatia, na cidade macedónica 

otomana de Tessalonica (hoje Salonica), então sob 

o domínio do sultão de Constantinopla, Salomão - o 

Magnifico (1520-1566), como consta do Epitáfio (cita-

do por J. Alves Dias, 2011) do seu primo, o poeta Diogo 

Pires (1517-1599):

“Aquele que tantas vezes retinha a vida fugitiva num cor-

po doente ou voltava a chamá-la das águas do Letes,

Querido, por isso, igualmente dos povos e dos grandes 

reis, aqui jaz; esta foi a terra que Amato pisou, ao morrer.

Portugal o berço, na terra dos Macedónios o sepulcro. 

Como se encontra longe do solo pátrio a sepultura!

Mas quando o dia supremo e a hora fatal se aproximam, 

em toda a parte há um caminho em declive para a Estige 

e para os Manes.”

João Rodrigues concluiu o Curso de Medicina, na 

Universidade de Salamanca, em 1533. Viveu e exerceu a 

sua profissão em Portugal (1553/4) mas, por razões de 

intolerância à sua religião judaica, foi obrigado a aban-

donar o país e a viver, de 1534 a 1541, em Antuérpia.

 Nesta próspera cidade da Europa, onde todos os 

dias chegavam judeus, publicou o seu primeiro traba-

Amato Lusitano 
e alguns dos seus contemporâneos 

Lurdes Cardoso

lho, Índex Dioscoridis, em 1536; este livro, um índice 

da obra de Dioscórides, correu o mundo erudito euro-

peu da época e abriu-lhe as portas em vários países 

nos quais desenvolveu uma importante carreira nos 

domínios da investigação e da medicina; no referido 

livro, podemos ver o seu nome Joanne Roderico Cas-

telli Albi Lusitano Auctore, seguido dos da terra natal e 

do país de origem, evidenciando os laços afectivos ao 

lugar da infância.

Foi professor, em 1541, a convite do duque d’Este, 

Hércules II, para ensinar no Studium Generale de Ferra-

ra, uma das mais prestigiadas universidades de Itália.

Em 1546, começou a escrever a primeira das Sete 

Centúrias das Curas Medicinais (Curationum Medicina-

lium Centuriae Septem), obra de elevado valor cientí-

fico; nesta, o nome de Amatus Lusitanus passou a ser 

usado como expressão de amor ao seu país de origem, 

a Lusitânia.

Entre 1547 e 1555, viveu em Ancona onde terminou 

a primeira Centúria dedicada a Cosme de Médicis, 

príncipe da Toscânia e recolheu elementos para os co-

mentários à obra de Dioscórides (que, desde o século 

I, tinha constituído o guia da Medicina) reunidos no 

seu trabalho In Dioscoridis Anazarbei de Medica Ma-

teria libros quinque Enarrationes eruditissimae publi-

cado, em 1553, na cidade de Veneza; neste, as anota-

ções de Amato Lusitano contribuíram para um melhor 

conhecimento das virtudes terapêuticas das plantas aí 

referidas e, por outro lado, revelou estar muito aten-



106

to quer aos métodos de curar quer aos medicamentos 

que chegavam à Europa provenientes do Ocidente e do 

Oriente, por mar e por terra.

Numa breve análise da obra Centúrias, não se pode 

deixar de referir que Amato Lusitano ficou famoso pela 

sua descrição das válvulas da veia ázigos em desacor-

do com as ideias de A. Vesálio (1514-1564), o anatómi-

co germânico que ele designa por insignis anatomicus, 

na Centúria I, por exemplo. 

Com efeito, Amato Lusitano, nos seus Comentários 

à Cura LIX, escreve:

“Vesálio de Bruxelas, ilustre anatomista e médico do im-

perador CARLOS V (...), pelo que é bom saber-se que o 

seu raciocínio peca totalmente, visto que a veia sem par 

não mais reenvia à veia cava o sangue que dela recebe.

(...) Estamos certificados pelas dissecções de corpos (ex 

corpotum dissectionibus certi sumus). (...) Com efeito, 

no ano de 1547, em Ferrara, fizemos dissecar doze corpos 

humanos e de animais e vimos que em todos assim suce-

dera, estando presente grande assembleia de doutores 

quando também aí observava João Baptista Canano, ad-

mirável anatomista.”

Contudo Amato Lusitano desculpa-o, como pode 

ver-se nos Comentários à Cura LII:

“Vesálio calou nas suas primeiras tábuas a veia, por nós 

citada, que irrompe dum e outro lado entre a axilar e a ce-

fálica talvez porque ainda não tivera conhecimento dela 

quando publicou a discussão sobre a pleurite mas des-

creveu-a depois naquele seu admirável e laboriosíssimo 

livro em que, de certo modo, se retratou de tal opinião.”

Castiglioni, na Storia della Medicina (Milão, 1936), 

refere que “Amato Lusitano, judeu português, desco-

briu, em 1547, as válvulas na veia ázigos, cuja existên-

cia foi negada por Vesálio e Falópio”.

G. Falópio (1523-1563), discípulo de Vesálio e seu 

sucessor na cátedra de anatomia na universidade de 

Pádua, cujo nome ficou ligado ao canal do nervo facial 

- aqueducto de Falópio - e ao do oviducto - trompa de 

Falópio - considerava Amato Lusitano bastante erudito 

mas mostrou-se céptico quanto à existência das válvu-

las venosas.

Também B. Eustáquio (1510-1574) que ensinou ana-

tomia em Roma, tendo ficado ligado ao conhecimento 

do ouvido (incluindo o canal que agora tem o seu nome 

Trompa de Eustáquio), tratou o Papa Paulo III , em co-

laboração com Amato Lusitano, rejeita a atribuição de 

válvulas à veia ázigos no Opuscula anatomica (1564).

Todavia Amato Lusitano nos Comentários à Cura I, 

referindo-se às más traduções das obras de Avicena 

escreve:

“Se devêssemos entregar esse trabalho a alguém, na 

Itália, poderia sê-lo, agora e muito bem, a BARTOLOMEU 

EUSTÁQUIO, muito culto, conhecedor de várias línguas e 

médico habilíssimo do mui ilustre Duque de Urbino.”

Outros historiadores contestam o extraordinário 

mérito do descobrimento das válvulas da veia ázigos 

a Amato Lusitano, como ficou registado na Centúria I, 

em 1547, para o atribuir a João Baptista Canano (1515-

1579), anatómico italiano que foi assistente de Amato 

Lusitano, em Ferrara, ao qual atribuiu os maiores elo-

gios, tais como amicorum omnium optimus (Cura XXIX) 

“e homem de grandes esperanças que, na dissecção 

de corpos humanos, é considerado outro Vesálio” 

(Cura XXI).

Tal mérito é, porém, atribuído a Fabrício de Acqua-

pendente (1537-1619), vinte e sete anos depois, em 

1574.

Na época quinhentista, admitia-se um movimento 

contínuo, circular e uniforme do coração; só em 1628, já 

em pleno século XVII, W. Harvey (1578-1657), discípulo 

de anatomia de Fabrício de Acquapendente, na Univer-

sidade de Pádua, revolucionou a fisiologia da circula-

ção sanguínea ao compreender a disposição das válvu-

las venosas que permitem a passagem do sangue em 

direcção ao coração e não em sentido contrário.

Para Laboulbène, em 1886, num estudo sobre ana-

tomistas renascentistas, La Renaissance Anatomique, 

entre alguns dos sábios estrangeiros atraídos pelo pro-

gresso científico de Itália estão Vesálio, Amato Lusita-

no e Harvey.

Por sua vez, Amato Lusitano está entre os comenta-

dores de Dioscórides ( século I/40-90), médico grego, 

nascido em Anarzarbus (hoje Turquia), que esteve ao 



107

serviço de Roma e dos exércitos de Tibério e de Nero, 

tendo, assim, oportunidade de estudar um grande nú-

mero de espécies características das regiões por onde 

então se deslocou.

Em particular, da sua obra De Materia Medica, im-

pressa pela primeira vez em Cole (1478), seguida da 

versão grega (Veneza, 1499), já libertada das influên-

cias da magia e da superstição, na qual reúne todo o 

saber fitoterapêutico da época, tendo as suas ideias 

dominado até à época do Renascimento. Nela são des-

critas cerca de 600 plantas (de acordo com as suas 

propriedades) e, por outro lado, reconhecidos grupos 

naturais (como o das Labiadas e o das Umbelíferas) 

bem como cerca de 90 minerais e de 30 produtos de 

origem animal; de cada uma das espécies estudadas, 

apresenta um desenho e indica as respectivas virtudes 

terapêuticas observadas e testadas clinicamente atra-

vés da sua acção no corpo humano.

Já fizemos referência aos Comentários à obra de 

Dioscórides, feitos por Amato Lusitano In Dioscoridis 

Anazarbei de medica materia libros quinque Ennarra-

tiones eruditissimae.

Outro comentador à obra de Dioscórides, P. Mattio-

li (1500-1577), natural de Siena, que escreveu Discur-

sos sobre os livros de Materia Medica (Brescia, 1544), 

mereceu elogios de Amato Lusitano que também lhe 

assinalou alguns erros científicos o que levou Mattioli 

a publicar o opúsculo Apologia adversus Amathum Lu-

sitanum, cum censura in ejusdem enarrationes (Vene-

za,1558), escrevendo Amathum com h para significar 

sem ciência e denunciando-o como hebreu o que não 

foi inofensivo nem insignificante naqueles tempos de 

perigo inquisitorial representado pela subida ao trono 

pontifício de Paulo IV (1555-1559), o Papa da Contra-

reforma.

Outro comentador de Dioscórides, A. Laguna (1499-

1563), condiscípulo de Amato Lusitano na Universida-

de espanhola de Salamanca e referido por ele como 

doctissimus condiscipulos noster (Centúria I, Cura III) 

que, em colaboração com Amato Lusitano tratou o 

Papa Paulo III, publicou Pedacio Dioscorides Anazar-

beo, acerca de la materia medicinal y de los venenos 

mortífero, a sua obra mais importante.

De facto Amato Lusitano critica alguns dos seus 

contemporâneos quando julga que o deve fazer mas 

a dignidade do seu carácter e a verticalidade das suas 

atitudes fazem parte do seu quotidiano e, tal como 

consta do seu Juramento, revela-se possuidor de uma 

elevada formação ética:

“Juro perante Deus imortal e pelos seus dez santíssimos 

mandamentos, dados no Monte Sinai ao Povo Hebreu, 

por intermédio de Moisés, após o cativeiro no Egipto  

que, nestas minhas curas, tive sempre e fundamental-

mente a preocupação de que a pura verdade das cousas 

chegasse ao conhecimento dos vindouros.

Nada inventei, nada acrescentei ou alterei por motivos 

ornamentais mas procurei ser útil de facto aos mortais.

Não louvei nem censurei ninguém ou fui indulgente com 

quem quer que fosse, por motivo de amizades particu-

lares.

Sempre em tudo exigi a verdade e se errei, que caia sobre 

mim a ira de Senhor e de Rafael seu Ministro e nada me 

seja proveitoso na profissão médica.

Igualmente, não fui cobiçoso dos honorários, que se cos-

tumam dar aos médicos; também fui sempre parcimo-

nioso no pedir, tendo tratado muita gente com mediana 

recompensa e muita outra gratuitamente; muitas vezes 

rejeitei, firmemente, grandes salários, tendo sempre 

mais  em vista que os doentes, por intervenção do meu 

trabalho e dedicação, recuperassem a saúde perdida do 

que tornar-me mais rico pela sua liberalidade e dinheiro.

Para tratar os doentes, jamais cuidei de saber se eram 

hebreus, cristãos ou sequazes da lei maometana.

Não corri atrás de honras e prestígio e, com igual cuida-

do, tratei dos pobres e dos nascidos em nobreza.

Nunca prolonguei a doença e disse sempre nos diagnós-

ticos aquilo que sentia.

A nenhum farmacêutico favoreci mais do que era justo , 

a não ser quando nalgum reconhecia, porventura, mais 

perícia no saber do ofício e maior bondade de ânimo por-

que então o preferia aos demais.

Ao receitar sempre atendi às possibilidades pecuniárias 

do doente, usando de relativa moderação nos medica-

mentos prescritos.

A ninguém revelei segredos que me tenham sido confia-

dos.

Nunca receitei poções mortíferas.

Com a minha cooperação, nenhuma mulher praticou 

aborto.



///////////////////////////////////////////////////////////////////////       \\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\108

Nas minhas consultas e visitas médicas femininas, nunca 

pratiquei a menor torpeza.

Em suma, jamais fiz cousa que não fosse própria de um 

médico culto e responsável.

Sempre tive diante dos olhos, para os imitar, os exem-

plos de Hipócrates e Galeno, sem   

desprezar, no entanto, as obras excelentes de alguns na 

profissão médica.

Nos interesses do saber fui sempre tão assíduo que, por 

mais árdua que fosse a tarefa, ela não me afastou da li-

ção dos bons autores, nem o prejuízo dos interesses par-

ticulares nem as viagens por mar, nem as minhas peque-

nas deambulações por terra, nem por fim o próprio exílio 

me abalaram a alma, como convém ao Homem Sábio.

Aos discípulos (que muitos foram até hoje), sempre os 

tratei como filhos, ensinando-os com afecto, exortando-

os a que se inspirassem no exemplo dos bons.

 Os meus livros de Medicina nunca os publiquei, com ou-

tra ambição que não fosse contribuir de qualquer modo 

para a saúde da humanidade.

Se  consegui isto, deixo a resposta ao juízo dos outros, 

na certeza de que tal foi, sempre e acima de tudo, a mi-

nha intenção e o maior dos meus desejos.

Thessalonica, Ano da Criação do Mundo 5319 (Salonica, 

1559 da nossa Era)”

Sobre este Juramento, Rocha Brito (1937), na se-

parata Coimbra Médica, afirma que é  “uma das mais 

formosas mensagens dirigidas por um médico dos 

tempos remotos à posteridade de todos os tempos, tal 

o exemplo que se colhe da vida médica particular, es-

crita com firmeza, com elegância, em nada inferior ao 

juramento de Hipócrates”.

Também Luís de Pina (1954), no livro História Geral 

da Medicina, escreve que Amato Lusitano merece ser 

considerado entre os fundadores da escola deontoló-

gica lusitana e sobre o Juramento diz que “é uma das 

características da Medicina Portuguesa quinhentista, 

nobreza do ofício integralmente exercido, de onde se 

podem extrair lições de ética profissional”.

Em conclusão, a Vida e a Obra de Amato Lusitano 

remotam ao período renascentista mas podem servir 

de exemplo à sociedade do século XXI pois o seu valor 

de cidadania corresponde ao modo de ser da Humani-

dade e à Cultura de todos os tempos.

Amato Lusitano procurou ter o melhor conhecimen-

to das Plantas, por curiosidade científica e por amor 

ao estudo e, com humildade intelectual, divulgou o 

conhecimento adquirido de modo a contribuir para o 

bem-estar de cada pessoa.

Por exemplo, a sua postura ética levou-o a tratar de 

igual modo os ricos e os pobres e a sua força interior 

não o deixou abater pelas injustiças sociais.

Friedenwald (citado por José Lopes Dias,1955) elo-

gia a obra de Amato Lusitano referindo-se também à 

relevância da sua publicação bem como às virtudes do 

Homem, da seguinte maneira:

“Da sua dignidade e escrupulosa ética profissional não é 

lícito duvidar-se desde o introito da primeira Centúria ao 

Amati jusjuradum com que finaliza a obra escrita, fazen-

do lembrar os testamentos éticos dos tempos antigos.

A profunda seriedade destes documentos confere-lhe a 

solenidade de  uma confissão da agonia de quem maltra-

tado, apesar de o ter sido com rudeza, encontrou força na 

convicção da sua integridade; ninguém, ao lê-los, pode 

deixar de ficar convencido que o homem que os escreveu 

era não somente fervoroso erudito e cientista mas tam-

bém um grande homem, um homem bom”...

Bibliografia

Amato Lusitano, Centúrias de Curas Medicinais (Tradução de Firmino Crespo), 
Universidade Nova/ Faculdade de Ciências Médicas, Lisboa 1980.

Dias, José Lopes, Homenagem ao Doutor João Rodrigues de Castelo Branco 
(Amato Lusitano), Câmara Municipal de Castelo Branco, 1955.

Dias, J. Alves, Amato Lusitano e a sua obra: séculos XVI e XVII, Catálogos BNP/ 
Biblioteca Nacional de Portugal, Lisboa 2011.

* Prof. jubilada da Escola Superiuor de Educação - 
Instituto Politécnico de Castelo Branco



\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\//////////////////////////////////////////////////////////////////////////

109

Cultura judeo-cristã europeia: 
Racionalidade e transcendência

A partir de um conceito de identidade da cultura 

judeo-cristã europeia, podem ser identificados alguns 

aspectos, raízes e camadas dessa cultura mais em evi-

dência na vida e obra de Amato Lusitano (João Rodri-

gues de Castelo Branco, 1511-1568).

A cultura europeia foi-se plasmando em sucessivas 

camadas e adquirindo organização e hierarquia de va-

lores com identidade inconfundível. Umas mais ténues 

e antigas como as camadas culturais celtas, orientais, 

norte-africanas; outras de racionalidade mais vigoro-

sa como a judaica e a grega, hierarquizadas e agluti-

nadas pelas crenças cristãs e valores do Antigo e do 

Novo Testamento, em calda cultural do mundo latino-

romano.  Como  disse  Bento XVI  aos deputados do 

Bundestag em Berlim no dia 22de Setembro de 2011: A 

cultura e identidade da Europa     «nasceu do encontro 

entre Jerusalém, Atenas e Roma, do encontro entre a 

fé no Deus de Israel, a razão filosófica dos Gregos e o 

pensamento jurídico e organizativode Roma».

   Na Idade Média a cultura da Europa assimilou  al-

guns  contributos da filosofia grega, “arabizados” por 

alguns escritores de tradição árabe.  Nos séculos  XV 

e XVI a cultura europeia  foi enriquecida pelo  espíri-

to das descobertas; integrou  enxertos e contributos e  

numerosos conteúdos  explorados e aportados de fora 

da Europa que Amato soube  integrar na sua pharma-

copeia. Foi este o caldo de  cultura europeia  em que 

Amato Lusitano se moveu, se apropriou e enriqueceu 

com o seu humanismo éticos

  

Enriquecimentos  da modernidade e  desvios   
Posteriormente toda cultura europeia veio a in-

tegrar  o processo enriquecedor  dos contributos da 

racionalidade científica deu-se um enriquecimento in-

findo da cultura europeia; e pelos aspectos corrosivos 

dos racionalismos ideológicos positivistas  de conflito 

hostil iniciou-se a tentativa ateia de uma Europa em 

conflito religioso cultural em processo continuo, vota-

do ao fracasso. O ideológico a-racional  tarda em dar 

 “Amato Lusitano, homo europeus: 
Expoente Cimeiro da Cultura Europeia 

Judaico-Cristã no século XVI

Aires Gameiro*

lugar decisivo à racionalidade  científica e à hierarqui-

zação de valores que reduza essa  cultura de conflito 

hostil1. Alguns aspectos da cultura  na Europa nos  últi-

mos duzentos anos  podem ser vistos como traição aos 

valores éticos de Amaro Lusitano.

Três desvios pós- Amato Lusitano na cultura europeia
• Racionalismo positivista: os valores e  crenças 

transcendentes são rejeitadas como irracionais, ou 

subordinados ao processo experimental , empurrados 

para a esfera privada e hostilizados em conflito per-

manente;

• O “nacional-socialismo”  (nazismo) que rejeita a  

cultura judaico-cristã (nazismo)  com regresso  à “bar-

barie germânica” ( R. Baumgartner cit. Por J. Ratzinger, 

1979, 2011); 

• Ideologia marxista em que há um regresso a uma 

“fé/esperança” messiânica pré-judaico-cristã, a um 

messias sem Deus , o proletariado. Deposita  esperan-

ça  ideológica  baseada na razão positivista e “cientís-

mo ateu”  e na supressão total da cultura cristã. 

• Alguns aspectos da cultura  na Europa nos  últimos 

duzentos anos , desde  1789, podem ser vistos como trai-

ção aos valores ético-humanistas de Amato Lusitano.

• Em Resumo ( cf Frederich Wlhelm Bracht 1979 cit. 

J. Ratzinger, 1979 e 2011):

• Na cultura  que Amato Lusitano viveu e defendeu: 

o Summum Bonum é Deus

• Na cultura tentada em 1789: o Summum Bonum 

é a nação; 

• Na cultura tentada nas revoluções de 1848 (em 

especial a marxista): o Summum Bonum é o proletaria-

do e a revolução mundial. 

Amato Lusitano homo europeus
Os traços fundamentais da cultura judeo-cristã eu-

ropeia na sua fase do período áureo das descobertas 

estão presentes na vida e obra de Amado Lusitano. O 

sua cultura abrangia  as dimensões  da geografia, lín-



110

guas, filosofia, botânica, medicina, religiões, conflitos 

ideológicos, valores éticos e morais. Amato Lusitano 

moveu-se e promoveu a cultura europeia como verda-

deiro Homo europeus e grande humanista.

1 Pelas áreas  geográficas europeias percorridas
Moveu-se em variadíssimos espaços geográficos 

desde que nasceu em Castelo Branco em 1511, viveu, 

estudou e trabalhou. Percorreu os espaços geográficos 

europeus mais significativos do século XVI: Portugal, 

Espanha, Países Baixos, Itália, Balcãs, Grécia/Turquia. 

Neste peregrinar  Amato vivenciou  quase todas as  sub-

culturas da grande Europa do seu tempo desde a lusi-

tana,  espanhola,  flamenga,  latina-italiana, balcâni-

ca, grega até às portas  da turca  e árabe. Em Portugal  

Amato  percorreu algumas cidades de Évora, Estremoz, 

Santarém, Guarda tendo exercido clínica algum tempo 

em Lisboa.

1511 – Nasce em Castelo Branco João Rodrigues.

1533 – João Rodrigues de Castelo Branco, conclui 

o Curso de Medicina, na Universidade de Sala-

manca. 

1533/1534 – Vive e exerce em Lisboa Parte para 

Antuérpia.

1534/1541 – Vive em Antuérpia 

1536 – Publica o seu primeiro livro o «Index Dios-

coridis». 

1541/1547 – É professor na Universidade de Fer-

rara. Encontra João Baptista Canano.

1541 – Inicia a escrita da 1.ª Centúria.

1547/1555 – Passa a viver em Ancona, território 

dos Estados do Papa

1555/1556 – Muda-se para Pesaro, mas durante 

pouco tempo. 

1556/1558 – Vive em Ragusa, hoje Dubrovnik

1556 – Escreve a 6.ª Centúria (Ragusina).

1558/1568 – Vive em Tessalónica, hoje Salónica 

1561 – Escreve a 7.ª e última Centúria.

1568 – Morre em Tessalónica, de peste. 

Haveria ainda   que referir as áreas geográfica que 

não percorreu mas de que fala por contactos e infor-

mações indirectas, principalmente das terras das des-

cobertas

2 Pelas línguas europeias faladas e escritas
Amato Lusitano viveu sucessivamente em Castelo 

Branco, Salamanca, Lisboa, Antuérpia, Ferrara, Anco-

na, Pesaro, Ragusa (Devrovnik) Tessalónica (Salónica).

Em relação à cultura latina bastará recordar que 

toda a sua obra foi escrita em latim, mas foram os mé-

dicos e autores gregos e latinos que lhe servem de re-

ferência nos conhecimentos e nos termos, e ainda os 

árabes intermediários desses conhecimentos, como 

Avicena. As raízes da cultura grega, hebraica, árabe 

e egípcia da medicina experimental eram dimensão  

integrante quer da cultura europeia quer  da que ele 

cultivou e divulgou.  No Index Dioscóridis (1536) e nas 

Centúrias de curas medicinais mostra dominar a língua 

grega, latina, hebraica, árabe, além do português, es-

panhol, francês, italiano e alemão (e flamengo?).

3 Pelos conhecimentos exímios de arte médica 
em vigor na Europa

Mas não se limitava às línguas; movia-se nos res-

pectivos conhecimentos e de forma excelente nos co-

nhecimentos e técnicas de medicina vigentes em cada 

um desses espaços geográficos. Exímio na medicina, 

farmacopeia …

O campo mais significativo dos seus conhecimen-

tos e valores situa-se na medicina e técnicas medici-

nais de toda a Europa do seu tempo, em especial as 

gregas, latinas, árabes e egípcias. 

  

4 Pela variedade e nível dos seus relacionamentos 
culturais europeus

 Os personagens das suas relações são oriundos 

de todos espaços europeus em que se moveu: acadé-

micos, médicos, políticos, homens de Igreja, das sina-

gogas, do mundo muçulmano… Desde uma das mais 

prestigiadas universidades da Igreja, Salamanca…à 

de Ferrara… Amato Lusitano manteve contactos muito 

significativos e notáveis no ensino e prática médica a 

todos os níveis culturais, de ricos e pobres, nobres e 

poderes políticos da Europa de Quinhentos. Moveu-

se igualmente  no caldo da diáspora  judaica europeia 

e em interacções  continuas  com o mundo cristão           

católico e protestante emergente.  Sofreu o impacto da 

Inquisição Portuguesa, Espanhola…

Ao nível profissional dos tratados  relacionou-se 

com a nata de médicos famosos do passado como 

Galeno, Hipócrates, Dioscorides, Avicena, Averrois. E 

com muitos outros seus contemporâneos. A sua preo-

cupação era buscar personalidades da sua confiança, 

do mundo  judaico, católico, de  príncipes e papas; e 

por fim de poderes muçulmanos, na pessoa do Sultão 

de Constantinopola. 

São numerosos os contactos  e relacionamentos de 

primeiro plano com  personagens dos espaços euro-

peus em que se moveu: académicos, médicos, políti-

cos, homens de Igreja, das sinagogas, do mundo mu-

çulmano. Alguns exemplos:



111

• Amigos judeus Beatriz Luna e Josef Nasin, que 

terá conhecido em Antuerpia 

Cosme de Médicis a quem dedica a primeira 

Centúria;

• D. Jacoba dei Monti, irmã do Papa Júlio III que 

tratou em Ancona e de que descreve o tratamen-

to na Cura I da II Centúria;

• D. Afonso de Lencastre comendador-mor de 

Portugal a quem dedica a III Centúria em que diz 

que o tratou

• O Papa Júlio III; Duque de Ferrara, Afonso de 

Este; João Canano 

• Ambrósio Nicandro e António Barberini   cuja 

carta do primeiro ao segundo serve de dedicató-

ria introdutória  à IV centúria;

• D. José de Nassin, hebreu nascido em Portu-

gal, banqueiro; a quem dedica a V Centúria e 

descreve como foi roubado em Ancona pelo co-

missários do Papa Paulo IV e como conseguiu 

re-haver  esta centúria já quase acabada. A VI e 

VII centúrias são também dedicadas  a ilustres 

personagens hebreus de Ragusa e Salónica.

 
5 Pelos conflitos religiosos e perseguições que suportou

Durante as suas deslocações pela  Diáspora judai-

ca viveu experiências, experimentou encruzilhadas e 

conflitos de religião e das culturas das mais variadas. 

As duas expulsões dos judeus: a dos Reis Católicos em 

1492 e a de D. Manuel I em 14972 foram pano de fundo 

adverso,  e terão preparado o terreno em que, passa-

dos cerca de 40 anos, iria ter ocasião de ser acolhi-

do na Europa para saciar a sua curiosidade científica  

e  aproveitar experiências para a sua prática médica. 

Viveu com efeito e sofreu os condicionalismos das ar-

madilhas traiçoeiras e politicamente promíscuas da 

Inquisição. E por ser profundamente religioso e cren-

te da fé judaica monoteísta, grande parte da sua vida 

foi um fugir contínuo às perseguições religiosas logo a 

seguir ao seu curso de medicina; refugiou-se junto de 

espaços do mundo protestante e judaico, católico e 

turco: Antuérpia, Ferrara (Itália) onde foi Professor de 

Anatomia e escreveu a primeira Centúria que dedicou 

a Cosme de Médici, Roma onde foi médico de Júlio III. 

Dali “fugiu” para Ancona, Pesaro. A mudança do Papa  e 

a perseguição dos judeus levou a refugiar-se em Ragusa 

(Duvrovnik), na Dalmácia; e logo em Tessalónica sob a 

protecção do Sultão, onde veio a falecer em 1568 e a 

escrever o testamento do seu juramento ético. Na sua 

vida antecipou as perseguições aos judeus  nos séculos 

futuros nomeadamente as mais  trágicas do século XX.

6 Pela sua fé judaica e respeito das outras crenças
 Podemos dizer que Amato Lusitano foi um crente 

de fé judaica que passou por uma inserção de conveni-

ência na religião  cristã católica. No seu juramento éti-

co afirma a sua fé em Deus, na sua revelação; declara 

a própria integridade religiosa e moral.  Inicia o seu ju-

ramento com um acto de fé hebraica como que a dar o 

mote da motivação espiritual e religiosa da sua clínica: 

“Juro perante Deus imortal e pelos seus dez santíssimos 

sacramentos [mandamentos], dados no Monte Sinai ao 

Povo Hebreu, por intermédio de Moisés, após o cativeiro 

no Egipto…”.

A segunda parte da frase  não está no texto latino 

da edição facsimile do juramento que diz (grafia actu-

al) em tom de praga contra si mesmo:

 “Juro Deu immortale, me nihil prius  aut antiquius in ijs 

meis curationibus duxisse, qua ut illibata  rerum fides pos-

teris traderet; nihil finxisse nihil addidisse, aut commutasse 

ornamenti gratia […] Si fallo, Deum & Raphaelm eius minis-

trum semper iratum habeam, nec quicquam in arte medica 

mihi ad votum succedat…”

Ou seja, “Juro por Deus imortal que nem antes nem 

depois  nas minhas curas fiz alguma coisa que não fos-

se para transmitir a fé ilibada das coisas aos vindouros, 

nem fingi ou acrescentei ou mudei por gosto pessoal… 

Se não é verdade, que Deus e Rafael seu ministro se irem 

contra mim, e ninguém confie na minha arte médica”.

Esta última parte é como que uma praga contra si 

mesmo: “se minto que atraia sempre a ira de Deus e 

de  Rafael o seu ministro e que nada na arte médica me 

corra segundo o meu desejo”. 

De facto Amato Lusitano  abraça  os valores mais  

característicos da cultura europeia do seu  tempo;  

abrange um leque e uma hierarquia dos valores de 

crença pessoal em Deus, de respeito e defesa da li-

berdade religiosa e dos valores morais e éticos mais 

significativos  do século XVI. 

7 Pelos princípios de  bioética que viveu e defendeu
De entre  muitos dos seus valores ético-morais, 

sempre  actuais,  sobressaem os valores religiosos de 

respeito pelas crenças dos seus clientes, como deixou 

no seu Juramento: 

“Sempre tratei os meus doentes com igual cuidado, quer 

fossem pobres ou nascidos em nobreza, sem procurar 

saber se eram hebreus, cristãos ou sequazes da lei ma-

ometana”. 



///////////////////////////////////////////////////////////////////////       \\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\112

Os valores morais e éticos que ajudou a estruturar, 

a que aderiu  com coerência e integridade  pessoal  fa-

zem dele um modelo  de ética pessoal e social para 

o nosso tempo. É certo que ainda não se utilizava o 

termo mas  é um modelo da substância da bioética 

mais genuína.

O seu juramento médico, redigido em latim em Tes-

salónica no ano 5319 da era do mundo  e  1559 da nos-

sa, marcam até hoje um dos núcleos mais significativo 

da cultura judeo-cristã europeia e da ética médica.

Ao repassar alguns dos  princípios éticos e morais  

da sua prática clínica   inclinamo-nos a reconhecer a 

sua personalidade de “Justo”, no melhor sentido he-

braico da Bíblia, e no sentido cristão, um “Santo”.  Ve-

jamos alguns ponto do seus  valores existenciais.

 Declara que não usa a sua profissão para explorar 

os clientes nem os discrimina; trata doentes ricos e 

pobres sem olhar à religião e cultura: “Sempre tratei 

os meus doentes com igual cuidado, quer fossem po-

bres ou nascidos em nobreza”.  E ao  receitar teve em 

conta as possibilidades dos doentes.

Como homem de consciência íntegra: não se dei-

xou corromper pelo dinheiro; não abusou de favores 

aos farmacêuticos. E especifica: “Nunca divulguei o 

segredo a mim confiado”.

Um exemplo da cultura europeia do seu tempo, e  

válida  ainda hoje a nível ético, é  afirmado em três 

práticas  que contrariam três das maiores  feridas éti-

cas da Europa  actual: a eutanásia, a onda abortiva e 

a exploração da dignidade das mulheres, crianças ou 

adultas:

 

“Nunca a ninguém propinei poção venenosa”; 

“Com a minha intervenção nunca foi provocado o aborto”; 

 “Nas minhas consultas e visitas médicas femininas nun-

ca pratiquei a menor torpeza”. 

A dimensão cultural ético-religiosa presente no seu 

juramento ético continua válida e talvez a que tem sido 

mais desrespeitada nos últimos dois séculos da histó-

ria europeia.

Só é de augurar que os 500 anos do seu nascimen-

to marque também a diferença no respeito da cultura 

mais genuína europeia. Muita da sua sabedoria e sa-

ber são intemporais. 

Conclusões
1 - Amato Lusitano ,  judeu  nascido em Castelo Bran-

co,  perseguido, m defensor acérrimo  da dignidade   de 

cada pessoa humana, tornou-se  um  homo europeus, 

um representante  da cultura europeia mais genuína. 

 2 - Amato Lusitano viveu, se formou médico em 

Salamanca, e praticou medicina em Portugal, Antuér-

pia, Ferrara, Ancona, Ragusa (Devrovnik) e Salónica no 

domínio otomano turco em caldo de cultura europeia 

que   enriqueceu com o seu humanismo ético  e a sua 

competência médica exímia

3 - Por ser judeu e perseguido, peregrinou  por  Por-

tugal, Espanha, Países Baixos, Itália, Balcãs, Grécia/

Turquia em Salónica; e por ser médico de competência 

superior falava latim, grego, hebraico,  português, cas-

telhano, alemão, inglês, italiano.

4 Por ser médico  de grande  competência e metó-

dico escreveu  as  sete  Centúrias de Curas Medicinais, 

(casos clínicos) em latim. 

5 E por ser de vida e prática médica íntegra  viveu 

os princípios     éticos na sua profissão e deixou-nos o 

testamento do seu  Juramento ético  que inicia  com um 

acto de fé hebraica como que a dar o mote da motiva-

ção espiritual e religiosa da sua vida e clínica   

6 É exemplo da cultura europeia do seu tempo, vá-

lida hoje a nível ético, pelas três práticas  que contra-

riam três das maiores  feridas éticas da Europa  actual: 

“a eutanásia, a onda abortiva e a exploração da digni-

dade das mulheres, crianças ou adultas. 

“Nunca a ninguém propiciei poção venenosa”; 

“Com a minha intervenção nunca foi provocado o aborto”;

“Nas minhas consultas e visitas médicas femininas nunca 

pratiquei a menor torpeza”. 

Muita da sua sabedoria e saberes são intemporais.  

Biobliografia sumária
Ver os sites:
 http://www.historiadamedicina.ubi.pt/i_biografia.html (3.11.11));
 (Cf www.vidaslusófonas.pt/asvidas.htm)
 e o I e II volume das Centúrias de Curas Medicinais

Notas
1 - Cf. Aires GAMEIRO, “A assistência no quadro da Separação: o confronto dos 
paradigmas do cientismo e os do religioso (Ensaio sobre a cultura-conflito 
hostil entrópica)” in Actas Congresso Internacional Religião, Sociedade e Es-
tado: 100 Anos de Separação. Centro de Estudos de História Religiosa (CEHR) 
Universidade Católica Portuguesa, 13 a 16 de Abril de 2011.  Dia 4, às 15h00 – 
5.º Painel – Balanço historiográfico da relação Igrejas – República: Assistência 
e ensino no quadro da Separação (no prelo).
 
2 - DAMIÃO DE GOES, Chronica d’El-Rei D. Manuel vol. I Biblioteca de Clássi-
cos Portugueses, (volume LIX) Lisboa 1907, p. 55-57 in  Aires GAMEIRO, “ O 
Padre Vieira Defensor da  Ascendência judaica  de S. João de Deus” Actas do 
Congresso Internacional do 3º Centenário do Padre António Vieira, Lisboa,20-
23Nov 1997 (prelo)  e in Aires GAMEIRO,OH, Tempo e originalidade Assisten-
cial de S. João de Deus, Ed. Hospitalidade e Rei dos Livros, Lisboa, 1997, pp. 
393-410.

* Doutor. Investigador do Instituto de Psicologia Cognitiva e Desenvolvimento 
Vocacional, Faculdade Psicologia e Ciências de Educação – Universidade de 
Coimbra (IPCDV da FPCE, UC; Investigador Colaborador do Centro de Estudos 
Interdisciplinares  do Século XX (CEIS20, UC, e do CLEPUL).



\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\//////////////////////////////////////////////////////////////////////////

113

Judaísmo

“O Senhor disse a Abraão: Deixa a tua terra, a tua família 

a casa do teu pai e vai para a terra que Eu te anunciar. 

Farei de ti um grande povo, abençoar-te-ei, engrandece-

rei o teu nome e serás uma fonte de bênçãos. Abençoarei 

aqueles que te abençoarem, e amaldiçoarei aqueles que 

te amaldiçoarem. E todas as famílias da terra serão em ti 

abençoadas” 

(Genesis 12,1-3)

Entende-se por Judaísmo, o fenómeno religioso tal 

como se nos afigura a História do povo judeu, origem 

duma filosofia de vida com a sua cultura intrinseca-

mente peculiar que faz da diferença um meio de luta 

e sobrevivência. Para se compreender o Judaísmo e a 

sua religião, é necessário rever a longa presença iden-

titária da civilização semita, com mais de 4000 anos de 

história, em direcção à Terra de Israel1. O nome bíblico 

mais antigo é “terra de Canaã” (Gn 11.31), conhecida 

em hebraico como Eretz Israel, sagrada para o povo 

judeu desde os tempos primordiais. De acordo com 

a Tora (livro da lei hebraica), a Terra de Israel foi pro-

metida aos três patriarcas2 do povo judeu, por Deus, 

como a sua pátria; possivelmente no início do segun-

do milénio a.C.. A partir do século X a.C. uma série de 

reinos e estados judaicos estabeleceram um controlo 

intermitente sobre a região que durou cerca de cento 

e cinquenta anos para o Reino de Israel, a norte, até 

à sua tomada pelos assírios em 722 a.C. e, quatro sé-

culos para o Reino de Judá, até à sua conquista por 

Nabucodonosor em 586 a.C. e, consequente destrui-

ção do Templo de Salomão (onde estava guardada a 

Arca da Aliança, símbolo da vivência do próprio Deus 

entre os homens) pelos babilónicos. Em 537 a.C. termi-

nado o exílio no Egipto, sob o domínio persa os judeus 

readquirem a liberdade religiosa e alguma autonomia 

política. Em 332 a.C. a Palestina é conquistada por Ale-

xandre Magno, dando início aos Períodos Helenístico 

e Romano (333 a.C.-70 d.C.). Em 140 a.C. a revolta dos 

Macabeus levou ao estabelecimento do Reino Hasmo-

neu de Israel, cuja existência enquanto reino indepen-

O Judaísmo Humanista em Amato Lusitano

João Maria Nabais*

dente durou 77 anos, até à conquista de Jerusalém em 

63 a.C., por Pompeu, o Grande (106-48 a.C.), passando 

a fazer parte do Império Romano.

Pode-se compreender assim, a contínua frustração 

e anseios de emancipação do povo judeu e, também a 

concepção messiânica do reino. Confrontados com a 

contínua invasão e ocupação da sua Terra Prometida, 

pelos vários povos conquistadores, assírios, babilóni-

cos, persas, gregos, selêucida e romanos, os judeus 

procuraram a todo o custo, conservar os seus valores 

religiosos, culturais e étnicos. O monoteísmo é outro 

elemento essencial do Judaísmo, expresso através da 

fé no criador único e da rejeição completa do polite-

ísmo e da idolatria. Deus tem os atributos de trans-

cendência, omnipotência e presciência. Aos homens é 

exigida a santidade através da prática de boas obras e 

atitudes, do dever de justiça e da observação contínua 

dos mandamentos. A consciência de que Israel era a 

nação escolhida por Deus, verifica-se nos escritos rabí-

nicos que apresentam esta eleição como sendo mérito 

de Abraão e dos Patriarcas. Esta consciência de Povo 

Eleito levou o judaísmo  a fechar-se sobre si mesmo e 

a viver em função do seu próprio nacionalismo. Devido 

a isto perdeu-se a consciência do carácter universal da 

judaísmo3 discrimina o gentio - todo aquele herege ou 

bárbaro  sinónimo de pecador que segue uma religião 

pagã, em oposição ao judeu que, só por isso, é justo. 

Também por aqui se percebe a rejeição da mensagem 

do Cristianismo. No judaísmo, a Tora abrange, além do 

Pentateuco, a totalidade das tradições escritas e orais 

que lhe foram acrescentadas pelo correr dos séculos 

mais os ensinamentos rabínicos. O lugar privilegiado 

de culto é o templo; este destina-se à oração, à leitura 

e comentário das escrituras.

Renascimento e Humanismo
O tempo largo que medeia entre os séculos XIV a 

XVI, o Ocidente vive um período de grandes transfor-

mações, sobretudo a nível intelectual, científico e es-

piritual, pois está para breve uma nova visão do mun-

do e do próprio homem. Os pensadores da Renascença 



114

numa tentativa de redescobrir o passado e de retorno 

às origens há muito esquecidas, vão em busca dos 

segredos e escritos dos Antigos, muitos deles autên-

ticas raridades (como os Pergaminhos do Mar Morto4, 

descobertos em 1947) ou, através da pesquisa siste-

mática de documentos, livros e manuscritos a maioria 

abandonados á sua sorte, dispersos pelas bibliotecas 

e arquivos das igrejas e mosteiros pela Europa fora, 

durante um período temporal de mais de mil anos que 

se alarga desde os filósofos da Escola de Alexandria, 

com nomes como Anaxarco e Hipátia, indo até ao sur-

gimento das novas Universidades durante os séculos 

XIV e XV e de escritores que vão privilegiar a escrita 

vernácula nas suas obras como Dante, Petrarca e Boc-

caccio, na Itália do Quattrocento.

 A palavra Renascimento é atribuída ao tratadista 

Giorgio Vasari que a emprega pela primeira vez em 

1550, para comentar o contexto artístico do seu tem-

po. Segundo ele assistia-se a uma rinasciata da Arte. 

Não é fácil estabelecer cientificamente os limites para 

um movimento intelectual e artístico como o Renas-

cimento que cronologicamente tem a sua origem no 

pensamento medieval mas agora em contraposição à 

incensação do sofrimento em vida, como chave para a 

felicidade limite num mundo eterno divino, anunciada 

pelos livros cristãos desse mesmo período. A partir dos 

séculos XIV-XV, a sociedade europeia é desperta para 

um amplo movimento de renovação cultural, o Renas-

cimento5, assente na redescoberta e reinterpretação 

da tradição e cultura clássica greco-romana, através da 

Arquitectura, Pintura, Música, Literatura, História, Ma-

temática, Astronomia e ainda formas tão importantes 

para a estruturação social, como a Filosofia e a Política 

que coincide com o início das grandes viagens de des-

coberta e exploração marítima. Com o século XV a Eu-

ropa põe-se em movimento, agitada por diversos avan-

ços e convulsões sociais, diferentes na essência, mas 

que apontam para um novo tempo histórico - a Idade 

Moderna, como são, o Humanismo, o Renascimento, a 

Imprensa e a saga dos Descobrimentos que vão ajudar 

a implantar o Reino dos Homens aqui na Terra. No que 

toca às Letras, de princípio com Petrarca e Boccacio, 

este movimento vai tomar a designação de Humanis-

mo Renascentista. Sob o impulso destas novas influ-

ências, as divinae litterae deram lugar à humanae litte-

rae, de onde derivou o termo Humanismo. No entanto 

há várias interpretações de Humanismo, mas sempre 

reconhece o homem como primaz, detentor dum espí-

rito nobre e sublime.

Muitas vezes confunde-se Renascimento e Huma-

nismo. O Humanismo6, de modo geral, constitui e per-

faz historicamente toda a primeira fase do Renascimen-

to, o designado primeiro Renascimento. Já a primeira 

manifestação do Renascimento respeita precisamente 

a reivindicação da dignidade da humanitas e o prima-

do do Homem na cidade terrena com a descoberta dos 

valores essenciais que o afectam e há muito o preocu-

pam. No entanto, o assalto e saque de Roma em 1527 

pelas tropas luteranas amotinadas do Imperador carlos 

V, constitui um duro revés contra a essência do Huma-

nismo. Em 1536 morre o príncipe dos humanistas, Eras-

mo de Roterdão defensor do pensamento inerente ao 

Humanismo cristão. Se associarmos a uma nova men-

talidade saída do Concilio de Trento (1545-1563) que dá 

origem à Contra-Reforma, preconizando uma renovada 

concepção restritiva de mentalidades em defesa do 

cristianismo, como que um regresso à sua génese que 

coincide grosso modo com o termo do primeiro renasci-

mento ou do Humanismo propriamente dito. 

O segundo Renascimento, para o pior e melhor, 

ganha a sua autonomia, ao adoptar as novas concep-

ções revolucionárias do heliocentrismo de Nicolau Co-

pérnico, do pensamento panteísta de Giordano Bruno, 



115

a coragem reivindicativa de Giovanni Campanella, as 

descobertas cientificas de Galileu Galilei, entre mui-

tos outros avanços da nova ciência preconizados por 

homens imbuídos de um novo pensamento filosófico, 

científico, religioso e cultural que querem cortar de vez 

com a tradição escolástica medieval. Não houve um 

humanismo mas vários humanismos e sobretudo hu-

manistas. Mais arcaico é o termo humanista (umanisti) 

que aparece na Itália, no fim do século XV. O primeiro 

a referir-se dessa forma na língua portuguesa foi João 

de Barros no Espelho de Casados, publicado em 1540. 

A palavra Humanismo foi empregue pela primeira vez, 

nos princípios do séc. XIX, pelos intelectuais alemães 

para definir a teoria das ciências da educação, na qual 

se dá competência aos estudos clássicos.

No século passado foram muitos os contributos 

da historiografia e da filologia, no que concerne à his-

tória do Humanismo, desde os estudiosos que vêem 

no Renascimento o inicio duma ruptura em relação ao 

pensamento medieval, até os mais isentos que optam 

por uma continuidade culturalmente diferenciada. A 

noção de Humanismo assim como de Renascimento 

ficaram definidos pela historiografia positivista de Oi-

tocentos, com intelectuais como George Voight, Jules 

Michelet, Jacob Burckhardt7, inspiradores de novas li-

nhas de pensamento de acordo com grupos conceptu-

ais emergentes. O conceito de povos8 aproxima-se do 

que entendemos hoje por civilização. Já Eugenio Garin, 

filósofo e historiador italiano do século XX, revolucio-

nou o pensamento filosófico, com novas abordagens 

sobre o Humanismo e a história cultural da Renascen-

ça. O Humanismo com antecedentes na Grécia Antiga 

está no cerne de períodos de grande avanço no mun-

do Ocidental, como o Renascimento e o Iluminismo. 

A palavra humanismo deriva do latim humanus, que 

significa “humano”. Podemos definir brevemente um 

humanista como alguém cuja visão espiritual do mun-

do confere grande importância, à vida e ao valor do ser 

humano. O conhecimento torna o homem mais huma-

no pelo que lhe revela sobre a sua natureza e condi-

ção. Paralelamente a esta dimensão, está em curso 

um debate filosófico, teológico, científico e literário 

que atinge os círculos intelectuais, as universidades e 

os centros de cultura de toda a Europa; são exemplos 

de grandes vultos desse tempo: Erasmo, Rabelais, 

Montaigne, etc., tendo como antecedentes Nicolau de 

Cusa, Pico de Mirandola. O homem passa a ser o per-

sonagem principal, a medida de todas as coisas, o mo-

tivo central do seu interesse e com isso vai orientar o 

seu destino com a ajuda do pensamento, imaginação e 

confiança no arrojo e labor da obra nova que está pau-

latinamente construindo, reinventando-se a si próprio.

Em Portugal
“… É necessário unir a Medicina à Filosofia e a Filosofia à Medicina, porque 

o Médico Filósofo é igual aos deuses … “

Hipócrates (Sobre a Decência)

O contributo dos judeus portugueses para a história 

de Portugal e o seu papel num Mundo novo até aí des-

conhecido é manifestamente enorme. Por um ou outro 

motivo, a sua contribuição para o incremento da ciên-

cia náutica desde o tempo inaugural dos descobrimen-

tos, há mais de quinhentos anos, vai implicar o avanço 

decisivo para o início da globalização tal como hoje a 

entendemos e ajudar ao incremento futuro, irreversível 

da economia mundial. O papel preponderante dos se-

farditas na medicina e em muitas outras áreas, o exem-

plo da imprensa, é por todos reconhecido. O século XVI 

considerado por muitos historiadores, o século de ouro 

português9, é um tempo de antinomias e extremos no 

nosso país. Entre outros motivos, acontece a epopeia 

dos Descobrimentos e Conquistas, com o incremento 

do conhecimento científico necessário à prática da na-

vegação em alto-mar, um acto maior nos destinos do 

Ocidente e no futuro global do mundo tal como hoje o 

conhecemos10. Igualmente, temos a presença de um 

número impressionante de personalidades, em várias 

áreas do conhecimento que se projectam indelevel-

mente além fronteiras (situação ímpar na nossa já lon-

ga história de quase 900 anos), a começar pela Íncli-

ta Geração que Luís de Camões tão bem caracteriza e, 

muito em especial, a medicina judaica portuguesa ou 

de ascendência semita, como são os cristão novos que 

se consegue projectar ainda nos séculos seguintes. Se 

não houvesse outras razões, estas duas seriam mais 

que suficientes. A eles se deve a emergência e a con-

solidação dum pensamento de patriotismo e de nação, 

em que o uso comum na escrita da língua portuguesa 

se acentua ao longo de todo o século XVI. O século de 

ouro português contém por certo, a nossa mais rica eli-

te de médicos e filósofos, de heróis a navegadores, de 

cosmógrafos e pilotos, de escritores a poetas, de santos 

e apóstolos, de soldados e aventureiros que podem ri-

valizar com qualquer outra nação de qualquer tempo da 

História. Quem parte ao encontro do novíssimo ambien-

te cultural, além-fronteiras, em cidades como Salaman-

ca, Bolonha, Paris ou Pádua torna-se um porta-voz das 

novas correntes de pensamento no nosso país. Damião 

de Góis foi certamente o caso mais expressivo, mas há 

que recordar nomes importantes como Jerónimo Osório, 

André de Resende, e os médicos de Quinhentos, Antó-

nio Álvares, Luís de Lemos, António Luís, Leão Hebreu, 

Garcia Lopes, Garcia de Orta, Pedro Nunes, Amato Lusi-

tano, Cristóvão da Costa, Francisco Sanches, Jerónimo 

de Miranda, Rodrigo de Castro, Henrique Jorge Henri-



116

ques, paradoxalmente, quase todos estão catalogados 

no Inventario de la Ciencia Española, de Menendez Pe-

layo, apesar de serem dos grandes valores intelectuais 

da ciência portuguesa, situação que infelizmente se 

reporta por não ser única. Entre muitos outros, também 

estão Pedro Nunes, Sá de Miranda (regressado de Itália 

vai recriar uma nova estética, ao introduzir o soneto, a 

canção, a sextina, os versos de dez sílabas e divulgar 

a poesia de Petrarca) e o próprio Camões. A partir do 

momento em que o livro impresso, em letra de forma, 

ultrapassa as fronteiras, os mais importantes humanis-

tas italianos começam a ser lidos e conhecidos por cá. 

O reinado de D. João III marca o apogeu do Humanismo 

em Portugal, mas assinala igualmente, o seu declínio, 

já que a alma desta mudança vai levar a profundas ten-

sões contra um ambiente de intolerância religiosa e de 

cerceamento das liberdades de pensamento. 

O Concílio de Trento e a Contra-Reforma vieram a 

marcar definitivamente a cultura portuguesa a partir 

de meados do século XVI, impondo parâmetros e re-

gras restritas à actividade cultural, que passa a alinhar 

com as normas da Igreja Católica. O século XVI vê sur-

gir o Tribunal do Santo Ofício ou mais comummente a 

Inquisição que aqui será instituída em 1536. A Contra-

Reforma11 ou reforma católica irrompe em contraponto 

ao surgimento da intolerância religiosa – em particular 

com o protestantismo de Lutero e o radicalismo de Cal-

vino, que vai alastrar e devastar a Europa até meados 

do século XVII.

O Humanismo em Amato12

Um dos princípios básicos da Filosofia Humanista é 

que cada ser humano tem algo de único e valioso que 

o enobrece dos demais e que deve ser valorizado. O 

verdadeiro Humanista é alguém tolerante, que realça a 

diversidade e a diferença existentes em cada indivíduo. 

Talvez por isso, não nos podemos esquecer de figuras 

precursoras eminentes em Portugal, como são: San-

to António, Pedro Hispano ou Papa João XXI, D. Dinis, 

D. Pedro, o Infante das Sete Partidas, D. Duarte, D. 

Afonso V, etc.. Com eles o país irá dar os primeiros 

passos no sentido do Humanismo. Portugal tem na 

sua história vários exemplos de grandes humanis-

tas: Diogo Pires, distinto poeta eborense; Salomão 

Usque (ou Duarte Gomes), André de Resende, Diogo 

de Teive, Manuel Álvares, António Ferreira, Diogo de 

Gouveia e os sobrinhos António e André de Gouveia 

que a convite de D. João III dirigiu o Real Colégio das 

Artes e Humanidades, em Coimbra e muitos outros, até 

hoje sujeitos a alguma deslembrança. Todos eles apon-

tam para o homem moderno - através dos avanços da 

ciência e da técnica que passam a ser extensões de si 

mesmo, que vai alargar a sua visão e a capacidade de ir 

mais longe para um melhor conhecimento da natureza 

e logo optar por uma distinta mas decisiva compreen-

são do universo. O que o novo homem vê e faz, alterará 

de forma definitiva o destino da humanidade. Em 1510, 

nasce em Lisboa, Beatriz de Luna, de nome judaico 

Grácia Nasci, notável argentária e protectora dos ju-

deus que vai seguir a sua diáspora no exílio, uma er-

rância semelhante à de Amato. É uma das raríssimas 

mulheres a conseguir sair do anonimato e a caminhar 

na galeria dos notáveis numa sociedade até agora do-

minada pelos homens. Amato, a par de Garcia de Orta e 

Francisco Sanches são justamente considerados os má-

ximos expoentes da Renascença Médica, em Portugal13. 

Apesar disso são obrigados ao desterro involuntário, 

pela sua qualidade de gente da nação, pois a questão 

judaica começa a ser um problema social candente no 

plano político-religioso e económico, a partir da déca-



117

da de trinta de quinhentos, logo após a imposição, em 

1536, da Inquisição em Portugal, no reinado de D. João 

III.  Mesmo assim vão continuar a desenvolver nos vá-

rios lugares e países de acolhimento um papel decisivo 

no humanismo, pela sua arte, cultura, cosmopolitismo 

e sempre que possível na ajuda aos conterrâneos mais 

desfavorecidos, apesar da sentida frustração e tristeza 

pela lonjura da pátria. Amato Lusitano (1511-1568) como 

todo o verdadeiro humanista é versado no conhecimen-

to das línguas eruditas: latim, grego, hebraico e árabe. 

Poliglota emérito das línguas vivas: castelhano, francês, 

italiano, alemão, inglês, turco além do português que 

lhe permite uma forte preparação e um franco domínio 

da história e da cultura tanto dos antigos como do seu 

tempo que vão servir de alicerce para uma obra rica de 

amadurecimento intelectual. Amato sempre corajoso e 

determinado naquilo que se propõe a si próprio, ao op-

tar por uma vida solitária de caminheiro, sem tempo ou 

vontade para construir uma família tradicional, é o pa-

radigma de um profundo humanismo literário e médico. 

1 De materia medica de Dioscórides15, publicado em 

Antuérpia, em 1536. O segundo livro de comentários ao 

mesmo tratado, In Dioscoridis anazarbei de materia me-

dica, sai do prelo, em 1553, na cidade de Veneza capital 

da Sereníssima República.  

As Centuriae Medicinalis (Centúrias de Curas Médicas, 

publicadas de 1551 a 61) é a maior e mais célebre obra 

de Amato dividida em sete volumes, um legado maior, 

valioso repositório de observações médico-cirúrgicas de 

casos clínicos, terapêuticas e conselhos médicos reve-

ladores da Arte Médica, do século XVI, em Portugal e na 

Europa. Vive uma vida intensa de ciência, sendo um dos 

mais ilustres representantes da medicina do século XVI, 

o século do advento da ciência moderna. 

Amato Lusitano, tal como o poeta humanista Diogo Pires, 

a filantropa Grácia Nasi e muitos mais, acabam os seus 

atribulados dias nos territórios do Sultão da Turquia16. 

Amato (verdadeiro homem da Renascença, clínico eru-

dito, investigador, cirurgião, urologista, anatomista - 

observou pela primeira vez as válvulas da veia Ázigos, 

o que vai ajudar ao estudo da circulação do sangue -, 

foi o primeiro a analisar cientificamente a botânica pe-

ninsular), como muitos outros médicos coevos cultivam, 

em simultâneo com a medicina, a filosofia, a história 

natural, a cosmografia, matemática, astrologia, a ciência 

náutica, numa ânsia sem precedentes de saber e conhe-

cimento. O sociólogo e pensador Alain Touraine descre-

ve os diferentes elementos filosófico-políticos que vão 

abrir as portas à modernidade e nela se integram, como 

uma revolução do homem esclarecido tal como Amato 

Lusitano se inscreve, contra a tradição, a sacralização da 

sociedade e a submissão à lei natural da razão.

Notas
1 - Ainda em 1996, se recordaram os três mil anos da fundação de Jerusalém 
quando David a conquistou e fez dela a capital do Reino Unido de Israel e Judá 
(c. 1000 a.C.), evidenciadas por recentes escavações arqueológicas que dão 
crédito à narrativa bíblica. Hoje, continua a ser o centro espiritual e temporal 
da nação judaica.
2 - Os patriarcas (em hebraico, תובא pais) é o nome dado a Abraão, Isaac e 
Jacob, as três grandes personalidades que teriam sido ancestrais dos judeus 
e fundadores do judaísmo. O período em que viveram é conhecido como pe-
ríodo patriarcal.
3 - Para além da convicção duma divindade única e indivisível, o judaísmo 
inclui um a série de preceitos éticos e morais que abrange todos os aspectos 
da vida do dia-a-dia, desde a higiene, o comportamento individual e social, à 
justiça e igualdade perante Deus e a lei.
4 - São textos religiosos descobertos entre 1947 e 1956 na região de Khirbet 
Qumran, nas margens do Mar Morto e compõem a versão mais antiga da Bíblia 
conhecida.
5 - O Renascimento é um período de renovação científica, literária e artística, 
iniciado no séc. XIV, nas ricas e poderosas cidades-estados do norte de Itália, 
como Florença, Roma, Veneza e Milão mas continuado através dos séculos XV-
XVI e que no plano estético, tem por fundamento a reprodução dos modelos 
da Antiguidade clássica greco-romana.
6 - Movimento que se produziu no Renascimento por reacção contra a escolás-
tica e por um regresso às letras, às artes e ao pensamento dos antigos.
7 - A noção de renascimento, tal como hoje se entende, surge a partir 1867 
com o livro de Jacob Burckhardt, A Cultura do Renascimento na Itália onde ele 
aí define, ser uma época de descoberta do homem e do mundo.
8 - Também Antero de Quental no seu texto Causas da decadência dos povos 
peninsulares, nos últimos três séculos, a palavra povos pode ser bem substi-
tuída, sem alterar o conceito discursivo por civilização. Para este atraso An-
tero refere duas razões primordiais, o Catolicismo e as Inquisições Ibéricas. 
A Inquisição foi por cá, paradoxalmente, implementada no Século de Ouro 
português de Quinhentos.
9 - Designação dada durante uma época muito específica do Renascimento 
português que não se tornará a repetir em toda a nossa história; para alguns 
apenas um mito para alimentar a identidade do nosso imaginário cultural nos 
últimos quinhentos anos.
10 - Um exemplo significante é Thomas More (um dos maiores construtores 
do humanismo, essa outra cultura do renascimento) que na sua obra Utopia 
(1516), escolhe para narrador dos utopianos e das suas qualidades, um mari-
nheiro português de nome Rafael.
11 - A Contra-Reforma é um movimento religioso, intelectual e político, de com-
bate aos efeitos da Reforma protestante, levado a cabo pela Igreja Católica, a 
partir de meados do século XVI e continuado até à primeira metade do século 
seguinte.
12 - A partir do século XV, o patronímico Amato começa a ser frequente entre 
judeus de algumas comunas como é o caso de Castelo Branco. Garcia de Orta 
a ele se refere Nos Coloquios dos simples e drogas he cousas medicinais da In-
dia, como “Amato Lusitano” no Colóquio Décimo Quinto da Canela, possivel-
mente terá sido o primeiro autor de língua portuguesa a usar a forma Amato, 
hoje normalmente empregue pela tradição literária e historiográfica. 
13 - O Renascimento médico europeu vai ter como principais expoentes: Pa-
racelso (1493-1541), Andreas Vesálio (1514-1564), Ambroise Paré (1517-1590), 
William Harvey (1578-1657).
14 - Os seus comentários inscrevem-se no chamado movimento humanista, 
de regresso à pureza da matriz dos textos da Antiguidade Clássica, de que o 
tratado de Dioscórides é paradigma.
15 - Pedánio Dioscórides (circa 40-90 d.C.) foi um autor greco-romano, consi-
derado o fundador da farmacognosia (estudo científico das drogas aplicadas 
nos medicamentos, sua origem, composição química, aplicação, etc.) através 
da sua obra De materia medica, a principal fonte de informação sobre drogas 
medicinais desde o século I até à Idade Moderna.
16 - O Império Otomano torna-se uma das regiões de melhor e maior acolhi-
mento, aos judeus sefarditas exilados desde a sua expulsão de Espanha em 
1492 e de Portugal em 1497. Salónica onde Amato viveu os últimos nove anos, 
é um centro primacial para os novos imigrantes.

* Médico pediatra, poeta, ensaista, investigador.



\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\//////////////////////////////////////////////////////////////////////////

118

A fama dos médicos judeus, na Beira, vinha de lon-

ge. Na Covilhã, a Mestre Goleima Guedelha, cirurgião 

do Infante D. Henrique, foram concedidos favores, por 

D. Afonso V: à permissão para andar em besta muar 

de sela e freio, o mesmo monarca soma a licença para 

exercer cirurgia, apesar de ter impedido, anteriormen-

te, que físicos ou cirurgiões judeus pudessem prati-

car tais ciências. O cirurgião Mestre Judas, em 1471, 

recebe idênticos privilégios1. Eram médicos próximos 

de nobres a quem tratavam da saúde e que eram con-

templados com benesses. É certo que os privilégios 

podiam sempre ser alterados, que o prazo de validade 

das deliberações reais era incerto e, no quotidiano, ao 

judeu restava procurar a estabilidade possível, num 

mundo que sabia instável.

Mas também se presumem as vantagens que ad-

vinham para o médico judeu e para o doente, do su-

cesso duma cura. O médico garantia a segurança de 

sua vida e a qualidade da vida do paciente. Discípulos 

de Hipócrates perseguiam a perfeição, porque o insu-

cesso de um tratamento podia significar o semear de 

ódios que, em terra alheia, deveriam evitar a todo o 

custo...

Também José Vizinho2, o físico e astrólogo de D. 

João II, tem raízes na Covilhã, andou por Castelo Bran-

co, curou pela Beira. Autor das Tábuas de declinação 

solar para o Regimento do astrolábio, e da tradução 

do hebraico para latim do Almanach Perpetuum de 

Abraão Zacuto, para validar o seu astrolábio deslocou-

se, em 1485, à Guiné, para aí “medir a altura do sol”. 

Membro do conselho de cosmógrafos contribuiu para 

o sucesso de navegadores, como Bartolomeu Dias, 

que viria a dobrar o cabo das Tormentas.

Mestre Abraão Abenassel, em finais do século XV, 

mora na Covilhã, e recebe “autorização para exercer a 

arte da física, a pedido do concelho, fidalgos da casa 

real e alcaide; sabe fazer medicamentos e cura muitos 

doentes, embora não seja letrado”3.

Em meninos, a todos tinham ensinado que um ju-

deu deve estar sempre pronto para partir! Frequenta-

vam, desde os 6 anos, as escolas, aprendiam com os 

rabinos a doutrina e a história do povo, em hebraico, 

a língua sagrada. São os mestres, os guias espirituais 

da comunidade que, embora não tenham uma comu-

nicação privilegiada com Deus, interpretam, deba-

tem, explicam a sagração da vida e do tempo pelo 

povo escolhido.

O desejo de pacificação do reino, o anseio de pos-

suir a coroa peninsular e de satisfazer as exigências 

dos Reis Católicos, para contrair matrimónio com D. 

Isabel, justificaram a publicação do Edito de expul-

são, por D. Manuel, em 1496.O monarca sabe, porém, 

que o saber e o poder económico judaicos são impres-

cindíveis para a prossecução das viagens marítimas. 

Concede, por isso, em 1497:

“Dom Manuell per graça de Deus rey de Purtuguall e dos 

Alguarves daaquem e daalem mar em Afryca senhor de 

Guynee.

A quamtos esta nosa carta virem fazemos saber que se-

mtymdo nos por serviço de Deus e nosso e bem e acrece-

mtando de nosa samta fee catolica e assy por fazermos 

merce aos judeus que sam comvertydos e se converte-

rem e tornarem a dita nosa samta fee catolica nos praz 

de lhe outorguarmos estas cousas que se ao diamte se-

guem.

Cinco médicos Beirões 
e a conversão forçada

Maria Antonieta Garcia*



119

Prymeiramemte nos praz da feitura desta nosa carta a vin-

te annos prymeiros seguintes se nam tyre emqueryçam 

contra elles pera livrememte e sem receo poderem viver 

porque em este tempo espidiram os abitos acustuma-

dos e seram comfirmados em a dita nosa samta fee. (...)

E asy nos praz que se nam posa fazer ordenaçam nova 

sobre elles como sobre gemte destimta pois que sam 

convertidos a nosa samta fee.

E asy mesmo nos praz que hos fyssycos e solorgiae 

que sam com(vertidos e) se converterem e nam soube-

rem latim posam ter livros d’artes em abrayco. E isto 

s’emtemdera nos que aguora sam solorgyães e fysycos 

amtes de serem com(vertidos e se) tornarem christãaos 

e noutros nenhuuns nam.

E asy mesmo nos praz de perdoarmos todollos erros e 

crymes que hatte’quy tenham fectos a todos aquelles 

que agu(ora se conver)terem e fycarem christãaos e isto 

nam emtemdera em os que depois vierem de fora a se-

rem christãaos.”4

O prazo de vinte anos será alargado até 1534. 

Além disso, reduz a possibilidade de saída: 

“E de tres portos de seu Regno que lhe pera isto tinha 

assinados, lhe vedou hos dous, e mandou que todos 

se viessem embarcar a Lisboa, dandolhes hos estaos 

pera nelles agasalharem, onde se ajuntaran mais de 

vinte mil almas, e com estas delõguas se lhes passou 

ho tempo que lhe el Rei limitou pera sua saída, pelo que 

ficauam todos captivos”5.

 Obriga ao batismo, os que ficam voluntaria ou 

involuntariamente. Tenta apagar a diferença, mesmo 

com conversão forçada6 (em muitos casos). A maioria 

permanece em Portugal, onde, oficialmente deixara 

de haver hereges. 

Recrudescem, então, os ódios contra aqueles 

que, com a igualdade legal, podiam miscegenar-se, 

sair das judiarias, disputar cargos, profissões, direi-

tos, até então, reservados aos cristãos. Nos pogroms 

de 1504 e 1506 é legível o sentimento antijudaico que 

ignora o alvará de D. Manuel I em que afirma desejar 

que os judeus devem ser bem tratados.

O monarca percebe a ineficácia da lei; entretanto, 

os bens das comunidades e das sinagogas reverte-

ram para o Rei que as vende e doa. Os judeus que 

partem desfazem-se de seus bens imóveis, vendem-

nos ao desbarato... 

Como sói acontecer, a reação à conversão força-

da, para os que ficaram, não foi igual.

Cinco médicos beirões revelam opções por dife-

rentes itinerários religiosos. 

Dies Irae
Vive-se, então, em Portugal, um tempo de ver-

dade única, intolerante. Um país que se empenhara 

nas Descobertas, paradoxalmente muralhava o pen-

samento no interior. Construtor de um Império “...

onde o sol nasce e se põe7 (Camões), tinha acumulado 

“… tantos tesouros para ficar tão pobre”8 (Antero de 

Quental).

A perseguição tinha, a partir da instalação da In-

quisição, em 1536, um alvo preferencial: os marranos, 

ou seja, “os judeus que foram tornados cristãos à for-

ça, mas continuavam a seguir ocultamente os ritos da 

lei velha”9.

Segundo Elias Lipiner, o vocábulo marrano tem 

como étimo mar - anús (baptizados à força) ou Mumar 

anús (convertido à força).10  

Garcia de Resende definia: “(...) são marranos, os 

que marram/ nossa fé, mui infiéis/  batizados/  que 

na lei velha se amarram/  dos negros Abravaneis/  

doutrinados”11.

Mas foi o significado presente em Frei Francisco de 

Torrejoncillo que prevaleceu; em Centinella contra os 

judeos, explica: “(...) por afronta (...) era chamarem-

lhes marranos (...) que em Espanhol quer dizer porcos 

(...): porque entre os marranos, ou marrões, quando 

grunhem, e se queixa algum deles, todos mais aco-

dem a seu grunhido, como assim são os judeus.”12

A conotação pejorativa validou o vocábulo como 

estigma. Práticas e cerimónias judaicas eram clan-

destinas; e, ainda que ocultassem, como podiam, a 

crença que professavam, havia indícios que não esca-

pavam a observadores atentos. Por que os considera-

vam culpados?

Lembramos António José da Silva, o judeu, autor 

do teatro de bonifrates, quando Saramago, persona-

gem de Anfitrião, questiona: 



120

Que delito fiz eu para que sinta

 O peso desta aspérrima cadeia

 Nos horrores de um cárcere penoso,

 Em cuja triste, lôbrega morada,

 Habita a confusão e o susto mora?

 Mas se acaso, tirana, estrela ímpia

 É culpa o não ter culpa, eu culpa tenho

 Mas se a culpa que tenho não é culpa

 Para que me usurpais com impiedade

 O crédito, a esposa e a liberdade?

Na verdade, a partilha de valores religiosos con-

fere às pessoas informação sobre o que são, gera 

uma representação ideal de grupo de pertença, uma 

tradição. Tiveram/ têm o poder de re-ligação, entre 

homens e mulheres que partilham fés e condutas di-

ferentes da maioria. 

Itinerários religiosos

A herança cultural judaica, após o Édito de expul-

são e instalação da Inquisição foi ocultada e apren-

diam, como forma de sobrevivência13, os rudimentos 

do catolicismo. 

Neste contexto, o sincretismo era inevitável. Toda-

via, alguns diziam-se e sentiam-se voluntariamente ju-

deus... e a vontade individual participa na construção 

da identidade. 

Estudos efectuados sobre este grupo socio-religio-

so revela-o detentor duma identidade cultural especí-

fica, ainda que diversificada. Os traços identificadores 

mais evidentes incluem a vivência num universo mar-

ginal, uma história de perseguição (com queimados, 

excomungados, reconciliados); eram seguidores de 

um corpus doutrinário não coincidente com nenhum 

corpus religioso institucional.

Porém, a panóplia de opções individuais a partir da 

conversão forçada integra desde a adesão convicta ao 

catolicismo, à preferência pelo exílio onde retomam a 

prática da lei de Moisés de forma mais ou menos orto-

doxa, ou a abandonam; há ainda os que continuaram 

a judaizar clandestinamente, com graus de adesão e 

de conhecimento diversos da doutrina religiosa, simu-

lando ser católicos no exterior; somam-se os deístas, 

os céticos e agnósticos desencantados. 

Faltando uma instituição reguladora da prática re-

ligiosa, processou-se uma diáspora ideológica, uma 

dispersão das crenças. Mas mantiveram marcas iden-

tificadoras: a par do registo dos testemunhos dos acu-

sados, que afirmam crer e observar a Lei de Moisés 

para a salvação da alma, a criação de mártires14, com 

os condenados à fogueira nos autos da fé, salvaguar-

daram uma cosmovisão essencial, renovaram a sua 

verdade, recriaram uma terra interior. E o Santo Ofício 

ajudou a nutrir15 as diferenças, a promover a constru-

ção de margens entre as fés.

O receio da contaminação de um interiorismo re-

ligioso, em situação de clandestinidade, dominou as 

ortodoxias, em Sefarad e no exílio. Os marranos eram 

pessoas desenraizadas, fruíram a liberdade; confron-

tadas, posteriormente, com o controlo rabínico, algu-

mas aceitaram-no; para outras, o preço da reeduca-

ção, da obediência, da terapia para ascender ao povo 

eleito foi insustentável e mantiveram a sua autarcia 

judaica16. 

A análise do percurso de cinco médicos beirões 

que escolhemos exemplifica diversas formas de res-

ponder à conversão forçada.

Os médicos

Jayme Landmann, em 1993, afirma que “... a medici-

na sempre foi uma profissão favorita entre os judeus”. 

Acrescenta: “... cerca de 25% dos Prémios Nobel de 

Medicina pertencem aos judeus, que não representam 

sequer 1% da população mundial”17.

Diga-se, porém, com Gugenheim que «…le judaïs-

me ne se laisse pas confiner dans le domaine stric-

tement religieux et moral, qu’-il dépasse infiniment 

les limites de ce que l´on est convenu d´appeler une 

«religion», mais qu´il embrasse tous les domaines de 

l´activité humaine»18.

Todavia, a preferência pela Medicina, segundo J. 

Landmann, adviria da importância que o judeu atribui 

à vida e à saúde. 

Na verdade, em termos doutrinários, a salvação de 

uma vida humana, justifica a violação de 610 dos 613 

mandamentos19 religiosos codificados por Maimóni-

des, o célebre médico de Córdova do século XIII. 

E se, durante a Idade Média, a Beira foi alfobre rico 

de médicos judeus, também após a conversão, a ins-

tauração da Inquisição, e apesar dela, muitos se tor-

nam célebres. 

Um exercício muito cuidadoso e em alguns casos 

de maior saber por parte de cristãos-novos, cujas re-

des familiares, espalhadas por todo o mundo, permi-

tiam o acesso/intercâmbio a conhecimentos científi-

cos e a técnicas mais avançadas, favoreciam a fama, 

mesmo se a prática médica dos cristãos-novos andas-

se envolvida por uma enorme desconfiança. Que sa-

beres possuíam? Que pactos indiciavam? Deuses ou 

demónios, estes clínicos?

Em Portugal, circulava um escrito dos males que fa-

zem aos cristão velhos. No capítulo 4º, lê-se: 



121

“As sinagogas dos judeus escreveram aos de Portugal 

que se fizessem cristãos e fizessem seus filhos clérigos e 

frades e perturbassem a paz da Igreja e os fizessem juris-

tas e médicos para assim roubarem as fazendas e mata-

rem a seu salvo, e aprendessem todos os ofícios com que 

pudessem ficar senhores das fazendas...” 20

Completam estas acusações o Cap. 9º que refere 

“... o grande número de físicos surgiões e boticarios 

que forão presos pella Santa Inquisição, e outros que 

fogirão, e outros muitos que confessarão por sua culpa 

terem mortos muitos christãos velhos por medicina”. 

Seguem-se 51 nomes; a lista inclui dois médicos bei-

rões que selecionámos para a abordagem da reação à 

conversão forçada:

“N.º. 16 – O físico Amato Lusitano, de Castel Bran-

co, fugio para o grão Turco.

N.º 18 - O físico António Vaz, da Guarda, foi preso e 

sambenitado, e fugio com o sambenito sem mais apa-

recer.”

Acrescentaremos os casos de Simão Morão Pinhei-

ro, Elie de Montalto e de António Ribeiro Sanches. 

I - Amato Lusitano tem via-sacra conhecida: nasci-

do em 1511, médico, por Salamanca, concluído o cur-

so, deixa Castellum album mihi propria patria”, par-

te para Lisboa. Em 1533, foge do país; instala-se em 

Antuérpia, Ferrara, Ancona, Ragusa, Salónica. Esteve 

à cabeceira de grandes intelectuais, foi físico de em-

baixadores, de sefarditas de renome, de cardeais e do 

Papa Júlio III. Em Antuérpia, Amato Lusitano é médico 

de Gracia Nasi da família Mendes. (Na V Centúria re-

fere o doce de rosas com que curou Diogo Mendes). 

Na VI Centúria inclui o Juramento de Hipócrates escrito 

em Salónica, em 1559, e registado com a data hebraica 

de 5319, proclamando a fé judaica.

Outros portugueses andam pela cidade holandesa: 

Diogo Pires médico também, Martin Lopes de Vilano-

va, tio de Montaigne; Damião de Góis, cônsul portu-

guês; Albert Durer o grande artista alemão…

D. Carlos V reanimará a Inquisição; a impressão de 

obras de propaganda da Reforma faz temer o rei. Mas 

Ferrara, a corte do Duque Hércules II, da casa d’Este 

acolhia a nação hebraica lusitana e espanhola. O cli-

ma era de tolerância. A casa d’ Este acreditava nos 

benefícios que podia obter do comércio com os por-

tugueses.

Em Ferrara vivia, então, Duarte Gomes, aliás, Da-

vid Zaboca, médico por Salamanca, poeta e tradutor 

de Petrarca. A tradição cultural da cidade era conheci-

da, Isabella d’Este, filha de Hércules I, era mecenas da 

cultura e da atividade livreira. Outra mulher notável, 

na cidade, era Dona Benvenida Abravanel, ligada ao 

mecenato cultural. Dona Benvenida, após a morte do 

marido, toma em mãos os negócios. Pagava o resgate 

de marranos, apoiava os correligionários. A estada em 

Ferrara marca, por certo, Amato Lusitano; então, em 

casa de Gracia Nasi, contacta com rabinos ilustres, 

estudiosos e mecenas judaicos. Mas em Ferrara, o 

Cardeal Caraffa, mais tarde Papa Paulo IV reorganiza a 

Inquisição, na sequência da Contra-Reforma.

Em 1547, transfere-se para Ancona, segue-se Pesa-

ro, Ragusa... terras a espaços permitidas para a sua 

condição de judeu. Como disse Ricardo Jorge, o ferrete 

judaico obriga-o a calçar as sandálias do judeu errante.

A fuga era a salvação; percorre vários países eu-

ropeus; na Turquia, publica algumas das 7 Centúrias. 

Morre em Salónica, durante uma epidemia de peste, 

contagiado por aqueles que curava.

Clínicos menos inspirados encontrarão nos relatos 

de Amato, a ciência, o saber, a reflexão… num tempo 

em que se travestiam de médico, barbeiros, sangrado-

res, alveitares, benzedores, feiticeiras…

Pioneiro no domínio da epidemiologia, uma área 

temível de muitos tempos, alguns autores fizeram-no 

personagem de narrativas.

 Catherine Clément, por exemplo, no cenário de Fer-

rara, mostra-o médico sábio. Perante o número exces-

sivo de doentes com queixas idênticas, o clínico acon-

selha a população a não beber água dos poços; o que 

outros diagnosticavam como peste devia-se, segundo 

Amato, à ingestão de água. Explicava quem sabia e 

investigava: Quem diz peste diz língua enegrecida ou 

antrazes, com vómitos de sangue. (...) Examinei bem 

os cadáveres e não vi nada disso! São fluxos do ven-

tre, febres malignas, simples bolhas purulentas. Ergo, 

não é peste. Nem por isso se morre menos.  

Em Ferrara, cumpria-se o ditado In Peste Vénus pes-

tem provocat. As pessoas amavam-se furiosamente, 

contagiavam-se. Mas se Amato Lusitano alertava: Não 

bebam água dos poços!, a acusação de gentes da terra 

não se faz esperar: os judeus tinham-na envenenado. 

Amato deixou de ser marrano? Manteve, por certo, 

uma relação menos ritualizada com a religião, mas era 

judeu. 

Os marranos foram, afinal, os precursores de uma 

vivência judaica fora dos quadros e da disciplina comu-

nitária e das normas espirituais do Judaísmo tradicional.

Desempenharam um papel de primeiro plano no 

comércio internacional, organizaram a convivência 

cultural com dois mundos. Representam o mais alto 

nível dos valores culturais e estéticos e morais das 

elites europeias – e mantiveram-se fiéis ao judaísmo.



122

II - Elie de Montalto: o neófito

Entre os judeus portugueses que alcançaram fama 

internacional, lembramos Elie de Montalto, nascido 

também em Castelo Branco, em 1567. Pertencia à fa-

mília Luna de Montalto; terceiro filho de António Aires, 

boticário, e de Catarina Aires, casados em 1563, foi 

batizado na Igreja de Santa Maria a 6 de Outubro de 

1567. Era neto materno de Filipe Rodrigues – irmão de 

João Rodrigues, o Amato Lusitano de quem era sobri-

nho neto – e de Brízida Gomes. 

A família do lado paterno usava os sobrenomes 

de Luna e Montalto. Estudou Filosofia e Medicina em 

Salamanca. Filipe Rodrigues, nome de batismo, casou 

com Jerónima Fonseca que, no exílio, adotará o nome 

de Raquel da Fonseca; era filha de Lopo da Fonseca, 

físico da Rainha D. Catarina e neta de Manuel da Fon-

seca, também médico.

Filipe Rodrigues muda também o patronímico Fili-

pe em Philotheus; na conversão ao Judaísmo ortodo-

xo, juntou-lhe Elias e Montalto. Ficou assim Philotheus 

Eliau Montalto. Teve cinco filhos, entre eles, Moisés 

Montalto médico famoso na Polónia. Parte da família 

foi perseguida pela Inquisição.

 Em 1606, Elie de Montalto está em Paris, e é cha-

mado para curar a aia e irmã de leite da Rainha Maria 

de Medicis, Leonora Galigai; esta italiana e o marido 

Concino Concini dominavam a vida da Corte. Leonora 

adoecera e o Mestre de Perfumes do Rei e da Rainha, 

o português Manuel Mendes (nascido em 1553), cer-

tamente cristão-novo, recomenda-lhe dois médicos: 

Francisco Alvares, marido de sua sobrinha e Filipe de 

Montalto. 

Francisco Alvares não consegue curar Leonora. Por 

isso, quando Montalto passa por Paris, consulta-o. O 

médico verifica que a doente é hipersensível, ansiosa 

e depressiva. Prescreve-lhe uma dieta, calma, solidão, 

distanciamento do marido durante mais de um mês, 

remédios simples, orações e esmolas. As melhoras 

foram reais. Reconhecida, tenta reter Elie de Montalto 

em Paris. Maria de Médicis, Leonora e o marido, Con-

cini, não conseguem autorização do rei Henrique IV; 

consentia os cristãos-novos no reino, mas os judeus 

praticantes não podiam permanecer em Paris. Em 

1607, Elie de Montalto abandona a França por ser ju-

deu; Maria de Médicis recomenda-o ao Grão Duque da 

Toscânia, Fernando I de Médicis.

Em 1609, o nome de Elie de Montalto soa na Inqui-

sição de Lisboa. Um cunhado médico, Tomás da Fon-

seca22, fora preso; em seu poder fora encontrada uma 

carta que mostrava as ligações entre ambos e as pre-

ocupações religiosas judaicas. Confessará tudo, sob 

tortura e é reconciliado no auto da fé de 31 de Julho 

de 1611. Não é esta, de resto, a única carta de Elie 

apelando para a reconversão ao Judaísmo de fami-

liares.

 Depois de Florença, desloca-se para Veneza onde 

se dedica aos estudos judaicos. Converte-se num 

dos mais ardorosos praticantes da lei de Moisés. 

Após a morte de Henrique IV, Maria de Médicis, 

rainha regente, solicita-lhe que regresse a França. 

Desejava os seus serviços médicos. Elie de Montalto 

responde que desejava poder praticar livremente a 

religião judaica”, que tinha recusado grandes ofertas 

que lhe haviam feito em Bolonha, Pisa… e a Primeira 

Cátedra de Pádua. Maria de Médicis obterá do Papa 

Paulo V (Roma 1552 - Roma 1621), uma autorização 

para ter ao serviço, um médico judeu. 

Elie de Montalto pode, assim, praticar o Judaísmo 

na Corte francesa.

Acompanhado pela esposa, filhos e pelo shohet 

Saul Levi Morteira23, chega a Paris, em 1612.

Entre 1613 e 1615, Elie de Montalto desenvolve 

uma atividade religiosa relevante; cria uma escola de 

Estudos Hebraicos e muitos são os marranos que se 

reconvertem ao Judaísmo. 

No final de 1615, a Corte partiu para Bordeaux, 

para o casamento de Luís XIII com Ana de Áustria, fi-

lha de Filipe III de Espanha. Montalto acompanha a 

rainha regente. Faleceu no regresso, a 19 de Feverei-

ro, em Tours. 

Por ordem de Maria de Médicis, o corpo de Montal-

to é embalsamado e levado para Amsterdão por José 

de Luna, parente do falecido, e por Saúl Levi Mortei-

ra. É enterrado no cemitério de Oudekerk, comprado, 

na altura, pela comunidade judaica. 

Sob a proteção de Maria de Médicis teve tempo 

e dinheiro para escrever a sua principal obra médica 

“Archipathologia : in qua internarum capititis affec-

tionem, essentia causae signa, praesagia, & curatio 

accuratißima indagine edisseruntur”, obra pioneira, 

no domínio das doenças mentais. A obra é publicada 

em 1614 em latim, e dedicada a Maria de Médicis.  

A obra adquiriu fama na Europa; todavia, em Por-

tugal não há quaisquer exemplares. A Montalto, os 

inimigos não perdoaram o seu proselitismo judaico. 

Citado por médicos nacionais e estrangeiros, no âm-

bito da Psiquiatria, mantém-se um ilustre desconhe-

cido, para a maioria das pessoas do país que o viu 

nascer.

Ao contrário de outros médicos que se exilaram, 

mas não abraçaram a religião judaica institucional, 

Montalto instruiu-se na doutrina da lei de Moisés e 

tornou-se  neófito fervoroso. 



123

III - António Vaz: preso, condenado e desaparecido

Como os anteriores, este médico pertencia a famí-

lia suspeita da Guarda. Entrou nos cárceres da Inqui-

sição acusado de judaizar; a mulher, Luísa Antónia, 

conheceu igual sorte; de Luís Vaz, irmão de António 

Vaz, os inquisidores reuniam, em 1582, depoimen-

tos suficientes para que o Promotor decidisse passar 

mandato de prisão. O criptojudaísmo confirmava-se, 

era uma religião familiar. Adquirido o uso da razão, 

os diferentes membros eram iniciados em práticas 

possíveis da Lei de Moisés. Havia, porém, comporta-

mentos desviantes, relativamente à ortodoxia todo-

poderosa; as denúncias surgiam, ora para salvação 

das almas, ora como catarse de invejas e iras acumu-

ladas no quotidiano. 

 António Vaz, médico na Guarda, esqueceu o cum-

primento das vulgatas permitidas. 

No texto sobre António Vaz e no depoimento de 

Luísa Antónia que constam no Caderno do Promotor, 

são as orações e o registo de testemunhos de judaís-

mo que despertam curiosidade. Nem uma referência 

a enfermidades, a curas, a insucessos. As denúncias 

privilegiam messianismo do físico da Guarda... uma 

utopia tão irmã do sebastianismo que grassava na so-

ciedade portuguesa, após Alcácer Quibir. 

António Vaz, físico da Guarda, Luísa Antónia di-

ziam/ cantavam/ acreditavam na profecia. António 

Vaz esteve à beira da fogueira. O inquisidor Sebastião 

Vaz notifica-o: “... como ele por suas culpas estava 

relaxado ao braço secular que portanto dispusesse 

de sua alma e olhasse o que cumpria a sua consci-

ência e se confessasse e encomendasse a nós para 

que o endereçasse ao caminho da verdade e tirasse 

a cegueira que tinha em seu entendimento”. A foguei-

ra esperava-o. Sofrer tal martírio para quê? No 21 de 

Janeiro de 1583, com as mãos atadas, opta pela vida. 

Confessa o que os inquisidores querem ouvir, e sabe 

que não peca, quando afirma que “o Espírito Santo 

o alumiara para se tirar da cegueira em que até ago-

ra andara”. Palavras com segredo, estas de António 

Vaz. Invocar o Espírito Santo não era idolatria. A ago-

nia atenuou-se: “... foi mandado desatar e estando 

desatado... confessa os jejuns e a observância da Lei 

de Moisés”. Simulou arrependimento, libertou-se do 

fogo. A pena é, todavia, severa: sambenito e cárcere... 

uma sanção que conduzia à miséria já que o sambe-

nito despertava temores, distanciava solidariedades 

e culpava amigos.

 António Vaz foge, depois de sambenitado, como 

consta na lista. Mudou, por certo, de identidade, para 

poder viver não-se-sabe-onde e ter direito ao seu qui-

nhão de Sonho... Ser médico e livre, bem longe dos 

olhos inquisitoriais.

IV - Simão Morão Pinheiro: preso suportando o in-
sustentável peso do sambenito

Na Beira, vive esta gente suspeita, a conhecer a 

agonia da incerteza, a errância como forma de sobre-

vivência.

Simão Morão Pinheiro é filho de Henrique Morão 

Pinheiro, advogado, e de Marquesa Mendes de Luce-

na, do Fundão; nasce na Covilhã, em 1618. Em 1635, 

estuda Medicina em Coimbra. Percorre, então, um ca-

minho habitual dos estudantes da Beira: segue para 

Salamanca, mas terminará a formação na Universida-

de portuguesa. A Restauração da independência de 

Portugal, a 1 de Dezembro de 1640, fá-lo regressar ao 

país.

Entre 1649 e 1651 exerce Medicina na Covilhã. Não 

escapa, porém, ao Santo Ofício. Ainda se transfere 

para Lisboa e Almada, mas os inquisidores têm olhos 

e ouvidos imensos e Simão Pinheiro Morão conhecerá 

os cárceres, a tortura, juntamente com os irmãos. No 

Auto da Fé em 1668, verá mesmo queimar o pai. Parte 

para o Brasil e fixa-se no Recife, em Pernambuco. Sen-

tenciado a usar o sambenito, sofre a desconfiança, o 

temor e o ódio, às vezes, dos habitantes da terra. Na 

verdade, o uso do hábito penitencial produzia a rejei-

ção e provocava mais medo do que piedade. Ainda 

que pudesse desencadear solidariedade entre mem-

bros da comunidade o contacto era problemático por 

razões que se prendiam com a suspeição que o rela-

cionamento sugeria, pelas cumplicidades que deixava 

presumir. Por essa razão, em 1675, Simão Pinheiro Mo-

rão apela ao Santo Ofício. O texto incluído no proces-

so diz que este médico “...natural da vila da Covilhã e 

residente no Recife de Pernambuco, que ele foi recon-

ciliado segunda vez por diminuto no Auto da fé que se 

celebrou em Lisboa, a 11 de Março de 1668, e em pena 

de suas culpas saiu com o hábito perpétuo e sem re-

missão; depois do que mandou S.A. que Deus guarde, 

promulgar lei que nenhum médico saído penitenciado 

em Auto da Fé, curasse no seu Reino. E vendo-se ele, 

suplicante, em miserável estado sem ter de que se 

sustentar e à sua família, se passou para o Recife de 

Pernambuco, aonde, sabendo os moradores daquele 

Estado do sucesso da sua prisão e a sentença do dito 

Tribunal do Santo Ofício, lhe começaram a fazer várias 

descortesias, tratando-o mal com assobios e afrontas 

públicas, chamando-lhe sambenitado e, em razão de 

trazer o hábito penitencial, se não querem curar com 

ele. Assim padece grandes necessidades, as quais se-



124

rão menos se V. Il.ma lhe fizer mercê dispensar com 

ele, mandando-lhe tirar o hábito...”24

O apelo é atendido. Pouco tempo viverá sem ter de 

sentir a humilhação e distanciamento que o sambeni-

to originava: falece em 1685.

Médico célebre oculta-se num anagrama – Romão 

Mosia Reinhipo – para divulgar a obra que titulou Tra-

tado das Bexigas e Sarampo, impresso em Lisboa no 

ano de 1683.

Outra obra, Queixas repetidas em ecos dos Arreci-

fes de Pernambuco contra os abusos médicos que nas 

suas capitanias se observam tanto em dano das vidas 

de seus habitadores, escrita em Pernambuco em 1677, 

no capítulo quinto descreve, pela primeira vez no Bra-

sil, o transtorno da Mania.

Foi casado com Mécia Ribeiro de Azevedo; o filho, 

Henrique Morão Pinheiro, foi médico da câmara de D. 

João V e Cirurgião-Mor do Reino.

V – António Nunes Ribeiro Sanches: o médico das 
Luzes 

Filho de Simão Nunes e de Ana Nunes Ribeiro, cris-

tãos novos, penamacorenses, como os avós, perten-

cia àquele conjunto de pessoas que expiava um peca-

do original: o de ter nascido em família suspeita, alvo 

preferencial das perseguições inquisitoriais.

 Na verdade, em 1715, o pai, Simão Nunes, apre-

sentou-se na Casa de Audiência da Inquisição de Lis-

boa; mais tarde, foi a vez da mãe e outros parentes se 

seguiram: a família caíra nas malhas do Santo Ofício.

Como era a vida de Ribeiro Sanches? Ouçamo-lo: 

“Aos doze anos sabia a língua latina e muito melhor a gra-

mática: falava a castelhana, sabia a nossa história escrita 

nos Diálogos de Moriz e o que se contém na Cronologia 

Portuguesa de António Carvalho; declamava com aceita-

ção em prosa e em verso castelhano (…) reprove esta edu-

cação que Bacon aconselhava e os PP JJ seguem”.

Ribeiro Sanches guarda outras lembranças da in-

fância. Numa carta escrita em S. Petersburgo, em 1735, 

lemos: 

“Da idade de 13 anos, saí da escola latina, e como a 

inclinação era para a leitura lia tudo o que encontra-

va, pedia livros emprestados a muitos, porque na 

casa aonde nasci não havia deles com abundância. 

Em casa de  Francisco Taborda Nogueira, viu na bi-

blioteca Josepho de Las guerras civiles de Judea, 

em 8º, eu lhe pedi emprestado este livro. Me disse 

graciosamente este belo e facundo homem: meu 

Ribeirinho quereis ler as guerras da vossa nação? 

Ao que eu não respondi porque não sabia no que 

me falava25.

Que religião seguia, então, Ribeiro Sanches? Apren-

dera o catolicismo, por isso não percebe o significado 

de “guerras da vossa nação”. 

Conta mais o médico penamacorense. Com a ida-

de de treze anos, o pai manda-o para a Guarda; saberá, 

que o parente que o recebe “tinha estado na Inquisi-

ção e começou-me a dizer que havia cristãos novos e 

velhos, e que a origem em Portugal começara naque-

le tempo de 1505, pouco a pouco me fez conhecer que 

eu era cristão-novo, mas nunca me disse coisa alguma 

da Inquisição nem da Religião, dizia-me muitas vezes: 

filho, verdade e caridade, e basta para ser homem de 

bem”.

Confessa: “até à idade de 23 anos vivi, e tive todas 

as ideias perfeitamente adequadas à religião cristã”26.

Entre 1712 e 1715, ainda na Guarda, conhece Marti-

nho Mendonça de Pina e Proença, futuro secretário da 

Academia Real de História, natural da mesma cidade. 

Só aos dezasseis anos parte para Coimbra. Vai para 

Salamanca, no ano de 1720, e diz: “ali estudei Medi-

cina e daquela Universidade tenho o meu grau nesta 

faculdade”.27 

Em Tomar, em casa de um parente do pai, “sou-

be como procedia a Inquisição com os culpados e de 

que modo se procede com os cristãos novos; este era 

o melhor português e mais afeiçoado que conheci na 

nossa nação, mas tinha tal ódio à Inquisição que vi-

nha furioso quando falava nela. Vossa mercê, pode 

considerar de meu génio que eu lhe fazia mil questões 

e que ele me respondia, mas portanto juro na verdade 

que jamais lhe ouvi falar palavra contra a nossa santa 

fé – fazia os atos de cristão e me fazia à noite rezar a 

Coroa de Nossa Senhora”...28 

Será em Lisboa, em casa de um tio médico que a 

fé católica começa a vacilar. “Ele e toda a sua famí-

lia tinham estado na Inquisição duas vezes. Meu tio 



125

primeiro me começou a dizer o que era a Inquisição; 

e sabia esta matéria de tal modo que só conheci um 

Letrado em Londres que o igualasse”. Reconhece San-

ches que aprendera então a origem, bem como o en-

quadramento político, económico e jurídico do Santo 

Ofício; depois, iniciou a aprendizagem do judaísmo; 

escreve: “comecei a ler o Pentateuco; mas ainda não 

estava determinado de deixar a minha crença; como 

eu sempre argumentava, meu tio teve medo de mim, 

e uma sua cunhada, mulher de um engenho sublime 

e agradável, me falou nas consequências da minha 

obstinação”. Quando vai para Salamanca, a confusão 

tinha-se instalado; a necessidade de se preparar para 

finalizar o curso, aliada à dúvida, impõe que relegue 

para segundo plano as questões religiosas; admiti-

rá: “não me confessei naquele ano e assim passaram 

dois”29. Reação compreensível: perante o labirinto 

interior, aceita-se a hesitação face a uma opção que 

envolvia ruturas com âncoras do ser, com pilares que 

estruturam o eu que se é. Abandono, ceticismo, con-

fusão, indiferença foram, por certo, sentimentos que, 

então, abalaram Ribeiro Sanches.

Finalizado o curso, exerce clínica na Guarda e Be-

navente e volta para Lisboa; as vivências que referi-

mos, ditas na primeira pessoa, revelaram o significado 

de ser cristão-novo em Portugal. 

A identidade construía-se dia a dia, pelo indivíduo 

em interação com os pares, e com o Outro.

Em nota biográfica a pedido de Diogo Barbosa Ma-

chado deplora: “Tanto que um menino cristão-novo 

é capaz de brincar com os seus iguais logo começa a 

sentir a desgraça do seu nascimento, porque nas dis-

putas que nascem dos brincos daquela idade já come-

ça a ser insultado com o nome de judeu e de cristão-

novo. Entra na escola e como é costume louvável que 

estes meninos vão não só nos dias de preceito mas 

ainda nos de trabalho à igreja com seu mestre a ouvir 

missa e a ajudar a elas, acompanhar o Santíssimo Sa-

cramento, e outra mais procissões, o mesmo mestre, o 

clérigo ignorante, o irmão da confraria e, o pior, o mes-

mo pároco, já fazem distinção deste menino e daque-

les que são cristãos velhos, porque estes são preferi-

dos para ajudarem à missa, para levarem o castiçal ou 

vela branca ou tomar a vara do palio; esta preferência 

é bem notada daquele menino ou rapaz cristão-novo, 

agasta-se, peleja e chora contra os seus companhei-

ros por se ver tratado com desprezo”.

Ora, sabemos que “Algumas crises que se produzem 

depois da socialização primária devem-se realmente ao 

conhecimento de que o mundo dos próprios pais não é 

o único mundo que existe, mas tem uma ubicação social 

muito específica, talvez até conotação pejorativa”.30 

Em família conhece-se filho de um deus, valoriza a 

linhagem a que pertence; fora do lar, enfrenta amea-

ças à realidade subjetiva que construíra da sua identi-

dade; como salvaguardar o equilíbrio entre a realida-

de objetiva e a subjetiva?

Depois da infância, o processo agrava-se, porque 

“a cada passo observa que os cristãos velhos por trin-

ta modos o insultam e desprezam; acrescenta: quan-

to mais vil é o nascimento e o ofício do cristão velho 

tanto mais insulta o cristão-novo porque como é honra 

passar a cristão velho quem insulta e despreza um de 

nação honra-se e distingue-se; por isso o carniceiro, o 

mariola, o tambor e mesmo o algoz e o negro escravo 

são os primeiros que insultam e que dão a conhecer 

com infâmia um cristão-novo; os que têm melhor edu-

cação lá dão seus sinais de distinção, mas com maior 

decência: um quando fala com ele lhe diz uma meia 

palavra de cão; outro por gíria lhe chama judeu, ou-

tro põe a mão no nariz, outro antes que fale dá umas 

cutiladas de dedos pelos bigodes, a maior parte faz 

acenos que tem rabo. Este é o trato que tem da ple-

be um cristão-novo com os seus compatriotas, esta é 

a satisfação com que vive em sua Pátria e como ser 

desprezado incita vingança não vive mais que roído do 

ódio e do fingimento”.

Relações conflituosas que a intransigência reli-

giosa ditava. Na verdade, ”A propensão, para julgar 

outrem em função da sua pertença de grupo ou para 

formular um juízo global sobre um grupo humano, é 

tanto maior quanto se tenha a impressão de se estar 

empenhado num conflito de valores e de se estar num 

campo do bem contra o campo do mal”.31

 Na sociedade portuguesa a maioria acreditava que 

os judeus eram os deicidas, por isso eram facilmente 

diabolizados, excluídos.

 Crê Sanches, à maneira das Luzes, que a educação 

tornava os corações mais brandos. A plebe, governa-

da pelo costume e pela paixão, ousava o insulto maior 

metamorfoseando pobrezas em nobrezas. Todavia, 

ombreavam na injúria e na delação nobres, sacerdotes, 

médicos e criados e vizinhos, todos os grupos sociais... 

Sanches sabia que o desprezo e ódio pelos da na-

ção não oferecia fiéis à igreja, antes gerava mártires 

que alicerçavam o Judaísmo.

Na verdade, esquecer é difícil, mas num contexto 

de conversão forçada, pelo menos exteriormente tem 

de fingir-se uma rutura, uma crença, e a máscara, os 

eus ocultos, começam, às vezes a confundir-se com o 

rosto verdadeiro. 

Excluídos dos cargos honrosos, a muitos restou o 

exílio; pergunta Sanches: “Como é possível que um 

Português, a quem o brio, e amor da honra é tão na-



126

tural, não aborreça então e deteste com tantas mal-

dições quantas lhe sugerirá o seu ódio, as leis de sua 

pátria que o desnaturalizam dela? Comenta: o Estado 

perde um súbdito, e a Igreja perderá um fiel”.

Ora, “O indivíduo não nasce membro de uma socie-

dade: nasce com uma predisposição para a sociabili-

dade e chega a ser membro duma sociedade. Nasce 

não só numa estrutura social objetiva, mas também 

num mundo social objetivo”32. 

António Ribeiro Sanches permanece em Portugal 

até ao ano de 1726; esteve depois na universidade 

de Pisa, deslocou-se para Montpellier, para Londres. 

É nesta cidade que, como refere, “por pecados meus 

e por miséria minha me circuncidei, do que me pesa 

(...); comecei a conhecer alguns defeitos da Lei que 

professava, já não podia sofrer os judeus (...); quanto 

mais vivia, mais aprendia as faltas que cometiam os 

judeus; umas vezes me arrependia, outras me imagi-

nava que seguindo o que dizia a Bíblia e rejeitando 

o Talmude que me podia salvar, outras enfurecido 

falava e me imaginava como Deísta, enfim roído dos 

pensamentos da salvação e da condenação saí de 

Londres”.33 

Corria o ano de 1727. António Ribeiro Sanches vivia 

o debate de eus na busca de uma ética de coabitação, 

de compreensão, a incerteza, a insatisfação. Este é, 

a nosso ver, o percurso de Ribeiro Sanches, em que 

teias se entretecem e constroem uma identidade, a 

marrana, que se caracteriza por uma complexidade 

que augura o discurso da modernidade. Escreve Edgar 

Morin:

 “Viver no duelo dos contrários, quer dizer, nem na du-

plicidade sem consciência nem no «justo meio», mas na 

medida e na desmedida; não na morna resignação, mas 

na esperança e no desespero, não num vago tédio ou 

num vago interesse perante a vida, mas no horror e no 

maravilhamento”.34 

Ribeiro Sanches vive num tempo de crença no ho-

mem, num momento que deifica a Razão, interroga a 

divindade ou restringe a sua intervenção, em que o ce-

ticismo religioso toma conta de muitas cabeças...

A permanência na Europa, a passagem por Mon-

tpellier, por Leyde, cujas universidades frequentou, 

abrira horizontes. Em Leyde é discípulo de Boerhaave 

que o estimula a aceitar um convite para exercer Me-

dicina na Rússia. Parte em 1731; assumirá o cargo de 

Médico do Senado da Cidade de Moscovo.

Em 1734, é transferido para o serviço de medicina 

do exército russo, instala-se em S. Petersburgo; nesta 

cidade é eleito membro da Academia de Ciências.

Em 1736, está na frente de batalha que opunha a 

Rússia e a Turquia.

No regresso é nomeado médico do corpo de cadetes 

de São Petersburgo, pela imperatriz Ana Ivanovna (1737).

Médico da Imperatriz Catarina da Rússia (1744), 

salvá-la-á de uma enfermidade grave. Lê-se nas me-

mórias: “Estive vinte e sete dias entre a vida e a morte 

(...) mas devido aos cuidados do médico Sanches, por-

tuguês, voltei a mim”. (Catarina II, Memórias).

Em 1747, abandona a Rússia e fixa-se em Paris, 

onde se mantém até ao fim da vida; aí escreverá a 

maior parte da obra. Foi colaborador da Encyclopédie 

ou dictionnaire Raisonné des Sciences et des Arts de 

D’Alembert e Diderot, e da Encyclopédie Méthodique. 

A sua Dissertation sur l’origine de la maladie vénérien-

ne conhece 5 edições em francês, entre 1750 e 1778 ; a 

tradução inglesa data de 1751, a alemã de 1775.

Distingue-se como médico e como pedagogo; in-

fluencia a reforma do ensino do corpo de cadetes de 

S. Petersburgo, bem como a reforma da Universidade 

de Coimbra, conduzida por Pombal, através de Car-

tas para a educação da Mocidade (1760) e Método para 

aprender e estudar medicina (1763), sem esquecer o 

Tratado sobre a conservação e saúde dos povos (1776), 

obra inovadora pelo conceito pioneiro de saúde pública.

“Trata-se, portanto, de um intelectual cosmopolita, 

profundo conhecedor da realidade europeia, mas com 

uma ligação muito especial a Portugal e à Rússia , que 

com justiça poderiam considerar-se as suas duas pá-

trias”.36

Paradigma das Luzes, “o núcleo mais relevante do 

seu pensamento era o que apontava para o fim dos pri-

vilégios e isenções da nobreza e do clero, em nome da 

igualdade de todos perante a lei, construindo a partir 

daí um país moderno, baseado no trabalho e na indús-

tria, sendo de sublinhar também, a crítica contunden-

te que faz aos nossos costumes, deitando por terra a 

imagem de brandura e acentuando a nossa impiedade 

e insociabilidade radicais”.37 

Ribeiro Sanches contesta os privilégios da nobreza 

e do clero que desconsideram o trabalho. 

As leis de favorecimento dos eclesiásticos e as re-

galias dos nobres tinham a sua origem no poder de 

quem legislava, mas eram privilégios e imunidades 

que geravam muita desigualdade e injustiça e tinham 

efeitos desastrosos nos costumes e educação. Afirma 

mais Sanches: 

“Como dos privilégios dos fidalgos e da nobreza proce-

deu a escravidão, assim das imunidades eclesiásticas 

procedeu a intolerância civil”... 



127

Exemplifica com Holanda, Rússia e Prússia onde não 

há discórdia por motivos religiosos, uma vez que existe 

a liberdade de praticar qualquer religião, Conclui: “Don-

de se vê que a diferença das religiões não é contrária à 

paz, nem à concórdia, nem à caridade que deve reinar 

no estado civil bem unido e bem governado.”38 

Acresce que em Portugal “o estado eclesiástico é o 

mais fácil de seguir, é o que custa menos a alcançar, é 

o que dá maiores conveniências”.

Por isso, ninguém escolhe o comércio, o estado 

militar nem as Artes Liberais. Muito poucos seguirão 

a Medicina, a Filosofia, as Matemáticas, as Humani-

dades, a Pintura, a Escultura, a Música, a Náutica, a 

Botânica, a Química...

Em carta a Joaquim Pedro de Abreu explica que não 

é possível aprender Medicina em Portugal “não só pela 

errada doutrina, mas também pelo bárbaro, e detestá-

vel método com que se aprende”. Aceita, porém, que 

há bons médicos a tratar doenças, com muitos anos 

de prática e que são supérfluos os estrangeiros para 

o ensino. Propõe que sejam os melhores, com mais 

talento, a deslocar-se e a aprender as ciências, nas 

melhores universidades da Europa. Defende a impor-

tância da Física Experimental, essencial para entender 

as obras de Boerhaave e dos discípulos. Garante que 

“só esta Medicina é a que deve ser ensinada em uma 

Universidade que não quiser ficar na barbaridade e ig-

norância que VM acha na de Coimbra”.

Considera a língua grega necessária a um médico 

e a um botânico, mas informa que na Europa o Profes-

sor de Medicina domina para além do Latim e Grego, o 

Francês e o Inglês.

“Que as Universidades como elas são é tempo per-

dido; que as ciências se haviam de ensinar pela prá-

tica; e que no fim as regras; o contrário do que se faz 

hoje, e daqui vem que saem falsos doutores empape-

lados, tão asnos como entraram, e com a adição que 

são soberbos, intolerantes, desprezadores, incapazes 

de se aplicar à prática do que queira Deus que tives-

sem aprendido”.39 

As Luzes deificavam o homem, a Razão. Havia es-

perança: “Qu’il est tout à espérer des Lumières; que 

nous sommes plus heureux dans ce siècle que dans 

les anciens.”40 

Lúcido, comenta Sanches: “o ponto é que haja uma 

meia dúzia de cabeças como a da Imperatriz Catarina 

II e de el-rei da Prússia”.

Não regressaria a Portugal, apesar de durante toda 

a vida ter refletido/colaborado nas reformas para me-

lhorar o país que o não quis. Demasiado estrangeira-

do, chamou-lhe Vítor de Sá. O interesse pela Ciência, 

o saber enciclopedista (Medicina, Arquitetura e Hu-

manidades...), o gosto pelos clássicos (nada do que 

é humano me é alheio), estrangeirado com o desejo 

de emendar o Reino cadaveroso da estupidez, Ribeiro 

Sanches percorreu um caminho religioso complexo: 

cristão, judeu, e deísta, cético..., habitado pela dúvi-

da; na moderna aceção de Edgar Morin, foi marrano: 

“O pensamento complexo é o estádio superior do mar-

ranismo com a preocupação de integrar pontos de vista 

diferentes e por vezes antagónicos, incluindo o ponto de 

vista da racionalidade, do misticismo, da fé.”

Sanches acreditou na ciência, na razão, no poder 

da educação, na ética do amor e da fraternidade.

Em síntese

Em época tensa, de debate de crenças e senti-

mentos da igreja católica e de outras confissões re-

ligiosas, foi inevitável a cisão entre países; uns per-

maneceram fiéis ao catolicismo, outros optaram pelo 

protestantismo.

Portugal e Espanha viviam na Ilha da Purificação, 

ou numa cidadela de ortodoxia, segundo o ângulo de 

quem vê. Na Universidade de Évora e nos Colégios de 

Coimbra e Lisboa triunfava a escolástica. Mas do lado 

de lá dos Pirinéus, não estavam, como D. Francisco Ma-

nuel de Melo, de candeias às avessas, com Descartes.41 



///////////////////////////////////////////////////////////////////////       \\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\128

Sobre os cinco médicos beirões que referimos, 

concluímos com António Vieira: O delito do muito sa-

ber, o viver a vida com uma conduta moral, abraçando 

uma utopia, gerava inveja e perseguição.

Vieira fala de “um defeito ou esterilidade natural da 

terra” que obriga a “transplantar”, a “desterrar as me-

lhores estirpes”; acrescenta que para que “as obras 

resplandeçam, é necessário que saiam, e se apartem 

da terra das sombras, onde elas as podem eclipsar, e 

escurecer.”

No Sermão de Santo António, retoma este traço cul-

tural, dito por autores como Camões, Garrett, Jorge de 

Sena...:

 “Oh Pátria tão naturalmente amada, como naturalmente 

incrédula! Que filhos tão grandes, e tão ilustres terias, se 

assim como nascem de ti, não nascera juntamente de ti, 

e com eles a inveja, que os afoga no mesmo nascimento, 

e não os deixa luzir, nem crescer!”.42 

Lembra o facto de o santo ter saído da Pátria, sen-

do português, como o orador, comenta: “Sem sair 

ninguém pode ser grande; ou Saiu para ser grande; e 

porque era grande, saiu”.

Saíram os cinco do país, percorreram caminhos 

diversos. Pertenciam todos a uma elite de cristãos-

novos que recriou a praxis religiosa, afeiçoou-a aos di-

álogos, aos conflitos de interpretação, teceu laços de 

pertença e traços de diferença, construiu o marranis-

mo, uma cultura, uma identidade polícroma habitada: 

por judeus fiéis; católicos fervorosos; céticos, marra-

nos englobando uma gama de tonalidades com graus 

de conhecimento e de adesão diversos ao Judaísmo. 

Notas

1 - Cf. Maria José Pimenta Ferro, Os Judeus em Portugal no século XV, Lisboa, 
Universidade Nova de Lisboa, 1999, pp. 803 a 808.  
2 - Segundo Elias Lipiner, “... vinha-se discutindo na historiografia moderna a 
identidade ou não entre duas figuras célebres dos reinados de D. João II e D. 
Manuel: de um lado, Mestre Josepe, Mestre Josefe Vizinho, Mestre Josefe Ju-
deu, cosmólogo e médico de D. João II (...); do outro, segundo Góis, “o grande 
astrólogo português, morador em Lisboa, por nome Diogo Mendes Vizinho, 
natural da Covilhã, de alcunha o coxo porque o era de aleijão”, por quem D. 
Manuel mandava tirar juízos astrológicos relativamente às ocorrências dos 
grandes descobrimentos. As confissões de Anrique Nunes (nome hebraico, 
Abraham Benveniste), de Lopo Luís de Lião, perante o Inquisidor Diogo de 
Sousa confirmam a identidade entre José Vizinho e Diogo Mendes Vizinho” 2. 
Lipiner acrescenta: “Este último nome, é bem de presumir-se, foi adotado pelo 
astrónomo ao ensejo de seu batismo na conversão coletiva à força por D. Ma-
nuel”. Assim, Diogo e José Vizinho seriam duas identidades correspondendo 
a dois períodos da presença judaica: depois do batismo, imposto pelo Rei 
D. Manuel I, houve a obrigatoriedade de mudança de identificação: o nome 
devia ser cristão. Elias Lipiner, Os baptizados em pé, Lisboa, Veja, 1998, p.69.
3 - ANTT, Chancelaria de D. João II, Liv. 2, fl. 162 vs. Cf. Maria José Pimenta 
Ferro, op. cit., p. 365.
4 - ANTT, As Gavetas da Torre do Tombo, (3127, XV, 5 – 16).
5 - Damião de Góis, Crónica do Felicíssimo El Rei D. Manuel, Coimbra, 1949, 
p. 42
6 - Escreve Jerónimo Osório: “ Deu ordem que todo o filho de judeu que não 
raiasse além de 14 anos fosse tirado do poder do pai para, arredado da sua 
vista, ser doutrinado na religião cristã (...) Era coisa piedosa de ver arrancar 
os filhos do seio das mães, arrastar e avergoar os pais, que estreitavam os 
filhinhos em seus braços: levantavam-se estendidos alaridos (....) Deles houve 

que torvados de indignação, os filhos nos poços afogavam; deles entraram 
em tal loucura que deram a si mesmos a morte (...) Mas nem legítimo foi este 
procedimento, nem cristão”. Cf. Jerónimo Osório, Da vida e feitos de El-Rei D. 
Manuel, Vol. I, Porto, Biblioteca Histórica, 1944, pp. 30 e 31.
7 - Camões, Os Lusíadas.
8 - Antero de Quental, Causas da decadência dos povos peninsulares.
9 - Elias Lipiner, Santa Inquisição: terror e linguagem, Rio de Janeiro, Docu-
mentário, 1977, pp. 99 e 100.
10 - Idem.
11 - “Trovas de Álvaro Brito Pestana a Luís Fogaça, sendo vereador na cidade de 
Lisboa, em que lhe dá maneira para os ares maus serem fora dela”, Cancionei-
ro Geral de Garcia de Resende, Lisboa, Ulisseia, 1994, pp. 210,211.
12 - Frei Francisco de Torrejoncillo, Centinella contra os judeos, Coimbra, edito-
ra Coimbra, 1730, pp. 116 e 117.
13 - Durante as sessões inquisitoriais era avaliado o conhecimento que o cris-
tão-novo possuía relativamente aos textos da “Ave-Maria”, “Padre-Nosso”, 
“Salve-Rainha”, “Credo”, “Mandamentos da Lei de Deus”, “Sacramentos”.
14 - Cf. Maria Antonieta Garcia, Denúncias em nome da fé, Lisboa, I.S.E.R., Uni-
versidade Nova, 1986, pp. 73-74.
15 - Escreve António Borges Coelho: O Santo Ofício precisava deste inimigo 
interno. Alimentava-se dele como Saturno devorando os filhos dia a dia renas-
cidos. A morte do judaísmo seria a sua morte - António Borges Coelho, Inqui-
sição de Évora (Dos primórdios a 1668), vol. I, Lisboa, Caminho, 1987, p. 37.
16 - Cf. Textos do Ha-Lapid de Agosto de 1929. Muitos cristãos-novos adota-
ram, no exílio, como sobrenomes nomes de localidades donde eram naturais. 
É plausível, assim, que os Belmonte da sinagoga de Amsterdão,  sejam oriun-
dos da vila ou descendentes de Belmontenses.
17 - Jayme Landmann, Judaísmo e Medicina, Rio de Janeiro, Imago Editora, 
1993, p. 14.
18 - E. Gugenheim, Le judaïsme dans la vie quotidienne, Paris, Albin Michel, 
1981, op. cit., p. 7.
19 - 613 é o valor da soma do número dos dias solares do ano (365) com os 248 
ossos do corpo humano.
20 - AN TT, Cód 1506, fol 66 e sgs.
21 - Catherine Clément, A Senhora, Lisboa, ASA, 1995, p. 141.
22 - Inquisição de Lisboa, Processo nº 1355.
23 - Em Amesterdão será mestre da escola da sinagoga e mais tarde rabino 
da Congregação Casa de Jacob. Saul Lévi Morteira foi pregador de renome e 
escreveu textos em defesa do Judaísmo ortodoxo; foi presidente do Tribunal 
que excomungou Espinosa.
24 - ANTT, Inquisição de Lisboa, processos nº 198 e 616.
25 - António Ribeiro Sanches, “Carta escrita ao Dr. Manuel Pacheco de Vala-
dares, da vila de Benavente”, Archivos de História da Medicina Portuguesa, 
Porto, 1913, p. 92.
26 - Idem, p. 93.
27 - Maximiano Lemos, Notícia de alguns manuscritos de Ribeiro Sanches exis-
tentes na Biblioteca Nacional de Madrid, Porto, Tip. Enciclopédia Portuguesa, 
1913, pp 7 e 8.
28 - Carta escrita ao Dr. Manuel Valadares, op. cit., p. 93.
29 - Carta dirigida ao Dr. Manuel Pacheco de Sampaio Valadares da vila de 
Benavente, op. cit, p 94.
30 - Peter Berger e Thomas Luckmann, La construcción social de la realidad, 
Buenos Aires, Amorrortu ed, 1993, p.194.
31 - António Nunes Ribeiro Sanches, “Carta ao Dr. Manuel Pacheco Valadares”, 
op. cit.
32 - Peter Berger et allii, op. cit., p.167.
33 - António Nunes Ribeiro Sanches, “Carta ao Dr. Manuel Pacheco de Vala-
dares”, op cit.
34 - Ibidem, p. 61.
35 - Afirma Ribeiro Sanches: Gosto tanto da Rússia quanto lhe devo, e devo-lhe 
tudo o que tenho, tudo o que possuo e tudo o que sou – António Nunes Ribeiro 
Sanches, Plan pour l’éducation d’un Jeune Seigneur.
36 - Pedro Calafate (org), “ António Nunes Ribeiro Sanches: os caminhos da 
modernização de Portugal”, Portugal como problema, vol II, Lisboa, Fundação 
Luso-Americana e Público, 2006, p.216.
37 - Idem, p. 216, 217.
38 - Idem.
39 - Idem, p.83.
40 - Marquês de Chastellux, 1772.
41 - D. Francisco Manuel de Melo, Apólogos Dialogais, Hospital das Letras, Bra-
ga Coimbra, Angelus Novus, 1999, p. 100.
42 - Vol. VII, op. cit., p. 99.

* Universidade da Beira Interior 



///////////////////////////////////////////////////////////////////////       \\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\129

Comemorações do V Centenário 
do Nascimento de Amato Lusitano

Elementos para um inventário

\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\//////////////////////////////////////////////////////////////////////////



///////////////////////////////////////////////////////////////////////       \\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\130

Comissão Organizadora: 

António Lourenço Marques, 
António Salvado, 
Carlos Semedo, 
Cristina Granada, 
José Afonso, 
José Miguel Santolaya, 
José Preto Ribeiro, 
Maria Adelaide Neto Salvado, 
Maria de Lurdes Cardoso, 
Maria de Lurdes Gouveia Costa Barata 
Pedro Salvado.

- 20/01/2011- Abertura das comemorações junto da estátua

de Amato Lusitano, na Praça do Município, em Castelo 

Branco - Palavras de homenagem, leitura de poemas e de 

textos sobre as plantas de Amato Lusitano. Distribuída a 

publicação “Amato Lusitano e as Rosas”;

- 18/02/2011- Conferência “A história de Amato Lusitano

 na História de Portugal” pelo Professor Doutor Marinho 

dos Santos, da Universidade de Coimbra - Biblioteca 

Municipal de Castelo Branco; 

- 18/02/2011- Concerto dedicado aos 500 Anos do 

nascimento de Amato Lusitano, pela Orquestra Sinfónica 

da ESART - Cine-Teatro Avenida; 

- 17/03/2011 - Palestra pela Dra. Maria Adelaide Salvado,

“Amato Lusitano - Cidadão do Mundo” - Escola Cidade 

de Castelo Branco;

- 21/03/2011- Conferência “O meu Amato Lusitano” pelo

Professor Doutor Nuno Ferraz de Oliveira, da Universidade 

de Lisboa- Biblioteca Municipal de Castelo Branco; 

- 31/03/2011 - Conferência“Amato Lusitano - O Homem e 

a Obra” pelo Dr. Lourenço Marques - Escola João Roiz de 

Castelo Branco; 

- 07 a 29/05/2011 - Exposição ‘’Horizontes de Amato 

Lusitano – “O Corpo do Coração”- Org: Dr. Pedro Salvado 

- Sala da Nora, Castelo Branco;

- 22/05/2011 - Concerto “Oriente-Ocidente” dedicado a 

Amato Lusitano, Jordi Saval - Igreja de Sta. Maria do Cas-

telo (onde está sepultada a mãe de Amato Lusitano); 

- 10/06/2011- Mensagem do Presidente da República 

evocativa do V Centenário de Amato Lusitano;

- 08/10/2011- Em Busca de uma Cartografia topográfica 

“Amato Lusitano Espaços e Territórios” - CulturaVibra

- 17 a 18/10/2011- Congresso Internacional ‘’A Memória e o 

tempo”- Org. Arquitecto José Afonso - Biblioteca Munici-

pal de Castelo Branco; 

- 10 a 12/11/2011- Congresso “500 anos - Os saberes 

intemporais de Amato Lusitano”- Biblioteca Municipal 

de Castelo Branco;

- 10 a 12/11/2011- Exposição Bibliográfica - Org. Bibliteca 

Municipal de Castelo Branco e João Barroca;

- 10/11/2011 - Mostra culinária “Os sabores intemporais de 

Amato” - Dra. Lurdes Cardoso e Drª M.ª Adelaide Salvado; 

20/03/2012 -  Inauguração da estátua “Diáspora” da 

autoria de Machaco.  

Publicações: 
- Amato Lusitano Judeu Errante de Armando Moreno 

(Peça vicentina em 3 actos - Comemorações dos 500 anos 

do nascimento de Amato Lusitano, Prémio Marcelino 

Mesquita); 

- Amato Lusitano e as Rosas - Textos de Maria Adelaide 

Neto Salvado, Ed. Câmara Municipal de Castelo Branco; 

- O Corpo do Coração - Horizontes de Amato Lusitano -  

catálogo da Exposição - Dr. Pedro Sal

vado, Ed. C. Municipal Castelo Branco; 

- Amato Lusitano Cidadão de Castelo Branco, de José 

Lopes Dias - Reedição da C. Municipal Castelo Branco; 

- Amato Lusitano nos Caminhos do Mundo - O Saber sem 

Fronteiras - Caderno Especial do Jornal do Fundão de  

10/11/2011; 

- Catálogo da inauguração da estátua Diáspora, 

Ed. C. Municipal Castelo Branco;

- Amado Amato - antologia de poesia dedicada a Amato 

Lusitano, organizada por Prof. Drª M.ª de Lurdes Barata e  

Dr. Pedro Salvado, Ed. C. Municipal Castelo Branco;

- Jardim Amato Lusitano - de Drª M.ª Adelaide Salvado  

e Drª M.ª Lurdes Cardoso, Ed. C. Municipal Castelo 

Branco;

- Ode a Amato Lusitano, de António Salvado, 

Ed. C. Municipal Castelo Branco;

Amato fonte de inspiração:
- Concurso Literário e de Artes Plásticas “Amato Lusitano

(1511-1568) – O Homem e a Obra”- Escolas de Castelo 

Branco - Biblioteca Municipal de Castelo Branco; 

- Retrato de Amato pelo pintor Ribeiro Farinha

- Medalha Comemorativa - Aut. Tiago Marques 

- Placas Evocativas - Aut. Deolinda Bastos 

Actividades desenvolvidas

\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\//////////////////////////////////////////////////////////////////////////



///////////////////////////////////////////////////////////////////////       \\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\131

João Rodrigues de Castelo Branco, o médico que ficou 

celebrizado com o nome de Amato Lusitano, nasceu há cin-

co séculos, nesta cidade, num dia de 1511. E faleceu, de-

pois de uma vida brilhante, sacrificado pela peste, num ou-

tro local bastante longínquo, na cidade de Salónica, no dia 

21 de Janeiro de 1568,onde os seus restos mortais ficaram 

para sempre. A sua mãe sucumbira poucos meses antes, 

em 13 de Junho de 1567, mas ficou sepultada no solo natal, 

dentro da Igreja de Santa Maria do Castelo.

O quinto centenário do nascimento de Amato Lusitano, 

personalidade tão importante da nossa história, com relevo 

na cultura portuguesa e também  na europeia, com particu-

lar destaque na história da medicina, é pois uma efeméride 

que não pode deixar de mobilizar as forças da cultura e da 

vida pública de modo a serem organizadas comemorações 

condignas, Este acto . começa a dar expressão 

Estão previstos vários acontecimentos ao longo do ano 

para assinalar as múltiplas facetas que a vida e a obra de 

Amato Lusitano invocam. Será também uma oportunidade 

para mostrar, na óptica dos dias de hoje, o alcance da sua 

valiosíssima obra escrita em latim trazendo inclusive à es-

tampa traduções levadas a efeito pela primeira vez. 

Há dele um legado cultural denso, que atravessou o 

tempo e que permite ser a base de reflexões de carácter 

quer científico, nas múltiplas vertentes, quer literário ou 

artístico ou mesmo político. O seu exemplo constitui ain-

da um suporte fecundo para o diálogo intercultural e inter-

religioso que se deve aprofundar. Explorar tal riqueza é um 

contributo ao nosso alcance para dar luz aos problemas 

com os quais o homem de hoje se confronta e que desa-

fiam o próprio futuro.

Amato Lusitano, de ascendência judia, teve uma vida 

complexa e muito diversificada. Amou a pátria, que aca-

bou por incorporar no próprio nome, mas teve de viver a 

maior parte do tempo longe dela devido à intolerância re-

ligiosa de então, violência humana que viria a sofrer tam-

bém nas outras pátrias percorridas. Estudou em Salaman-

ca, terá passado ainda por Sigüenza, e chegou a praticar 

medicina em Portugal, mas em 1534 já está em Antuérpia, 

cidade benéfica para os judeus, onde viveu sete anos. Aí 

deu azo às suas aspirações de engrandecer o conhecimen-

to, ambição que a pátria limitava. Nesta cidade começou 

a escrever os seus livros. Em 1541, vai para Itália. Ferrara, 

Ancona, Veneza, Roma, Pesaro, Florença são as cidades 

que então conheceu. Nesta última, em 1551, publicou a 

primeira das Sete Centúrias de Curas Medicinais, obra mo-

numental dedicada à medicina e que é também um retrato 

impressionante da vida e do quotidiano daquele tempo.

Mas o desprezo e o tormento que se abatia sobre os 

judeus obrigaram-no, em 1556, a refugiar-se em Ragusa 

(hoje Dubrovnik) já do outro lado do Adriático. E continuou 

a fugir. Acolheu-o por fim Salónica, na Turquia, em 1559, 

onde manteve intensa actividade clínica e científica. Aí 

chegou, porém, a peste, em 1568, e no posto de combate 

à doença, ao serviço dos outros, terminou a sua vida. 

O luminoso exemplo deste médico, com uma obra es-

crita de valor altíssimo, deve pois ser mostrado e vivifica-

do.

Espera-se que o programa das comemorações percorra 

as diversas áreas iluminadas por Amato Lusitano ou que 

invoquem esta figura: na medicina, propriamente dita, e 

na ética médica, mas também na literatura, na botânica, 

na astronomia, na arquitectura, na história da arte, no es-

tudo da época, etc. Um particular colorido virá do realce 

dado aos valores praticados por Amato Lusitano: a tole-

rância a todos os níveis, o estudo das raízes e a abertura 

ao que era novo e diverso. 

Conferências, debates, publicação de livros, exposi-

ções de diversa natureza, visitas guiadas, espectáculos 

musicais e actividades que atinjam públicos determina-

dos serão as peças de um programa que se quer digno 

desta memória, ao mesmo tempo que produzam ensina-

mentos que iluminem o presente e transmitam mais su-

porte ao futuro.

Palavras de abertura

António Lourenço Marques

Sessão de abertura das Comemorações

\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\//////////////////////////////////////////////////////////////////////////



///////////////////////////////////////////////////////////////////////       \\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\132

Maximiano Augusto de Oliveira Lemos Júnior nas-

ceu na Régua, em 1860, e faleceu em Vila Nova de Gaia, 

em 1923. Licenciado em medicina pela Escola Médico-

Cirurgica do Porto, foi vice-reitor da Universidade do 

Porto, diretor da respetiva Faculdade de Medicina,  

proprietário da Cadeira de Medicina Legal e regente da 

cadeira de História da Medicina. Foi fundador e redator 

dos Arquivos de História da Medicina Portuguesa e foi 

também presidente da Sociedade de Medicina e Cirur-

gia do Porto e sócio correspondente da Academia das 

Ciências de Lisboa, da Sociedade de Ciências Médicas 

de Lisboa e da Sociedade Alemã de História da Medici-

na, entre outras. 

Tem uma obra vastíssima, em particular na história 

da medicina. Logo, em 1899, publicou a famosa “Histó-

ria da Medicina em Portugal (Doutrinas e Instituições) 

” que continua a ser uma obra única no seu género. 

“Atraído pelo valor dos insignes médicos judeus”, nas 

palavras de Hernani Monteiro, publicou três magistrais 

biografias críticas, em 1907, a de Amato Lusitano, em 

1909, a de Zacuto Lusitano, e em 1911, a de Ribeiro 

Sanches. Em 1913, publicou ainda “Amato Lusitano, 

Novas Investigações”, e em 1922, “Amato Lusitano. 

Correcções e aditamentos”. Em 1913, deu também à 

estampa um importante e extenso estudo da história 

da medicina peninsular, dedicado à vida e à obra de 

André Laguna, um companheiro de Amato Lusitano, na 

Universidade de Salamanca, carinhosamente recorda-

do nas Centúrias de Curas Medicas.

Vale a pena também referir que, sendo Maximiano 

Lemos um grande admirador de Camilo Castelo Branco 

que havia frequentado os dois primeiros anos de Medi-

cina na Escola Médico-Cirurgica do Porto, onde obteve 

“um indulgente R” a Anatomia, como o próprio roman-

cista confessou, publicou sobre ele um extensíssimo 

número de artigos, alguns dos quais reunidos no famo-

so “Camilo e os Médicos”. Outro escritor que mereceu 

a sua atenção foi Júlio Dinis, com o livro “Gomes Coe-

lho e os médicos”. Também publicou trabalhos sobre 

Gil Vicente, Garcia de Rezende, Garret e Herculano. É 

de facto vastíssima a sua obra, chegando a dirigir  in-

clusivamente a publicação de uma grande Enciclopé-

dia, em 11 volumes, publicou traduções, compêndios 

escolares e numerosos artigos em jornais, periódicos 

literários, revistas científicas, etc. 

Escreveu ainda composições literárias. Termina-

mos esta homenagem ao insígne estudioso de Amato 

Lusitano, com a leitura de um desses seus poemas:

“Eterno amor

Tenho-te amado e tenho-te cercado

Do que em mim há de afecto e de carinho,

Como a mãe livra o filho idolatrado

Da agrura e da aspereza do caminho.

Tenho-te amado e tenho-te rodeado

Do amor, que encerra um coração mesquinho,

Como a ave rodeia de cuidado

A sua companheira e o seu ninho.

E tu também o meu amor compensas

Com todo o teu amor, e quando pensas

No nosso sonho de ideais meiguices.

Dizes (e um negro véu tolda-te a face):

‘Que seria de ti, - se eu te faltasse?’

‘Que seria de mim, -se me fugisses?!’”

António Lourenço Marques

Estudiosos de Amato Lusitano
I - Maximiano Lemos

\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\//////////////////////////////////////////////////////////////////////////



///////////////////////////////////////////////////////////////////////       \\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\133

Ricardo Jorge, nasceu no Porto em 1859 e faleceu, 

em Lisboa, em 1939. 

Foi um ilustre médico, licenciado aos 21 anos, 

professor universitário, um escritor de renome, e um 

dos maiores higienistas portugueses, introduzindo a 

moderna estatística demográfica e criando o primeiro 

laboratório de microscopia e fisiologia, que assinalou 

a introdução das ciências experimentais na Universi-

dade do Porto. Foi o grande mentor do Instituto Cen-

tral de Higiene, que deu origem à Escola Nacional de 

Saúde Ricardo Jorge.

Foi lente proprietário da cadeira de Higiene e Me-

dicina Legal da Escola 

Médico-Cirúrgica do Porto, regente da Cadeira de 

Higiene da Escola Médico- 

Cirúrgica de Lisboa, tendo chefiado inúmeras co-

missões e grupos de trabalho.

A ele se deve a grande reformado ensino médico 

em Portugal, a implementação de diversas leis que 

levaram à melhoria das condições higiénicas das po-

pulações, e o controlo do célebre surto de peste que 

se desencadeou no Porto, em 1899.

Teve uma longa e muito fecunda carreira de escri-

tor, publicando uma obra vastíssima, onde não faltou 

a história da medicina e da literatura. Neste âmbito, 

publicou livros sobre EI Greco, Francisco Rodrigues 

Lobo, Camilo Castelo Branco (este “seu cliente, ami-

go e admirador caloroso”), Ribeiro Sanches e Amato 

Lusitano, entre outros. 

Sobre Amato Lusitano, médico pelo qual se inte-

ressava desde 1907, motivado pela biografia escrita 

por Maximiano Lemos, publicou, em 1914, “Comentos 

à vida, obra e época de Amato Lusitano”. Mas a bio-

grafia de Amato feita por Ricardo Jorge só foi editada 

postumamente, com o título Amato Lusitano Comen-

tos à sua vida, obra e época.

Sobre a História da Medicina, escreveu, em 1925:

“O Agudo Carlyle dizia que afinal a história é a 

verdadeira poesia; sem jogo de paradoxo, com maior 

razão se poderá dizer, que afinal a história é a verda-

deira ciência.

Toda a ciência é inconstituível e inerigível sem o 

alicerce histórico. É a história que presta a perspecti-

va ao quadro pintural dos nossos conhecimentos, ela 

quem lhes assegura a continuiadde e a diretríz, quem 

nos diz donde vimos e nos guia para onde vamos. E 

mormente nesta nossa arte, sempre velha e sempre 

nova, aliando o timbre da mais alta antiguidade ao da 

mais fresca actualidade.”

(...)

“Aproveite-se essa lição permanente de ignorân-

cia e erro; não desdenhemos a Medicina de outrora 

porque ignorou e errou nem nos ensoberbeçamos 

com a do presente que ignora e erra. Há verdades mé-

dicas imanentes e eternas, vislumbradas pelo génio 

antigo, que os séculos revigoraram e o progresso mo-

derno consagrou para todo o sempre. São o farol da 

nossa prática”. 

António Lourenço Marques

Estudiosos de Amato Lusitano
II - Ricardo Jorge 

\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\//////////////////////////////////////////////////////////////////////////



134

A nossa região vivia, ainda, em plena era agrária. Tanto 

o modo de vida das pessoas como a sua actividade eram 

ditadas por uma rede apertada de obrigações baseadas nos 

costumes, nas tradições e em normas estritas. Esta vivên-

cia “vigiada” pelas autoridades criava dependência social 

e económica que impunha crenças, códigos de conduta e 

hábitos de vida. A grande maioria   da população era caren-

te das comodidades mínimas de habitação, vestuário e ali-

mentação. Procurava manter-se o culto do amo e do senhor  

tentando a continuidade de um certo feudalismo. Todo este 

ambiente cerceava o espírito de iniciativa, a mobilidade e a 

própria liberdade das pessoas. 

Foi neste ambiente  que, em 5 de Maio de 1900 em Vale 

de Lobos, hoje Senhora da Póvoa, nasceu José Lopes Dias 

também conhecido por José Lopes Dias Júnior filho de José 

Lopes Dias e de Carlota Leitão Barreiros Dias.

Cursou o ensino liceal em Castelo Branco e Coimbra ter-

minando, nesta cidade, o curso de medicina em 1923.

Casou em 1926 com Maria do Carmo Pissarra Xavier. 

Exerceu medicina em Penamacor até 1928, transferiu-se 

neste ano para Castelo Branco e foi admitido como médico 

do Hospital da Santa Casa da Misericórdia e nomeado Direc-

tor Clínico, cargo que exerceu durante vários anos.

José Lopes Dias foi um homem apaixonado pelo ensino, 

educação, saúde, investigação, regionalismo  e dedicou-se 

aos  mais variados estudos sobre a ciência médica, a histó-

ria da medicina e ainda a um memorialismo literário digno 

de nota, que não tenho tempo de enunciar, mas que os in-

teressados podem consultar no Departamento de Extensão 

Cultural  da Biblioteca Municipal de Castelo Branco, edição 

publicada em 1990, em sua homenagem. Podemos, assim, 

integrar o pensamento de Lopes Dias no espirito da Renas-
cença Portuguesa ao lado de Jaime Cortesão, Leonardo 

Coimbra, Teixeira de Pascoais, João de Barros, Afonso Lopes 

Vieira, António Sérgio, Raúl Proença, António Correia de Oli-

veira, Augusto Casimiro , entre outros,  pugnando para levar 

a cabo  um programa de educação e cultura, com base emi-

nentemente nacional. 

Jaime Cortesão afirmava que “para fazer uma boa e bela 

obra pela educação era necessário não só o talento e o tato 

de um educador e dum artista mas uma grande vontade e 

força de inovação, capazes de vencer a pantanosa e rotinei-

ra indiferença geral”.

Lopes Dias  possuia este talento, vontade e força de 

inovação e não  ficou apenas  pelas palavras,  desenvolveu  

meios indispensáveis à concretização do seu pensamento   

criando:

O Infantário  para  prestar a assistência à criança  e pro-

mover o  ensina materno infantil à família; 

O Jardim Escola pois sentia que o bem estar da criança 

só era alcançável atrvés do desenvolvimento harmoniosa-

mente do seu corpo, inteligência, actividade,  criatividade 

e  sensibilidade;

A Escola de Enfermagem em 1948, que hoje tem o seu 

nome, pois   era   necessário ensinar, educar e dispor de téc-

nicos para a grande obra da promoção da saúde e da cura 

das doenças.

 Promoveu o combate às endemias do Tracoma e Bócio. 

Relativamenta a esta endemia  tive o gosto de ser eu próprio  

a estudá-la e a propor  a profilaxia, embora com o apoio do 

Delegado de Saúde que era Lopes Dias.

Em 1926 contribuiu para a organização do IV Congresso 

e Exposição Regional das Beiras que consagrou o movimen-

to regionalista, iniciado anos antes e que o nosso homena-

geado serviu com a maior dedicação.

Os princípios defendidos e praticados por Lopes Dias 

são actualmente considerados alicerces indiscutíveis do 

desenvolvimento dustentado.

Personalidade de trato fino com certo fascíneo, espirito 

arguto e possuido do   inquebrantável desejo de desenvol-

ver a sua região, soube imprimir a toda a sua obra um cunho 

sócio-cultural e sentia bem que o amanhã se  constroi hoje .

Fernando Dias de Carvalho

Estudiosos de Amato Lusitano
III - José Lopes Dias

\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\//////////////////////////////////////////////////////////////////////////



135

No V Centenário do Nascimento de Amato Lusitano, 

João Rodrigues de Castelo Branco, de entre as inúme-

ras iniciativas levadas a efeito pela Comissão Organi-

zadora das Comemorações, em boa hora decidiu reali-

zar este Congresso, intitulado “500 anos – Os Saberes 

Intemporais de Amato Lusitano”, permitindo, no acto 

inaugural, homenagear uma pleiade de qualificados 

investigadores de Amato Lusitano, incluindo o ilustre 

Estudiosos de Amato Lusitano

IV - Firmino Crespo

idanhense Firmino Crespo, tradutor do latim para por-

tuguês das “Centúrias de Curas Medicinais”.

Firmino de Deus Crespo, o professor de Liceu e ho-

mem de letras, nasceu, na oitocentista Vila de Idanha-

a-Nova, no dia 29 de Maio de 1907 e veio a falecer, na 

sua casa, em Carcavelos, em 22 de Maio de 1995. Era 

oriundo, conjuntamente com nove irmãos, de uma fa-

mília humilde, mas que sempre estimou e honrou. Está 

connosco, em representação da sua família, um dos 

três irmãos ainda vivos, João dos Santos Couchinho, 

que vai perfazer, Deus o permita, no próximo mês de 

Janeiro, 97 anos de idade. (Seguiu-se uma prolongada 

ovação.)

Firmino Crespo, bem cedo se afirmou  como latinis-

ta e como estudioso da Literatura Portuguesa. Da sua 

produção literária, dei conta de quarenta e um temas 

publicados. Atente-se nos temas versados e constata-

se a profundidade, o rigor e a beleza literária com que 

coteja os nossos clássicos, a alguns dos quais ele deu 

um contributo assinalável para a sua maior visibilida-

de, organizando, antologias acessíveis a todos os lei-

tores. Referimo-nos, concretamente, a Sá de Miranda, 

a Cristóvão Falcão e a André de Resende. As suas intro-

duções a essas antologias constituem notáveis peças 

\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\//////////////////////////////////////////////////////////////////////////



///////////////////////////////////////////////////////////////////////       \\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\136

pedagógico-didácticas, pelo elevado espírito crítico 

que demonstram. Colaborou em inúmeras revistas 

de índole cultural, como a “Humanitas”, “Euphrosy-

ne, “Ocidente”, “Estudos de Castelo Branco” e outras 

mais.

  Mas a sua coroa de glória foi inquestionavelmente 

a tradução do latim para o português das “Sete Centú-

rias de Curas Medicinais”. Graças à tradução destas, 

a que, apaixonadamente, dedicara muitos e muitos 

anos da sua vida, mereceu ser homenageado pela Câ-

mara Municipal de Castelo Branco, concedendo-lhe a 

Medalha da Cidade, aquando das V Jornadas de Estu-

do - Medicina da Beira Interior da Pré-História ao Sécu-

lo XX, que tiveram lugar em 1993. Deste modo, fora fei-

ta justiça a um dos filhos mais destacados do concelho 

limítrofe, que à investigação dedicara, amorosamente, 

longuíssimas horas da sua produtiva vida literária. 

Nessas citadas Jornadas, Firmino Crespo, apresentara 

uma comunicação intitulada: ALGUNS ASPECTOS DA 

VIDA E OBRA DE AMATO LUSITANO. Na breve introdu-

ção ao tema proferido, refere a sua árdua e prolongada 

tarefa de tradutor das Centúrias até à sua publicação 

pela Universidade Nova de Lisboa - Faculdade de Ciên-

cias Médicas. E, passo a citá-lo:

 «O meu convívio com Amato Lusitano através da 

sua obra principal - as Sete Centúrias de Curas Medi-

cinais- foi uma extraordinária experiência de surpre-

sas e ensinamentos sobre a vida e a cultura humanas. 

Convém sublinhar que não foi fácil a tarefa de trans-

ferir para a língua portuguesa a obra em latim deste 

albicastrense ilustre que de seu nome português de 

João Rodrigues de Castelo Branco se mudou para o de 

Amatus Lusitanus. A língua latina era o instrumento 

internacional desse século renascentista em que se 

expressava a variada divulgação da cultura europeia. 

Por isso, Amato Lusitano a utilizou com proficiência em 

todos os seus escritos. Um acaso providencial trouxe-

me ao encontro da edição completa das Sete Centúrias 

(Curationum Medicinalium Centuriae Septem), editada 

em Bordeus, 1620, e dela me servi durante anos (40?), 

como já disse no prefácio da edição completa portu-

guesa (1980 - Faculdade de Ciências Médicas - Lisboa), 

1° volume. A leitura desse prefácio é imprescindível 

para quem tiver sério interesse no conhecimento da 

história da versão portuguesa das Centúrias. Longo foi 

o percurso, mas a vontade de contribuir para a tradição 

cultural da minha pátria lusitana deu-me coragem nas 

horas de desânimo ou cepticismo. Vinham-me à lem-

brança as palavras sugestivas do nosso grande épico: 

”É fraqueza desistir da obra começada”. Até que um 

dia apareceu alguém disposto a concretizar a obra, ele 

também beirão e médico como Amato Lusitano, inte-

ressado na edição integral das Sete Centúrias. No meu 

prefácio referido exponho como se procedeu.»

Termino, com uma saudação a todos e a todas as 

congressistas e uma palavra de reconhecimento à Co-

missão Organizadora deste Congresso, pela inclusão 

do nome do idanhense Firmino Crespo na plêiade de 

cultores do passado, consagrados investigadores de 

Amato Lusitano a homenagear, neste acto inaugural 

do Congresso, pois a tradução integral das Centúrias 

permitiu continuar a aprofundar o prestimoso contri-

buto de Amato Lusitano para a história da ciência e da 

cultura portuguesa.

António Silveira Catana



\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\//////////////////////////////////////////////////////////////////////////

137

Em Memória do meu pai 

Quando, há já alguns anos, participei com o meu 

pai numas Jornadas de Medicina na Beira Interior, na 

qual foi homenageado o Doutor José Lopes Dias, esta-

va muito longe de pensar que numas outras Jornadas, 

sob a égide de Amato Lusitano me coubesse a honra 

de, como filho primogénito, agradecer em meu nome e 

em nome da minha família a distinção com que neste 

Congresso foi distinguido o Professor Doutor José Ca-

ria Mendes.

Bem haja. 

É certamente de todos conhecido que entre os ju-

deus não existe o culto da morte mas sim, o culto da 

vida pois ela é uma dádiva Divina. Uma dádiva para 

a qual somos chamados a ser sócios do próprio D’us 

como participantes e continuadores da Sua Obra cuja 

expressão máxima é a Vida. Com base neste concei-

to, nada morre, a não ser em termos físicos, enquan-

to a sua memória estiver viva e actuante. Duas velas 

simbolizam o Shabat, Shamor veZakhor (רוכזו רומש – 

“Guarda e lembra”), que nos induzem não só a guar-

dar e a lembrar o Shabat mas também a sua essência. 

Estudiosos de Amato Lusitano
V - José Caria Mendes

Por extensão e analogia, o mesmo conceito aplica-se 

à Vida. É pois, de acordo com o pensamento judaico, a 

construção da Vida algo de extremo valor que, partin-

do do passado, catapulta o presente para o futuro. De 

igual forma é-o também a lembrança, a memória. Não 

numa perspectiva passadista, mas algo de extrema-

mente dinâmico cujo limite, no dizer de Maimónides 

é a “chegada do Rei Perfeito que reinará num Reino 

Perfeito”. É, assim que eu gostaria que o meu pai fosse 

lembrado.

Ao prestar-lhe homenagem, este Congresso exalta 

outras duas grandes figuras albicastrenses por quem 

meu pai nutria grande admiração e respeito. Ambos 

médicos e ligados ao ensino.

Refiro-me, naturalmente e em primeiro lugar ao 

patrono deste Congresso, João Rodrigues de Castelo 

Branco, Amatus Lusitanus, que, para além de ser seu 

modelo como humanista, era-o também como médico 

e cientista.

Em segundo lugar, não por desprestígio, mas por-

que a algum dos dois caberia esta situação, refiro-me 

ao Doutor José Lopes Dias, de quem me orgulho de, 

através do meu pai, ter conhecido, notável médico e 

investigador, a quem dados os profundos laços de 

amizade vinha visitar, com alguma frequência quando 

se deslocava à sua casa de Portalegre. Era, para ele, 

quase irresistível vir a Castelo Branco conversar com 

o seu amigo de tantas prosas e seu mestre de tantos 

saberes.

Nessas ocasiões, de que falavam os dois médicos?

De tudo menos de medicina tomada com acto clí-

nico. Falavam de culturas e história, do Alentejo e da 

Beira Baixa, de Penamacor, terra natal de José Lopes 

Dias e à qual o meu pai se encontrava também ligado 

por ascendência. Falavam de arqueologia e etnologia. 

Por vezes passeavam a par por Castelo Branco. Iam 

aos Jardins do Paço, à Catedral e ao Castelo…

De mansinho, quase sem se notar a conversa      in-

flectia, voltava-se para Penamacor e para Ribeiro San-



///////////////////////////////////////////////////////////////////////       \\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\138

ches. Então, surgiam as “Cartas sobre a Educação da 

Mocidade”, o “Método para aprender a estudar Medi-

cina” e as “Dificuldades que tem um Reino velho para 

emendar-se”.

Depois, era Hipócrates, Avicena, Maimónides, Ga-

leno, Vesálio, Dioscorides e Amato. Sempre Amato e 

as suas Centúrias…

João Rodrigues Castelo Branco era o tema preferido 

por ambos.

Aliás, Amato, para o meu pai, apesar da sua es-

trutura científica cartesiana, era o modelo do médico, 

do cientista e do humanista cuja plenitude pretendia 

alcançar. À mínima referência ao seu nome ou à sua 

obra quase faria que meu pai o introduzisse na nossa 

presença num colóquio informal ao qual não faltaria 

a sua largueza de espírito condizente com a largueza, 

vastidão e beleza da paisagem albicastrense.

Relembro agora uma das últimas visitas que eu e 

o meu pai fizemos ao Doutor José Lopes Dias. Termi-

námos o dia nas muralhas do castelo admirando uma 

arrebatadora paisagem dourada por um pôr do Sol 

magnífico. Meu pai e José Lopes Dias envolveram-se 

num vivo diálogo sobre as lendas da cidade que se es-

tendia aos nossos pés, a Serra de São Mamede, cujos 

contornos azul violáceos dali avistávamos e, natural-

mente Amato Lusitano. Desta vez, a conversa recaiu 

sobre o seu juramento e a sua modernidade.

Concluindo o meu profundo agradecimento pelo 

facto de este Congresso homenagear o meu pai sob a 

égide de uma figura que lhe foi tão querida, não quis 

deixar de o fazer sem englobar nele a memória do seu 

amigo Doutor José Lopes Dias. Assim, estendendo a 

todos os participantes esta minha gratidão pedir-lhes-

ia que recriassem, ainda que com um esforço de imagi-

nação, aquela conversa no castelo, relembrando o seu 

mote composto em Salónica no ano de 5319 (1559):

«Juro perante Deus imortal e pelos seus dez santíssi-

mos sacramentos, dados no Monte Sinai ao Povo He-

breu, por intermédio de Moisés, após o cativeiro no 

Egipto, que na minha clínica nunca tive mais a peito do 

que promover que a Fé intacta das coisas chegasse ao 

conhecimento dos vindouros.

Nada fingi, acrescentei ou alterei em minha honra ou 

que não fosse em benefício dos mortais.

Nunca lisonjeei, nem censurei ninguém ou fui indulgen-

te com quem quer que fosse por motivo de amizades 

particulares;

Sempre em tudo exigi a verdade;

Se sou perjuro, caia sobre mim a ira do Senhor e de Ra-

fael seu Ministro e ninguém mais tenha confiança no 

exercício da minha arte;

Quanto a honorários, que se costuma dar aos médi-

cos, também fui sempre parcimonioso no pedir, tendo       

tratado muita gente com mediana recompensa e muita 

outra gratuitamente.

Muitas vezes rejeitei firmemente grandes salários, ten-

do sempre mais em vista que os doentes por minha 

intervenção recuperassem a saúde do que tornar-me 

mais rico pela sua liberalidade ou pelos seus dinheiros;

Para tratar os doentes, jamais cuidei de saber se eram 

hebreus, cristãos, ou sequazes da Lei Maometana;

Nunca provoquei a doença;

Nos prognósticos sempre disse o que sentia;

Não favoreci um farmacêutico mais do que outro, a não 

ser quando nalgum reconhecia, por ventura, mais perí-

cia na arte e mais bondade no coração, porque então o 

preferia aos demais;

Ao receitar sempre atendi às possibilidades pecuniá-

rias do doente, usando de relativa ponderação nos me-

dicamentos prescritos;

Nunca divulguei o segredo a mim confiado.

Nunca a ninguém propinei poção venenosa;

Com a minha intervenção nunca foi provocado o aborto;

Nas minhas consultas e visitas médicas femininas nun-

ca pratiquei a menor torpeza;

Em suma, jamais fiz coisa de que se envergonhasse um 

Médico preclaro e egrégio.

Sempre tive diante dos olhos, para os imitar, os exem-

plos de Hipócrates e Galeno, os Pais da Medicina, não 

desprezando as Obras Monumentais de alguns outros 

excelentes Mestres na Arte Médica;

Fui sempre diligente no estudo e, por tal forma, que 

nenhuma ocupação ou circunstância, por mais urgente 

que fosse, me desviou da leitura dos bons autores;

Nem o prejuízo dos interesses particulares, nem as via-

gens por mar, nem as minhas pequenas deambulações 

por terra, nem por fim o próprio exílio, me abalaram a 

alma, como convém ao Homem Sábio;

Os discípulos que até hoje tenho tido, em grande nú-

mero e em lugar dos filhos, tenho educado, sempre os 

ensinei muito sinceramente a que se inspirassem no 

exemplo dos bons;

Os meus livros de Medicina nunca os publiquei com 

outra ambição que não fosse o contribuir de qualquer 

modo para a saúde da Humanidade;

Se o consegui, deixo a resposta ao julgamento dos ou-

tros, na certeza de que tal foi sempre a minha intenção 

e o maior dos meus desejos” 

António José de Sousa Caria Mendes



\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\//////////////////////////////////////////////////////////////////////////

139

Com todo o gosto acedi a prestar um depoimento 

testemunhal para esta sessão inaugural de homena-

gem aos estudiosos da obra de Amato, respeitante ao 

Senhor Professor Doutor Joaquim Veríssimo Serrão. 

Efectivamente, este homenageado, para além de ser 

um dos maiores historiadores portugueses de todos 

os tempos, porventura o maior de entre os vivos em 

produção escrita, foi também um estudioso da bio-

grafia do grande médico albicastrense cuja memória 

aqui evocamos anualmente, mas este ano de forma 

tão especial. E, logo à partida, tenho que dizer que 

não é fácil numa só página dar um testemunho, por 

simples que seja, de tamanho vulto da historiogra-

fia nacional... Peço desculpa, por isso, se me exceder 

um pouco, por ter de avocar aspectos do plano pes-

soal, no sentido de uma maior autenticidade.

Conheci o ilustre historiador como meu professor 

no longínquo ano lectivo de 1972/73, na Faculdade 

de Letras da Universidade de Lisboa: era o seu pri-

meiro ano na cátedra de História e regia a cadeira 

de História da Expansão Portuguesa, tendo como 

assistente o Prof. Luís Filipe Thomaz. Apesar de eu 

frequentar o curso como estudante-trabalhador (em 

regime voluntário/militar), gostei da leccionação, 

Estudiosos de Amato Lusitano 
VI - Joaquim Veríssimo Serrão

de que guardo religiosamente os apontamentos ma-

nuscritos.Lembro-me que aparecia frequentemente 

na Biblioteca da Faculdade, a apoiar os alunos que 

pretendiam complementar as aulas. Bastantes anos 

mais tarde, estando eu a leccionar na ESE [do Poli-

técnico] de Santarém (em cujas origens ele também 

tinha estado por ser natural dessa cidade), voltei a 

trabalhar sob sua orientação, primeiro para o curso 

de Mestrado em História Moderna e depois para a 

tese de Doutoramento. 

Começou então o cultivo de uma sólida amizade. 

Fiel ao princípio de que «o aluno de hoje é o amigo de 

sempre», por diversas vezes me franqueou as portas 

da sua mansão do Salmeirim (Santarém), orientando, 

sugerindo leituras ou emprestando carradas de li-

vros, dos muitos milhares da sua formidável bibliote-

ca. E era um prazer imenso dialogar com ele, pela sua 

memória de computador, pelo seu saber enciclopé-

dico, pelo entusiasmo contagiante da experiência de 

vida. Falávamos de quase tudo, ...mas pouco de polí-

tica, porque eu conhecia e respeitava as ideias dele, 

como ele conhecia e respeitava as minhas. Prefaciou 

e/ou apresentou três livros meus. E fez questão de 

me propor à Academia Portuguesa da História, de 

que ele era digníssimo Presidente havia quase três 

décadas. Enfim, retirado da docência universitária e 

da vida académica activa, por sua exclusiva vontade, 

recolheu ao torrão natal e ao “Vale dos Reis”, onde 

continua a trabalhar e onde o tenho visitado. 

 Joaquim Veríssimo Serrão tem hoje 86 anos 

(n.1925); é doutorado pelas Universidades de Tou-

louse (1953) e Coimbra (1956), e ainda Doutor honoris 

causa pela de Montpellier (1974) e pela Complutense 

de Madrid (1995); foi professor em diversas outras 

universidades, com relevo para a de Lisboa, de que 

foi catedrático e reitor. No plano historiográfico, ele 

estará decerto em linha com os grandes mestres e 

vultos maiores deste nosso país; e desses, ele será, 

seguramente, o historiador português com obra mais 

extensa, quer em número de títulos quer em volume 



///////////////////////////////////////////////////////////////////////       \\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\140

de textos publicados: mais de 500 títulos, mais de 

300 grossos livros e densos trabalhos de investiga-

ção, que por contas redondas não andarão longe das 

50 mil páginas... e desses volumes, não posso deixar 

de citar a sua monumental História de Portugal, que 

já vai em 18 volumes e que espera mais dois. «Obra 

de uma vida», pode e deve ser considerada uma re-

ferência fundamental e imorredoura para a História-

pátria e para a Cultura Portuguesa. 

Recebeu diversos prémios nacionais e internacio-

nais [entre eles o Príncipe das Astúrias em Ciências 

Sociais, espécie de Nobel espanhol, 1995]; é membro 

de muitas sociedades científicas nacionais e estran-

geiras; é detentor de diversas comendas e condeco-

rações, também de diversos países, com destaque 

para as de Afonso X o Sábio (de Espanha, 1995) e Grã-

Cruz da Ordem de Santiago (Portugal, 2006). Numa 

das bastas homenagens que lhe foram prestadas, 

por ocasião da sua jubilação foi-lhe dedicado um li-

vro das Edições Colibri, Colecção Grandes Mestres, 

intitulado «Joaquim Veríssimo Serrão: Uma presença. 

Uma obra. Um historiador» (1995). E nele escrevia o 

Prof. Jorge Borges de Macedo, acerca do colega, defi-

nindo-o assim: «...homem de acção e de intervenção. 

Historiador com uma finalidade que infatigavelmente 

realiza. Homem de cultura, que não recua diante de 

dificuldades e obstáculos, Joaquim Veríssimo Serrão 

apresenta-se na plenitude do seu magistério científi-

co, humano e nacional» (p. 16).

As relações culturais com as universidades de Es-

panha, e em particular com a de Salamanca, foi efec-

tivamente um dos temas por ele historiados. Fê-lo em 

diversas ocasiões, a principal das quais no seu pio-

neiro trabalho Portugueses no Estudo de Salamanca 

(1250-1550), há cerca de meio século (50 anos – que 

nos cumpre assinalar também)... O livro constituía 

a primeira tentativa séria de inventário dos mestres 

e estudantes portugueses que frequentaram a Uni-

versidade salmantina na Idade Média e no Renasci-

mento;  e o autor concluía que essa Escola devia ser 

considerada, de entre todas, «a que manteve laços 

mais íntimos com Portugal, tanto pelo número de es-

tudantes que formou, como pelo valor das doutrinas 

que transmitiu, sendo certo que foi a que exerceu 

maior influência, extensa e intensa, na cultura por-

tuguesa».

Mas esse livro teve para nós também uma particu-

laridade fundamental: apesar de algumas limitações, 

por ele próprio reconhecidas, foi aí que o Professor 

esboçou o percurso académico do nosso João Rodri-

gues de Castelo Branco, «um dos maiores  clínicos 

portugueses de sempre» (expressão sua), nunca dei-

xando de lamentar – como fica dito – as dificuldades 

que o impediam (e nos continuam ainda a impedir a 

nós) de ir mais longe... Posteriormente, a 24 de Janei-

ro de 2004, veio a esta Cidade, a convite da direcção 

dos nossos Cadernos de Cultura “Medicina na Beira            

Interior”, e proferiu na Escola Superior de Educação 

uma brilhante conferência, a que muitos de nós tive-

mos o prazer de assistir e que, de acordo com uma 

breve nota publicada nos ditos Cadernos desse ano 

(pág. 96), «encantou a numerosa assistência do Au-

ditório». 

E por tudo o que fica dito, ou pelo muito mais que 

fica por dizer, creio poder terminar bem este teste-

munho dizendo que o Professor Doutor Joaquim Ve-

ríssimo Serrão é um caso raro de uma espécie de 

historiador em extinção: trabalhando sem equipa e 

sem apoios oficiais, sem computadores e apegado à 

sua velha máquina de escrever, mas dotado de uma 

energia, de uma capacidade e de uma memória es-

pantosas, vivendo de e para os livros, ele era (e ainda 

é) um excelente clínico geral da História, dominando 

quase todas as matérias e biografias... no que incluí-

mos também, obviamente... o nosso AMATO. 

J. Candeias da Silva



///////////////////////////////////////////////////////////////////////       \\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\141

Alfredo Jorge Martins Rasteiro de Campos, filho do 

Doutor Alfredo José Rasteiro de Campos e de Branca 

Eduarda Alves Martins, nasceu em Azinhaga, Golegã, 

em 17 de abril de 1936. Licenciou-se em medicina na 

Universidade de Coirnbra, em 1960 e doutorou-se em 

Ciências Médicas (Oftalmologia) também pela Universi-

dade de Coimbra, em 1979, tendo sido professor de Of-

talmologia e regente da cadeira de História da Medicina 

da respetiva Faculdade de Medicina, sendo médico dos 

Hospitais da mesma Universidade. 

Tem uma vasta obra publicada, com vários trabalhos 

da sua especialidade, mas tem-se dedicado, em parti-

cular, à história da Medicina. Destacamos os livros “En-

sino Médico em Coimbra”, que veio a público em 1999 e 

“Medicina Judaica Lusitana Século XVI”, dado à estam-

pa, no ano 2000. Nesta última obra dá-nos uma visão 

muito refrescante, densa e rigorosa, do médico Amato 

Lusitano. Já antes, em 1985, havia publicado a “Hístóna 

da Oftalmologia Portuguesa” e, em 1992, o livro “Medi-

cina e Descobrimentos”. 

Foi fundador, em 1988, e dirirgiu a revista “Kaliope, 

De Medicina”, ligada à disciplina de História da Me-

dicina da Faculdade de Medicina da Universidade de 

Coimbra. Nos Cadernos de Cultura “Medicina na Beira 

Interior - da pré- história ao século XXI”, tem publicado 

ininterruptamente trabalhos, a grande maioria dedica-

dos a Amato Lusitano. 

Foi fundador do Círculo de Artes Plásticas da Asso-

ciação Académica de Coimbra. 

O Professor Alfredo Rasteiro tem sido um dos parti-

cipantes que nunca falhou a sua presença nas Jornadas 

de Estudo, realizadas em Castelo Branco. Sempre o pri-

meiro a chegar a estas Jornadas, elas devem a sua lon-

gevidade, indiscutívelmente, também ao seu estímulo 

e entusiasmo e à garantia que deixa de ano para ano de 

que voltará sempre. 

Em 1998, quando se realizaram as X Jornadas respe-

tivas, a Câmara Municipal de Castelo Branco, através do 

seu presidente, Comendador Joaquim Morão, reconhe-

ceu o trabalho de estudo da obra de Amato Lusitano, 

levado a cabo pelo Professor Alfredo Rasteiro, ativo des-

de 1989, quando se iniciaram as Jornadas de Estudo, 

atribuindo-lhe a medalha da Cidade. 

Termino, lendo uma sua tradução do latim de um po-

ema escrito no “Dioscoridis Anasarbei: de Medica Mate-

ria”, de Amato Lusitano. Belíssima tradução tão fiel ao 

“Preclaro Amado”: 

“Ad studiosum et candidum lectorem, Nicolaus Stopius: 

Preclaro Amado deixa que te diga

Amado de nome, sempre foste Amado. 

Amado, sem dúvida, amizade evocas. 

Amado, amigo dos amigos, 

Prestável, apaziguador e oportuno 

Tornas elegres quantos amas. 

Tantos, tantos 

Todos quantos te conhecem. 

Felizes aqueles que te procuram 

Sem preconceitos, recto entendimento. 

Estudas Dioscoridis 

Com ânimo viril. 

Quanto mais procuras, Amado, 

Mais te interrogas: Que é o Amor? 

A procura da dádiva 

Não defrauda o esforço. 

Devemos muito à Lusitânia de Amado 

E muito devemos ao grego de Anazarbo. 

O Lusitano honra a Lusitânia. 

De grande coração, tem o maior!” 

Amatus Luisitanus. In: Dioscoridis Anazarbei: de Médica Matéria

António Lourenço Marques

Estudiosos de Amato Lusitano 
VII - Alfredo Jorge Martins Rasteiro de Campos 

\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\//////////////////////////////////////////////////////////////////////////



///////////////////////////////////////////////////////////////////////       \\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\142

O Tempo da Música

Concerto “Oriente Ocidente” dedicado a Amato Lusitano -Igreja de Santa  Maria do Castelo

\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\//////////////////////////////////////////////////////////////////////////



\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\//////////////////////////////////////////////////////////////////////////

143

Antecipando o concerto pela Orquestra Sinfónica da 

ESART numa recolha feita pelo Dr. Lourenço Marques fo-

ram lidos os belos textos que Amato Lusitano escreveu 

nas Centúrias de Curas Medicinais sobre os lugares que 

habitou no percurso da sua vida, acompanhados por  

projeções de imagens desses territórios.

Cura I da 1ª Centúria – Uma rapariga campónia

“Uma rapariga campónia, de 13 anos de idade, ia com 

sua mãe para o campo, descalça, sem tamancos, a levar 

a comida aos ceifeiros, em pleno verão, desacautelada, 

e no meio do caminho foi mordida no pé direito por uma 

víbora. A mãe, vendo a filha ferida e aflita, apressa-se a 

voltar à povoação o mais rapidamente possível. Entretan-

to, durante a caminhada, arranja o processo de salvar a 

filha. Dá de cara com um arbusto, o trovisco. Aproxima-se 

dele e faz tiras ou correias com que depois ligou, na par-

te alta, a perna mordida, perto do joelho, junto à curva, 

ideia de facto excelente, afim de a violência do veneno 

não passar até à parte superior do corpo.”

Amato Lusitano, 1ª Centúria de Curas Médicas, 

“Sabemos que em todos os climas há lugares tem-

perados e destemperados, pois Castelo Branco, minha 

pátria, a que Ptolomeu fez referência, a igual distância 

de Lisboa e Salamanca (a universidade mais célebre de 

toda a Europa) é de clima temperado. A cidade da Guar-
da porém, perto daquela é tão fria que até as pessoas o 

sentem no pino do Verão. Isto vem-lhe da alta montanha, 

chamada Serra da Estrela que directamente a espreita e 

das neves que sempre a branqueiam e cobrem, sobre ela 

sopra o seu vento de altitude.”

Amato Lusitano, Cura XIII da 3ª Centúria

O Espaço Vivido de Amato Lusitano 
nas suas próprias palavras

“Lisboa tem cerca de quarenta graus de elevação po-

lar e Roma quarenta e um. A isto se acrescentará o que 

um médico deve entender especialmente na pesquisa 

da temperatura de regiões, cidades e lugares, isto é, que 

Lisboa é a cidade mais oriental de toda a Hispânia e a 

mais ilustre de toda essa zona ocidental, na opinião de 

todos. Fica assente num terreno plano, e as suas praças 

são banhadas pelo Mar Oceano em que desagua o Tejo 

aurífero, poucos estádios adiante. Não é dominada por 

ventos de montes nevados nem corrompida por flores-

tas temerosas ou pântanos infectos, nem por águas es-

tagnadas, lagoas, fossos ou cavernas donde é costume 

levantarem-se cheiros pestilentos que quase sempre 

infectam as cidades, como acontece com várias urbes 

da Itália e da Grécia. Pelo contrário, tem nos arredores 

campos férteis, jardins agradabilíssimos, fontes de água 

límpida, ribeiros cristalinos, vinhas aprazíveis, pomares 

abundantíssimos. De tudo isto resultam ares salubérri-

mos, mantendo a melhor temperatura nas quatro esta-

ções do ano, uma vez que no pino do Verão o calor não 

é insuportável a ponto de sufocar as pessoas, nem o frio 

de Inverno é tão rigoroso que as obrigue a refugiarem-se 

Sé da Guarda

Salamanca

Castelo Branco



///////////////////////////////////////////////////////////////////////       \\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\144

junto do lume. É raro ver-se em Lisboa a geada ou a neve, 

sendo por isso que em pleno Inverno até usam vestuários 

muito simples, sem precisarem de se defender com pe-

les. A cidade é bafejada, em grande parte, por uma brisa 

muito suave, provinda do oceano, propiciadora de tudo, 

como querem Hesíodo e Homero.”

“Roma também possui tudo o que foi dado a Lisboa, 

mas fica a Oriente e está mais voltada ao Sul do que ao 

Norte. Por isso, a sua temperatura é superior em calidez e 

humidade e, portanto, como disse Galeno, sujeita a dis-

tilações. É atravessada pelo rio Tibre, chamado outrora 

Ábbula, que desagua no mar, não muito longe, de modo 

a partilhar com razão a mesma temperatura que tem Lis-
boa. Daqui que os Romanos são fisionomicamente seme-

lhantes aos Lisboetas e outros Portugueses, aponto de 

até serem iguais na duração da vida.”

Amato Lusitano,  3ª Centúria de Curas Médicas

“A cidade de Ragusa é pequena, mas antiga, seme-

lhante a Veneza. Está situada junto ao mar Adriático, 

entre elevações rochosas, voltadas para o sul. Por isso, 

ela fica exposta aos ventos austrais, estando as pessoas 

sujeitas a mais frequentes e graves doenças durante o 

Inverno. Produz vinhos fortes, mas pouco saudáveis, es-

cassa fruta e nenhum trigo, visto que não tem campos. A 

forma de governo é a república, mas nele só a classe no-

bre é admitida, constituída por homens políticos, bastan-

te ricos e sóbrios. Além da aristocracia há uma numerosa 

classe popular de que uma parte são mercadores, pesso-

as bastante civilizadas, comerciando, como os patrícios, 

por muitas partes do mundo, em grandes e magníficos 

navios. A restante parte da população é inferior, e domi-

nada pela pobreza.”

Amato Lusitano, Introdução da 6ª Centúria.

“Ao chegar a Salonica, cidade que é presentemente, 

como outrora, a capital de toda a Macedónia, fartamente 

povoada de muitas e variadas gentes, mas atacada por 

doenças muito graves e de grande severidade, julguei 

acertado escrever alguns comentários sobre elas e pu-

blicar a Sétima Centúria, apresentando-a à consideração 

visual dos homens, para que por meio deles ao menos 

os que se dedicam ao exercício da medicina reconheçam 

que a Grécia, agora como noutros tempos antigos, está 

atacada e tomada de doenças muito graves, terríveis e 

complicadas. Motivo este, que não julgo insignificante, 

em virtude do qual nela floresceram médicos tão notáveis 

e extraordinários. Com efeito,  era abundante a matéria à 

volta da qual homens eminentes, ansiosos de conhecer 

a natureza das coisas, podiam estudar e, para ajudar o 

povo, libertá-lo frequentemente de estados angustiosos, 

nela conseguiram obter não pequena glória e honras 

excelentes. De tal maneira se mostraram solícitos e dili-

gentes os que nesta divina arte (médica) se evidenciaram 

e brilharam, em seu uso assíduo e frequente, sobre as 

demais nações, que ainda hoje são tidos como mestres 

aceites e louvados de todos os povos”. 

Amato Lusitano, introdução da 7ª  Centúria

Roma - Rio Tibre

Salonica

Ragusa

Lisboa



///////////////////////////////////////////////////////////////////////       \\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\145

Em torno da Exposição
\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\//////////////////////////////////////////////////////////////////////////



///////////////////////////////////////////////////////////////////////       \\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\146

O Corpo do Coração
\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\//////////////////////////////////////////////////////////////////////////



///////////////////////////////////////////////////////////////////////       \\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\147

Este projeto expositivo apresenta duas estratigra-

fias imagéticas, cronologicamente diferenciadas, que 

se estabelecem a partir da figura de João Rodrigues de 

Castelo Branco, o albicastrense medico judeu mais co-

nhecido por Amato Lusitano na Europa de quinhentos. 

Inventariam-se algumas das matérias que conduziram 

à construção iconográfica da personagem estabilizada, 

em 1956, na estátua de bronze realizada pelo escultor 

Martins Correia. O monumento comemorativo situado 

no centro da cidade de Castelo Branco inverteu, na co-

munidade, a deslembrança do colectivo assumindo-se 

como foco do regresso, reforçando a presença na paisa-

gem  urbana, depois de uma ausência de séculos,  desta 

ímpar sumidade da cultura europeia. O bronze anulou e 

anulará, em parte, a amnésia identitária que ainda en-

volve toda a memória amatiana. A estátua possui uma 

biografia peculiar que é hoje reconstruída e apropriada 

através de diálogos sustentados em múltiplos suportes 

e situações gráficas. 

A outra estratigrafia exposta resultou de um desafio 

colocado a um conjunto de fotógrafos para que inter-

pretassem a densidade cultural da personalidade. São 

criações que remetem para o espaço público contempo-

râneo, para o modelado histórico primevo, para o jogo 

dos tempos, revelando uma rede de metáforas e de hori-

zontes complexos mais materiais ou mais etéreos. Os ar-

tistas cartografaram outras geografias e escalas reconsti-

tuindo epidermes do espaço vivido, do corpo e da alma 

amatiana. Estamos diante de um inventário de partidas, 

de ausências, de interrogações, de saudades. Relaciona-

dos com Amato, os discursos fotográficos assumem-se 

como penitências do sentir, como catarses individuais 

desenhadas com luz que constroem outras memórias 

que anulam o esquecimento do judeu albicastrense que, 

errante, retornou através da História das suas imagens.

Este pequeno texto editado na agenda cultural do 

município, resume as coordenadas basilares da   expo-

sição “O corpo do coração. Horizontes de Amato Lusita-

no”, mostra  que esteve patente ao público em Castelo 

Branco,  na Sala  da Nora do Cine- Teatro Avenida , entre 

os dias 7 e 29 de Maio de 2011, organizada pela Câmara 

Municipal de Castelo Branco e  comissariada por mim e 

por Carlos Semedo.

A Propósito da Exposição:
 “O Corpo no Coração - 

Horizonte de Amato Lusitano”

Nesta revisitação a geografias e a inventários de ma-

térias e de fontes imagéticas amatianas – gostaríamos 

de salientar a inclusão no discurso expositivo do “mo-

delo”  primordial que esteve na raiz do desenvolvimen-

to da volumetria da escultura pública de Amato Lusitano 

hoje nas mãos de sua filha a quem muito agradecemos 

a partilha deste comovedor e exaltante fragmento da 

sua memória familiar. O nosso reconhecimento também 

é devido à Drª Aida Rechena, directora do Museu de 

Francisco Tavares Proença Júnior pela cedência de algu-

mas peças. Mas esta exposição não teria sido possível, 

para além do empenho da equipa do projecto Cultura 

Vibra e do Cine Teatro Avenida de Castelo Branco,  sem 

a ajuda e apoio de João Barroca, diligente funcionário 

da Câmara Municipal do Fundão,  amigo prestável e  in-

signe colecionador - conservador de importantes fon-

tes, fundamentais para um correto desenvolvimento  de 

certas coordenadas da nossa História Regional. No con-

texto da obra foi também editado, pela Câmara de Cas-

telo Branco, um catálogo que inclui textos de António 

Lourenço Marques, Joaquim Morão, Pedro Salvado e de 

Maria de Lurdes Gouveia Barata, fotografias de Carlos 

Matos, Diamantino Gonçalves, Eduardo Margareto, José 

Joaquim Pio, José Tomás, Paulo Vinhas, Pedro Martins e 

alunos do A. E. Faria de Vasconcelos de Castelo Branco 

e poemas de Américo Rodrigues, Nicolau Saião, António 

Salvado, Alfredo Pérez Alencart, Maria Estela Guedes, 

Maria do Sameiro Barroso, Stefania Di Leo, Hendrick Van 

Noort e Margalit Matitiahu. O design gráfico do catálogo 

foi de Tiago Navarro Marques  e o design expositivo do 

fotógrafo  designer Nelson Canilho.

Notas:
Sobre reprodução desta iniciativa junto dos orgãos de comunicação social re-
gional e nacional, entre outras:

http://www.gazetadointerior.pt/seccoes/includes/prt_noticias_seccao.
asp?idn=11681

http://sicnoticias.sapo.pt/Lusa/2011/05/20/castelo-branco-exposicao-reve-
la-homem-por-detras-do-nome-mais-usado-na-cidade-c-vdeo
http://www.cnoticias.net/?p=17118
http://www.diariodigitalcastelobranco.pt/detalhe.php?id=2862

http://juventude.gov.pt/eventos/educacaoformacao/paginas/exposicaodo-
cumentalcorpodocoracaohorizontesdeamatolusitano.aspx

* Licenciado em História (U.C.) ; Mestre em Culturas Regionais 
(U.N.L.); Doutorando em História e Antropologia (U.Sal.); 

Investigador da Universidade de Salamanca.

 

Pedro Miguel Salvado

\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\//////////////////////////////////////////////////////////////////////////



///////////////////////////////////////////////////////////////////////       \\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\148

Publicações do V Centenário

\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\//////////////////////////////////////////////////////////////////////////



///////////////////////////////////////////////////////////////////////       \\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\149

Prólogo da Antologia “Amado Amato”

A organização desta antologia esteve sob a égide 

de Amato Lusitano. Neste ano de comemorações dos 

quinhentos anos do seu nascimento, esta publicação 

pretende ser um marco para lembrar o insigne médico 

que se tornou cidadão do mundo e cuja memória não 

é apenas uma saudade de homem ilustre, mas um ma-

nancial de investigação num cotejo de desempenhos e 

de história da medicina.

As metas que aglutinam a selecção dos textos po-

éticos apontam para dois pólos temáticos: o próprio 

Amato Lusitano no seu percurso e os valores defendi-

dos e postos na prática da sua vida de homem-médi-

co, cumprindo-se como tal na fidelidade ao juramento 

«feito em Salónica, no ano do Mundo 5.319 (1559 da 

nossa Era)» e que se inicia com uma profissão da Ver-

dade: «Juro perante Deus imortal e pelos seus dez san-

tíssimos sacramentos, dados no Monte Sinai ao Povo 

Hebreu, por intermédio de Moisés, após o cativeiro no 

Egipto, que na minha clínica nunca tive mais a peito do 

que promover que a Fé intacta das coisas chegasse ao 

conhecimento dos vindouros».

Ao longo do juramento elevam-se os valores pre-

sentes na sua prática, valores como altruísmo e soli-

dariedade (Nada fingi, acrescentei ou alterei em minha 

honra ou que não fosse em benefício dos mortais; e 

ainda: Quanto a honorários, que se costuma dar aos 

médicos, também fui sempre parcimonioso no pedir, 

tendo tratado muita gente com mediana recompensa 

e muita outra gratuitamente), imparcialidade e anti-

racismo (Nunca lisonjeei, nem censurei ninguém ou 

fui indulgente com quem quer que fosse por motivo de 

amizades particulares; Para tratar os doentes, jamais 

cuidei de saber se eram hebreus, cristãos, ou sequa-

zes da Lei Maometana), a lealdade e a confiança ( Nun-

ca divulguei o segredo a mim confiado), a coragem e a 

fortaleza ( Nem o prejuízo dos interesses particulares, 

nem as viagens por mar, nem as minhas pequenas de-

ambulações por terra, nem por fim o próprio exílio, me 

abalaram a alma, como convém ao Homem Sábio), a 

competência e o amor ao estudo (Fui sempre diligen-

te no estudo e, por tal forma, que nenhuma ocupação 

ou circunstância, por mais urgente que fosse, me des-

viou da leitura dos bons autores), o amor do Bem pelo 

Exemplo que procurou e pelo exemplo da sua própria 

vida pelo que foi construindo (Os discípulos que até 

hoje tenho tido, em grande número e em lugar dos fi-

lhos, tenho educado, sempre os ensinei muito since-

ramente a que se inspirassem no exemplo dos bons).

 Dos princípios e da vivência de João Rodri-

gues de Castelo Branco (que nos honra por ter leva-

do o nome da sua terra natal muito longe) emerge o 

homem do amor ao próximo, o homem da liberdade, 

genuinamente vivida, interiormente e nos seus actos, 

o homem de carácter que deve servir de exemplo. As-

sim, é esteio de inspiração na presente antologia, uma 

antologia poética. A força da palavra poética carreia a 

denúncia, a resistência, a reflexão, a visão do mundo 

sob o olhar humanista do amor e da fraternidade. Por 

isso, a palavra poética é indicada para homenagear 

um grande homem. Compreende e celebra.

 No que podemos considerar como critérios de 

conteúdo, delinearam-se propostas de poemas que 

são directamente dedicados a Amato Lusitano com re-

ferências à sua vida de médico ou à sua peregrinação 

humana e poemas que, mais indirectamente, falam de 

valores, do acto de viver sob os signos do  Bem, da Li-

berdade, do Querer e do Crer. Pretendeu-se erguer um 

canto que se dirigisse a um homem, ao homem e aos 

valores humanos que dignificam a vida. A dor, o feito, 

a viagem sem fronteiras, a dimensão do amor e da co-

ragem ocupam o espaço deste respirar poético, para 

que fique como que mais um talefe nas comemorações 

dos quinhentos anos do nascimento de João Rodrigues 

de Castelo Branco, Amato Lusitano. Foi esta bússola 

orientadora que chamou os mais variados poetas e de 

vários países, que são instrumento de cultura e de pra-

zer de leitura evocadora de um cidadão do mundo. As 

vozes dos poetas rodeiam assim esta figura, mesmo 

que alguns poetas não estivessem a pensar em Amato 

Lusitano, quando criaram os seus poemas.

 Pedro Salvado, investigador inteligente, de 

fiabilidade e acuidade conhecidas, fez contacto e re-

colha junto da maioria dos poetas que integram a an-

tologia e cabe uma palavra ao seu mérito. Deseja-se 

que esta leitura seja a do fascínio pela palavra da arte 

poética, com a manifestação do brilho de João Rodri-

gues de Castelo Branco neste ano especial de 2011 a 

trazer à luz o 1511 dum nascimento que definiria uma 

vida humana que dignifica os humanos.

Maria de Lurdes Gouveia da Costa Barata

\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\//////////////////////////////////////////////////////////////////////////



///////////////////////////////////////////////////////////////////////       \\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\150

A urgência de Amato Lusitano
Carlos Semedo

A construção de identidade em qualquer território 

depende muito da forma como os elementos simbóli-

cos são apreendidos e trabalhados pela comunidade e 

da projecção dos mesmos para o exterior. João Rodri-

gues de Castelo Branco - Amato Lusitano, pela sua vida 

e obra , é uma das personalidades mais fascinantes 

que a cidade de Castelo Branco viu nascer. Como foi 

possível eu, que vivo em Castelo Branco há 27 anos, 

apenas recentemente me ter apercebido da dimensão 

e obra deste vulto da história da medicina?

É certo que a estátua de Martins Correia ocupa um 

espaço simbólico notável na malha urbana, mas tal 

não foi suficiente para que sentisse uma necessidade 

de aprofundar o meu conhecimento sobre este ilustre 

albicastrense. O que é preocupante nesta constatação 

é o facto de eu sempre ter procurado conhecer melhor 

a cidade, as suas personagens e histórias e, de uma 

forma tão natural, ter falhado o encontro com Amato.

“Encetado o trabalho mantivemos a ordem seguinte que não custa 

trazer a público, para que depois outros tenham um guia ao curarem se-

melhantes afecções”

Amato Lusitano, Cura XVI – Centúria II

Uma das razões para tal falha será a falta de repre-

sentatividade simbólica no quotidiano e na vida cultu-

ral da cidade. É certo que, por exemplo, os Cadernos 

de Medicina da Beira Interior e os Encontros realizados 

anualmente são uma fonte importante de informação 

mas até que ponto o pulsar da cidade se confronta com 

a importância de João Rodrigues de Castelo Branco, a 

partir destes acontecimentos esporádicos? Pouco, 

muito pouco.

Estamos perante a necessidade de os agentes 

culturais, as Escolas, os artistas, a autarquia, os in-

vestigadores e especialistas trazerem para o domínio 

público, de uma forma permanente, a figura do médi-

co albicastrense. As comemorações dos 500 anos do 

nascimento de Amato Lusitano e o incremento de acti-

vidade em torno dele devem ser apenas uma medida 

da intensidade que é necessário manter nos próximos 

anos, com persistência, qualidade e criatividade. 

  

Exposição Fotográfica - 
“Em busca de uma cartografia fotográfica”

Organizada pela CulturaVibra, 

teve lugar um concurso de fotografias 

dedicadas aos espaços de Amato Lu-

sitano da sua cidade natal, Castelo 

Branco. 

Vários participantes colheram 

imagens, numa aventura fotográfi-

ca de um dia, em que o universo do 

médico albicastrense foi o traço de 

união.

\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\//////////////////////////////////////////////////////////////////////////



\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\//////////////////////////////////////////////////////////////////////////

151

À memória do Dr. Carlos Soares de Sousa 

Resolveu a Câmara Municipal de Castelo Branco, na 

pessoa do seu presidente Joaquim Morão, e enquanto 

principal coordenador da comissão para as comemo-

rações do V centenário do nascimento de João Rodri-

gues, Amato Lusitano, mandar cunhar uma medalha da 

efeméride. A peça foi uma concepção de Tiago Navarro 

Santos Marques, designer, natural de Castelo Branco, 

professor na Escola Superior de Artes Aplicadas de 

Castelo Branco, investigador com algumas incursões 

na arte da medalhistica. 

O anverso desta nova peça filia-se numa genealo-

gia de representações amatianas cujas raízes, mate-

rialmente diáfanas, remontam ao século XVIII. Con-

tudo, se da ímpar personalidade de Amato Lusitano 

alguns foram os testemunhos dos seus contemporâ-

neos (realidade que nos permite hoje aproximarmo-

nos do seu rosto interior), do seu semblante físico não 

chegou até nós qualquer figuração que, incontesta-

velmente, se tenha baseado no sábio médico. O rosto 

de Amato aparece, pela primeira vez, numa fantástica 

composição da portada da obra  de Johann Bauhin & 

Para a comemoração de Amato: a medalha 

Johann Heinrich Cherler Historia plantarum universa-

lis, datada de 1650. Amato está acompanhado nesse 

medalhão por Melchiorre Guilandinno (Guilandinus) 

e Pietro Andrea Mattioli (Matthiolus), sobre a legen-

da “Dissentimus”,tendo-se debatido qual entre eles, 

efetivamente, será o rosto do vulto albicastrense. A 

segunda representação mais antiga é uma gravura 

alemã do séc. XVIII, da colecção Friednwald, imagem 

difundida em Portugal nos inícios do século XX, por 

Maximiano Lemos. A configuração de perfil elabora-

da na imagem da gravura da colecção Friednwald tem 

constituído a base iconográfica a partir da qual se tem 

desenvolvido a maior parte das representações ama-

tianas. A efígie foi recriada, por exemplo,  num meda-

lhão do escultor Francisco Franco usado como ícone 

da revista de medicina Amatus Lusitanus, orientação 

com positiva que continuou a ser utilizada nas peças 

de medalhística efectuadas por Raul Xavier, em 1955, 

e pelo artista penamacorense João Fidalgo de Oliveira 

em 1968, associadas a momentos comemorativos da  

vida da personalidade. As outras figurações, também 

datadas do século XX, materializaram-se em formas 

esculpidas ou pintadas. Referenciemos, entre outras, 

Pedro Miguel Salvado*



152

o Amato Lusitano que surge de corpo inteiro no mural 

concebido, em 1912, por Veloso Salgado (1864-1945) 

para o hall da Faculdade de Medicina de Lisboa ou a 

composição escultórica de Euclides Vaz (1916-1964) 

que se desenvolve na fachada da Faculdade de Me-

dicina de Coimbra, edificada em 1954. Aí idealizou-se 

um João Rodrigues de meio corpo. Nesta composição, 

as linhas em que se desenvolve o busto conferem ao 

rosto de Amato Lusitano um marcado ar de juventude. 

A escultura salienta-se de uma cartela onde Amato é 

identificado como naturalista e anatomista. Aludamos, 

igualmente, ao Amato desenhado por José Espinho, 

utilizado na capa do ensaio do José Lopes Dias Ama-

to Lusitano. Doutor João Rodrigues de Castelo Branco, 

de 1946. Foi um estudo que selou um original projec-

to historiográfico, de grande intensidade e alcance e 

que teve no Dr. Lopes Dias o seu principal intérprete e 

materializador. Em ano de comemorações, reconhecer, 

reiluminar Amato é, igualmente, enquanto cidadãos 

com memória, assumirmos uma grande gratidão para 

com esse obreiro do conhecimento das raízes da nossa 

identidade que foi o Dr. José Lopes Dias. A represen-

tação de José Espinho, anos mais tarde, foi reprodu-

zido num painel da livraria “Amato Lusitano” de Cas-

telo Branco, fundada pelo saudoso livreiro Narciso de 

Mello Bráz, (situava-se no mesmo espaço da actual da 

livraria Europa América) numa interpretação do pintor 

albicastrense Ambrósio Ferreira.

Também Tiago Marques resolveu manter o posicio-

namento de busto de perfil, com uma legenda que, 

aproveitando tipos da imprensa da época, reforçou, 

parece-nos, a ideia da relevância que a tipografia, 

como grande e revolucionário suporte comunicaciona, 

teve na gestão e na difusão da obra do sábio. Realce-

se o seguinte facto: ficamos a dever a Amato Lusitano 

a primeira impressão em papel do topónimo da sua 

pequena pátria de nascimento Castelo Branco em la-

tim, a terra amada que sempre ligou à sua identidade:  

Ego Amatus Doctor Medicus Castelli albi Lusitanus.

O reverso da medalha é ocupado por uma das mui-

tas plantas estudadas por Amato, registando e refor-

çando a Botânica como uma das principais ciências da 

sua vida de cientista. É o assumir do mundo vegetal 

como uma grande metáfora da vida e das suas circuns-

tâncias e as plantas como elos que conduzem à cura, 

as plantas que expressam raízes de outras paragens e 

\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\//////////////////////////////////////////////////////////////////////////



///////////////////////////////////////////////////////////////////////       \\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\153

geografias que o século XVI uniu à escala planetária. É, 

o reavivar da memória da envolvência vegetal da sua 

infância como a “erbam passerculorum”, uma planta-

zinha de folhas em forma de ave, que crescia nas mura-

lhas de Castelo Branco, vila quinhentista situada junto 

da tão temida raia que Amato considerou ser uma vas-

tíssima construção de pedra, mole pétrea da paisagem 

que, um dia, ultrapassaria mas que nunca esqueceria. 

Foi a representação do  visco de Leonard Fuchs repro-

duzida nas suas Enarrationes amatianas  que surge 

gravada e que ilustram a obra de Dioscorídis De medica 

materia composição que ensinava a observar, a planta 

que Tiago Marques reproduziu na medalha. 

Planta mágica, sincrética e venerada em vários 

campos religiosos que ecoam desde o fundo dos tem-

pos, o visco era considerado um poderoso apotropeu. 

Cosntituía um meio eficaz de proteção contra doenças, 

raios e feitiços e tinha a fama de ser um bom amule-

to. O facto de permanecer sempre verde, investiu-o 

também como um símbolo de imortalidade. O visco 

considerada mágica pelos druidas, era planta que 

apelidada de “árvore dourada” pelos seus grandes 

poderes curativos e elemento de ligação entre os mor-

tais e o submundo. O arbusto, com folhas coriáceas 

sempre verdes e frutos brancos revestidos de cera, 

foi interpretado como a genitália de Zeus, e os seus 

frutos brancos eram gotas do sémen divino, em con-

traste com os frutos vermelhos do azevinho, iguais ao 

sangue menstrual sagrado. A planta revestiu-se, cul-

turalmente, deste modo de uma essência doadora de 

vida, assumindo-se como uma substância simbólica 

que transmitia um sentido de perpetuidade. Lemos, 

também, em dada parte, que dependurar visco sobre 

a porta é um costume natalício da tradição europeia 

que faz perdurar ancestrais ritos. O visco, pendurado 

em ramas,  relembra que beijar é bom e ao passarmos 

sob um ramo de visco a vida  torna-se menos amarga e 

os males  afastam-se… 

Em ano de centenário, a presença de Amato Lusi-

tano no pulsar vital da cidade dimensionou um facto 

plural  que esta medalha ajudou a reforçar. Depois das 

comemorações dos 500 anos do nascimento de Ama-

to Lusitano, o incremento de atividades em torno da 

sua vida e obra  manter-se-ão nos próximos anos, com 

persistência, atualidade, qualidade e criatividade, in-

terligando gerações e reafirmando raízes. É desígnio 

sempre com e para a memória, pois Amato é um dos 

rostos da nossa identidade que olha, serenamente, a 

fundura dos séculos, é um corpo e uma mão que re-

gressam e vibram no quotidiano vencendo a morte. 

É que o tempo também fala. Fala mais claramente do 

que as palavras. Neste momento de constrição e de 

diluição das  raízes e identidade europeias que este 

suporte do figurado amatiano se assuma como uma 

medalha-amuleto que transmita uma certeza de futuro 

da memória colectiva para que continue a  percorrer 

todas as  geografias e tempos.

• Sobre as distintas representações  da imagem de 

Amato Lusitano que foram sendo construídas desde o 

século XVIII até ao presente, consulte-se o ensaio de  

José Lopes Dias, Iconographic Memento os Amatus Lu-

sitanus (1511-1568), Castelo Branco, 1968.

* Licenciado em História (U.C.) ; Mestre em Culturas Regionais 
(U.N.L.); Doutorando em História e Antropologia (U.Sal.); 

Investigador da Universidade de Salamanca.



///////////////////////////////////////////////////////////////////////       \\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\154



///////////////////////////////////////////////////////////////////////       \\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\155

\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\//////////////////////////////////////////////////////////////////////////



\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\//////////////////////////////////////////////////////////////////////////

156

nados pelo professor André Soares, da Escola Agos-

tinho Roseta, coube a confecção de três das dietas 

indicadas por Amato: O manjar de fígados (Cura XII, I 

Centúria), Arroz feito em leite (Cura XCII, IV Centúria), 

Sumo e grainhas de romã (Cura XCV, VII Centúria), que, 

sob o título «Os sabores intemporais de Amato Lusita-

no», foram servidos no final da abertura do Congresso, 

pelos alunos Honorato Amaral, Mónica Amaral, Joana 

Gonçalves, Verónica Gameiro, Nuno Pereira e João Ma-

teus, do curso Técnico de Restauração - variante Res-

taurante-Bar, supervisionados pela professora Cláudia 

Pereira.

O secretariado do Congresso foi da responsabili-

dade dos alunos do curso de Comunicação Markting, 

Relações Públicas e Publicidade da Escola Tecnológica 

e Profissional Albicastrenses (ETEPA).

Os alunos do 2º ano do curso Técnico de Audiovisu-

ais do Instituto de Educação Técnica de Seguros (INE-

TESE), Tiago Barata, Sylvie Fernandes, Joana Rodrigues 

e José Cunha, orientados pelo professor Daniel Morei-

ra, e coordenados por Francisco Romão, realizaram um 

desdobrável com a bio-bibliografia de Amato e as fai-

xas que decoraram a Biblioteca

Divulgar junto dos jovens albicastrenses do século 

XXI a  actualidade da dimensão ética dos valores que 

pautaram a vida de Amato Lusitano foi preocupação 

dominante da Comissão das Comemorações do V Cen-

tenário. 

Das sementes lançadas através de palestras e en-

contros brotaram alguns preciosos frutos. 

Participação das Escolas Profissionais

Activa foi a participação das escolas profissionais: 

Escola Profissional Agostinho Roseta, Escola Tecnoló-

gica e Profissional Albicastrense (ETEPA) e Instituto de 

Educação Técnica de Seguros (INETESE).

Aos alunos da turma do 10º D, do curso Técnico de 

Restauração - variante Cozinha-Pastelaria, supervisio-

Amato Lusitano e os estudantes 
de Castelo Branco do Séc. XXI



157

Concurso literário e de artes plásticas “Amato Lusi-
tano (1511-1568) – o homem e a obra”

Foram selecionados trabalhos do Concurso Literá-

rio e de Artes Plásticas “Amato Lusitano (1511-1568) 

– O Homem e a Obra”,  a que os alunos das Escolas 

de Castelo Branco concorreram, sendo expostos na Bi-

blioteca Municipal de Castelo Branco, durante o Con-

gresso Os saberes intemporais de Amato Lusitano.

Participação das Escolas de Castelo Branco e Vila Velha de Ródão



///////////////////////////////////////////////////////////////////////       \\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\158

Participação da Escola Cidade de Castelo Branco

Significativa e diversificada foi a participação da 

Escola Cidade de Castelo Branco. 

Um original herbário interactivo animou o atrio da 

Biblioteca de Castelo Branco durante o Congresso tra-

zendo as imagens, os aromas e as cores das plantas 

de Amato. 

Professores e alunos desta escola envolveram-se 

activamente nas comemorações.

Uma peça de teatro intitulada O  Amato da Lusita-

nia mereceu as seguintes considerações de um jorna-

lista espanhol:

“Consagrados artistas dan vida a Amato Lusitano 
Brillante trabajo y recreacion de Jose Teodoro Prata

Si dificil es dirigir a un triunvirato de actores...ima-

ginaros hacerlo con cerca de un treintena de jóvenes 

adolescentes, que sin ninguna preparacion dramá-

tica en las artes de Talia...se armaron de valor, se lo 

tomaron en serio...y magistralmente dirigidos por Jose 

Teodoro Prata...interpretaron O Amato da Lusitania re-

corriendo 500 años de historia...honor y gloria de la 

medicina portuguesa y albicastrense, en la persona de 

Amato Lusitano.

Ficha Tecnica: “O Amato Da Lusitânia”; Autor: José Teodoro Pra-

ta; Organizaçâo: Agrupamento de Escolas Cidade de Castelo Branco;

Apoio: Grupo de Teatro Vâatâo

Personagens/ Elenco: Clube De Teatro; Amato Lusitano, o do-

ente - Ricardo Manso; Amato Lusitano, o médico - Catarina Reino; 

Mulher muçulmana - Ana Mota; Camponesa - Ana Salvado; Filha da 

Camponesa - Carolina Madeira; A outra Camponesa - Joana Martins; 

A rapariga com fenda palatina - Maria lúcia dos Santos; Mãe da rapa-

riga com fenda palatina - Mariana Martins; Damião de Góis - Patricia 

Amaral; Erasmo de Roterdâo - Sofia Lourenço; Embaixador de Portu-

gal - Vanda Ribeiro.

Figuraçâo: Senhora: Beatriz Batista; Bispo: Antonio Peixoto; Po-

eta: Joana Martins; Apuntador: J.Miguel Silva; Pintor: Ana Salvado; 

Musicos: Beatriz Gonçalves, Ines Antunes, Marta Marcelino, Tânia 

Pegado; Escultura: Miguel Cunha; Escultor: Rodrigo Joaquim; Ginás-

tica Acrobática/ Desporto Escolar.

Coreografias: Magda Matos - “Locura”; “Circulaçâo Do Sangue”

Luminotecnia/Sonoplastia: Jorge Pereira, Bernardo Benquereça 

e Alexandra Lelé; 

Encenaçâo: Carla Salgueiro e Jose Teodoro Prata.

Adereços e Figurinos: Cecilia Missa e Maria Lurdes Lopes

Cenografia: Carla Salgueiro, Cecilia Missa e Maria Lurdes Lopes-

Grafismo: Joaquim Almeida

Comentario:

      Brillante Representacion Y Magistral Interpretacion 

de Los Anteriormente Nombrados, Que Escriben Sus 

nombres con letras de oro en la Historia del Teatro en 

Castelo Branco...tanto escolar, como dentro de poco 

distrital y nacional.

     Merecidisimo aplauso, para su autor, Jose Teodoro 

Prata, y todo el cuadro que cuidó minusciosamente a 

los actores, figurantes y acrobatas, todo ello perfecta-

mente conjuntados y perfectamente sincronizados a lo lar-

go y ancho de la obra...”

Jose Santolaya



///////////////////////////////////////////////////////////////////////       \\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\159

Cenas de “O Amato da Lusitânia”
Fotos de: Milola

\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\//////////////////////////////////////////////////////////////////////////



///////////////////////////////////////////////////////////////////////       \\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\160

Participação da Escola de Vila Velha de Ródão

A prof.ª Deolinda Bastos concebeu uma singela sé-

rie de placas evocativas, com a efígie de Amato Lusi-

tano pintada à mão, em várias versões inspiradas na 

iconografia mais representativa, sem esquecer a ori-

ginal proposta do estudioso incansável do médico de 

Castelo Banco,  sempre presente em todas as Jorna-

das, o professor da Universidade de Coimbra, Alfredo 

Rasteiro.

Conferência pelo Dr. Lourenço Marques 
“Amato Lusitano - O Homem e a Obra” - 
Escola João Roiz de Castelo Branco

Placas Evocativas

Sensibilização nas Escolas

\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\//////////////////////////////////////////////////////////////////////////



///////////////////////////////////////////////////////////////////////       \\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\161

Amato Lusitano e a Poesia

A Professora Maria de Lurdes Costa Barata, carinhosamente conhecida por 

professora Milola, mostrou, mais uma vez, os seus dotes inconfundíveis de de-

clamadora de excelência de poesia, que ela própria seleciona, dando-lhe um 

encadeamento primoroso de sentido e beleza sonora. A poesia dos autores 

presentes também faz parte do seu repositório com que ao longo das inúmeras 

Jornadas, nos jantares de encerramento, foi brindando os participantes.

Nado e criado em Castelo Branco,

a cintura de muralhas era já, então, 

demasiado apertada para o tua dimensão.

Por isso zarpaste, até à culta Salamanca,

para saber mais... 

E depois foste singrando por outros cais:

Antuérpia, Ferrara, Ancona, Veneza, Ragusa, Salónica. 

Um mundo de mundos, de aventuras,

e de Curas, em Centúrias...

Foste cristão e judeu, flamengo, romano e grego,

sem deixar de ser português.

Foste artista e mestre,

foste essência de botica, 

foste aroma de jardins proibidos

a perfumar as cidades por onde andaste.

Livre de penas, foste pena e livro 

a espalhar, a libertar ciência.

Com ela, defrontaste a doença,

curando, curando, curando sempre,

Até que um dia, sem curar de ti...

da lei da morte te libertaste.

Cinco centúrias volvidas sobre o teu nascimento, 

voltaste até nós – Quinhentos anos! ...é muito tempo.

E de certo já te apercebeste: o teu mundo mudou! 

Agora, vivemos numa República 

e há uma União Europeia (como tu gostarias), 

embora ainda não muito unida (...) 

e podes respirar de alívio: Inquisição já não há!

...embora tenham ficado por aí uns censores... 

(mas não ligues – só os tem quem tem valor, 

como tu bem sabes por experiência de vida).

Olha, Amado, agora o país está a precisar de curas:

Não, não é de curas de paróquia, 

e também não será bem das tuas...

Vê se escreves ou inventas mais alguma.

Pode ser a oitava, a décima, a  ...a centésima.

O nosso governo de Portugal agradece. 

Mas olha, não esperes subsídio de férias ou de Natal.

Sabes, Amado, a troika, anda agora a tratar-nos da saúde.

Não deixes. Porque, de saúde, tu é que sabes...

Meu caro Amado:

Estamos em véspera de Sabath, e depois virá Domingo.

Por enquanto, ainda são dias de descanso. Fica connosco.

Vem beber um copo, ou um café, com os teus amigos.

Tens aqui muitos: os Drs. Lourenço e Salvado, 

o Prof. Rasteiro

e tantos, tantos mais, 

que todos os anos te rendem homenagens,

desde o de oitenta e nove...

João Rodrigues, de Castelo Branco: Amado Lusitano?

Decerto. Para nós, mais que Amatus / Amato, és... Amado. 

Amado – simbiose perfeita de substantivo e adjectivo.

E Lusitano também, por idêntico motivo. 

Só que, homem luminoso destas luminosas Beiras,

és mais que isso... acima de tudo és Luz 

(e... esqueçamos o tano), 

porque o que tu és mesmo, sem engano, 

é... um Homem sem fronteiras. 

Joaquim Candeias da Silva

Amado Lusitano – Homem sem fronteiras 
(Nos 500 anos dos seu nascimento) 

\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\//////////////////////////////////////////////////////////////////////////



///////////////////////////////////////////////////////////////////////       \\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\162

Num país que na longa duração do seu tempo his-

tórico transformou os dias num livro aberto e persis-

tente do esquecimento, pode avaliar-se a importância 

de trazer a memória ao espaço público de uma cidade. 

Retirar do limbo do silêncio, essa espécie de morte 

que às vezes parece sepultar definitivamente a iden-

tificação de uma terra ou de um país, ou pelo menos 

desfigurá-los nas representações que simbolicamente 

projectamos sobre o tempo e os tempos, é um comba-

te cívico e cultural da maior importância. George Duby 

considerava, aliás, essencial à própria sobrevivência 

da democracia, a tarefa da democratização social da 

memória, e Tony Judt, na monumental “História da 

Europa – o Pós Guerra” lembra que a debilidade da 

construção europeia radica, em larga medida, no pro-

blema mal resolvido da memória, com os fantasmas 

e os traumas de genocídios, valas comuns, persegui-

ções massivas e liquidações sumárias, cumplicidades 

e silêncios comprometedores à volta de crimes contra 

a Humanidade.

Castelo Branco olha agora para antigamente e com-

preende que todo esse tempo passado, como o tempo 

presente de hoje, aquilo que se vive no instante, está 

contido no tempo futuro, como ensinaram os belíssi-

mos versos de T.S. Eliot. E a cidade faz, publicamente, 

um exercício público em louvor da memória colectiva, 

através da arte do pintor Machaco, ele próprio identifi-

cado com a territorialidade transfronteiriça, espaço co-

mum de resistência e de passagem, teatro de sombras 

e de identidades fugidias, quando a fronteira era um 

desafio de liberdade e de fuga à opressão e ao medo.

À sombra tutelar de Amato Lusitano, expoente de 

humanismo e de premonitório espírito europeu, como 

matriz civilizacional, homem de ciência, militante da 

tolerância que via em cada outro homem um irmão, 

e que era isso tudo, ao mesmo tempo, quando as cli-

vagens entre as nações erguiam estandartes de guer-

ra e muros de segregação que pareciam eternos, e a 

religião e o fanatismo eram lâminas que cortavam o 

coração do mundo, Castelo Branco lembra, numa re-

presentação simbólica, à luz que ilumina a urbe, lugar 

de confluências, de trocas e de afectos, os que foram 

perseguidos por uma ideia, às vezes um gesto criador, 

talvez uma canção ou a toada de uma breve oração, 

queimados em fogueiras de intolerância à solta, ou fe-

A Esperança Tem Sempre Razão
Fernando Paulouro Neves  

ridos no lume brando (só aparentemente brando) de 

prisões, desterros, exílios, discriminações e subalter-

nidades cívicas. Uns, perderam-se, como Amato, nos 

caminhos da Diáspora, mas nunca esqueceram este 

nó de terra, a pequena pátria dos instantes primor-

diais e da casa que um dia foram obrigados a aban-

donar, deixando sempre uma chave para abrir a porta 

num regresso mítico, que às vezes demorava gerações 

a cumprir-se; outros, ficaram, e, ficando, resistiram, 

ergueram no ar palavras que voaram como bandeiras 

de libertação, denunciaram, elevaram como valores 

intocáveis a dignidade do Homem e a Liberdade. Nun-

ca saberemos, exactamente, quantos foram, nem as 

lágrimas que correram, as angústias e as feridas que 

sofreram, os anátemas condenatórios, outras mortes 

de suas vidas. Digamos então Amato, como se qui-

séssemos nomear todos os albicastrenses que no fio 

temporal da História foram vítimas dessas inquisições, 

dessas fábricas de tortura que envenenaram a socie-

dade portuguesa e produziram ausências da realidade 

(Eduardo Lourenço) ou até o medo de existir (José Gil). 

Um dia, um poeta inquietou-se com um pintor cha-

mado Goya, que pintou todo o drama da condição hu-

mana face aos fuzilamentos, e escreveu, sob a forma 

de uma carta a seus filhos, um daqueles poemas de 

sentido universal que transformam a poesia numa coi-

sa para todo o sempre. É um longo poema que inter-

roga: 

“(…) quem ressuscita esses milhões, quem restitui

não só a vida, mas tudo o que lhes foi tirado?

Nenhum Juízo Final, meus filhos, pode dar-lhes

aquele instante que não viveram, aquele objecto

que não fruíram, aquele gesto

de amor, que fariam “amanhã”

À sua medida, Castelo Branco, lembrando os seus 

perseguidos, os seus mortos, rostos e nomes de com-

batentes da sombra, restitui memória e dignidade à 

cidade, de certo modo avisando: que a esperança tem 

sempre razão. E que o combate pela liberdade é aven-

tura tão essencial ao homem como o ar que se respira.

In Catálogo Diáspora

\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\//////////////////////////////////////////////////////////////////////////



///////////////////////////////////////////////////////////////////////       \\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\163

Escultor Machaco e a Estátua da Diáspora

\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\//////////////////////////////////////////////////////////////////////////



///////////////////////////////////////////////////////////////////////       \\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\164

Inauguração da Estátua da Diáspora
20/03/2012

Comendador 
Joaquim Morão

Da esquerda para a direita: José Santolaya, Lurdes Cardoso, Adelaide Salvado, Mª José Leal, José Afonso, Mª Lurdes Barata, Joaquim Morão,  Alcaide de Cória, 
Machaco, António Salvado, Lourenço Marque e Valter Lemos

\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\//////////////////////////////////////////////////////////////////////////



165


