




FICHA TÉCNICA
Título:
CADERNOS DE CULTURA
MEDICINA NA BEIRA INTERIOR
DA PRÉ-HISTÓRIA AO SÉCULO XXI

Edição:
Nº XXVIII de Novembro de 2014

PUBLICAÇÃO NÃO PERIÓDICA

Diretor:
António Lourenço Marques

Coordenadora:
Maria Adelaide Neto Salvado

Secretariado:
Quinta Dr. Beirão, 27 - 2º E
6000-140 Castelo Branco - Portugal
Telef.: 272 342 042

Capa:
Hugo Landeiro Domingues, sobre Imagem 
incluída no In Dioscoridis Anazarbei de medica 
materia libros quinque, Amati Lusitani doctoris 
medici ac Philofophi celeberrimi enarrationes 
eruditifimae, Lugduni, 1558

Composição, paginação:

RVJ - Editores, Lda.
Av. do Brasil, nº4 R/C | Apartado 262
6000-909 Castelo Branco
Tel.: 272 324 645 | Tlm.: 965 315 233
rvj@rvj.pt | www.rvj.pt

ISSN:  2183-3842

Depósito Legal N.º:

Os textos assinados são, na forma e no conteúdo, da inteira 
responsabilidade dos respetivos autores e não devem 
ultrapassar as 2.500 palavras, incluindo a biografia e os anexos. 
Este número inclui as atas das XXIV Jornadas de Estudo 
“Medicina da Beira Interior - da pré-História ao séc. XXI“, 
sendo distribuido no âmbito das mesmas Jornadas.

Patrocínio: 

Câmara Municipal de Castelo Branco

//////////////////////////////////////////////// ////////////////////////////////////////////////

////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////

Nº XXVIII

NOV. 2014

sumárIO
9

39

47

51

59

63

71

77

87

93

99

109

117

123

125

131

135

139

143

A problemàtica da homonímia e da putativa teia familiar de João rodrigues de 
Castelo Branco (Amato Lusitano): reinterpretação historiográfica
J.A.David de Morais

Inulas do Columella e dedaleiras de Fuchs na obra de Amato Lusitano
Alfredo Rasteiro

O vinho nas curas medicinais de Amato Lusitano
Albano Mendes de Matos

Da tuberculose  em Amato Lusitano aos «Feridos de Guerra por 
Tuberculose» do sanatório militar de s. Fiel
Maria Adelaide Neto Salvado

Hipócrates e maimonides pela palavra de Amato
Maria José Leal

Amato Lusitano no contexto da medicina renascentista da Nova Europa 
de Quinhentos
João Nabais

Assistência e solidariedade em tempos medievais - Gafos e Gafarias na Beira Baixa
Maria da Graça

Tomás da Fonseca um médico Covilhanense nas garras da inquisição
Maria Antonieta Garcia

Evocação/memória de médicos notáveis concelho do Fundão: pausa para balanço
Joaquim Candeias Silva

As águas do Tejo como fonte terapêutica e sagrada
Maria de Lurdes Cardoso

O estudo da higiene na Beira Interior: ribeiro sanches, Júlio máximo de 
Oliveira Pimentel e Luís Pasteur
Aires Antunes Diniz

saúde, doença e morte na memória das gentes de Póvoa de rio de moinhos
Benedicta Maria Duque Vieira

santa Casa da misericórdia do Fundão: uma marca social com quinhentos anos 
de história
Miguel Nascimento

saberes Etno-medicinais nos “Ecos de Proença”
Inês Cardoso e Nuno Marçal

A litoterapia nas afecções femininas na obra Thesaures Pauperum de Pedro Hispano
Maria do Sameiro Barroso

Evocação do Dr. Artur Pistacchini Galvão (N. 29.11.1923 F. 15.06.2013) memória 
de um grande Alcoologista
Aires Gameiro

A saúde e a doença na idade média em Portugal os hospitais medievais de Lisboa
Maria Cristina Moisão

Higienização nos palácios reais portugueses no século XIX
Augusto Borges

A medalha comemorativa das XXV edições das “ Jornadas de História de 
medicina na Beira Interior da Pré-História ao século XXI” 
– apresentação breve
Pedro Miguel Salvado  e Hugo Domingues

rvjeditores





5

//////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////

mEDICINA E CErTEZA

A produção do conhecimento científico não está isen-
ta dos sobressaltos comuns às outras atividades huma-
nas. Neste particular, o que prevalece como tendência 
inabalável é a diversidade humana, isto é, numa deter-
minada comunidade nunca existe um pleno acordo em 
relação a todos os assuntos. Pois, quando falamos em 
ciência, é preciso ter em conta também que os cientistas 
têm muitas vezes opiniões não coincidentes, por exem-
plo, quanto ao conceito de verdade ou quanto aos méto-
dos e processos utilizados com o objetivo de a descobrir. 
Também não há concordância absoluta, entre os produ-
tores de ciência, quanto às formas de certificar a validade 
das descobertas.

Vejamos, por outro lado, o exemplo da denominada 
“medicina baseada na evidência” (evidence-based me-
dicine). A introdução da estatística (e portanto da ma-
temática), na medicina remonta ao século XVII, mas só 
no século XIX, começou verdadeiramente a ser aplicada. 
Um estudo pioneiro de Pierre-Charles-Alexandre Louis 
(1787-1872) demostrou que os doentes submetidos a san-
gria, um método ancestral utilizado pelos médicos em 
profusão extraordinária, tinham mais probabilidade de 
sofrerem agravamento das doenças e de êxito letal. Nos 
muitos milhões de doentes, que ao longo dos tempos ex-
perimentaram tal “agressão terapêutica”, esta contradi-
ção nunca se tinha tornado evidente. Os atuais estudos 
randomizados cegos utilizados na investigação clínica 
são absolutamente fundamentais para produzir o conhe-
cimento científico e revelarem de forma precisa todos os 
efeitos benéficos ou causadores de dano, por exemplo, 
de uma substância nova desenhada com determinados 
fins terapêuticos. A medicina baseada na evidência, isto 

é, baseada nos melhores dados atualizados da pesquisa 
clínica, seria por isso mesmo a melhor medicina. Mas, 
isto é absolutamente seguro? É possível ter confiança 
insofismável em todos os estudos realizados? As publica-
ções científicas acreditadas não são imunes à publicação 
de artigos falsificados, como se sabe. E os médicos, no 
concreto, também não têm possibilidade de conhecer 
todos os estudos publicados que atingem números as-
tronómicos. E as particularidades do seu doente concre-
to não podem deixar de ser confrontadas com todas as 
possibilidades terapêuticas existentes em determinado 
momento. Não há uma única orientação possível.

Na ciência, e depois na medicina, podemos assim falar 
em certezas absolutas? O conhecimento evolui. Esta é sim 
a grande certeza. Os estudos clínicos têm que ser subme-
tidos a revisões, as meta-análises, para poderem tornar-se 
mais acessíveis. Mas essas revisões são também um mé-
todo de análise crítica dos próprios estudos. São um olhar 
que separa o caduco, o inapropriado, o falso. 

Escolhemos o tema da convergência e da divergência 
ou, noutra visão, as releituras e as sínteses, sobre o co-
nhecimento que se vai produzindo quer relacionado com 
Amato Lusitano quer com a medicina na Beira Interior, 
na visão multidisciplinar, para nortear os trabalhos das 
XXVI Jornadas de Estudo “Medicina na Beira Interior – da 
pré-história ao século XXI”. O objetivo é claro: aprofundar 
o conhecimento acerca destas realidades do Homem, 
como tem sido o propósito de todos os Encontros já reali-
zados. Os estudos agora publicados neste novo exemplar 
dos Cadernos de Cultura são, disso temos a nossa certe-
za, mais um exemplo do que afirmamos.

O diretor



6///////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////// /////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////

Dr. António Lourenço Marques, director dos Cadernos de Cultura “Medicina 
na Beira Interior na Pré-História ao Séc. XXI”, criador com o Dr. António Sal-
vado das Jornadas de História da Medicina que, ao longo de 25 anos, têm 
avivado a memória de Amato Lusitano e o valor perdurante da sua obra.

Professora Doutora Maria Fernanda Lourenzo Gómez (De-
partamento de Cirurgia da Universidade de Salamanca) no 
uso da palavra. Com a comunicação “História do tratamento 
da Incontinência Urinária do Séc I ao Séc. XXI”.

Professor Doutor Alfredo Rasteiro no uso            
da palavra.

Professor Doutor David de Morais

Memória das 25ª Jornadas de História da Medicina da Beira Interior



7

//////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////

Ano após ano, num exercício de notável dedicação 
e persistência, um punhado de especialistas promove, 
com competência e brio, as Jornadas de Medicina da 
Beira Interior, que, a pretexto da evocação da figura de 
Amato Lusitano, abordam as mais diversas - e interes-
santes - questões da História da Medicina ao longo dos 
séculos e homenageiam figuras maiores desta área do 
conhecimento.

Com a realização das Jornadas dá regularmente à 
estampa o Caderno de Cultura Medicina na Beira Interior 
da Pré-História ao Século XXI, que em 2014 chega à 28ª 
edição e que, desde há longos anos, conta com o apoio 
da Câmara Municipal de Castelo Branco.

Este Caderno de Cultura reúne as intervenções apre-
sentadas ao longo dos anos durante as Jornadas de Medi-
cina e constitui um documento de grande interesse, pelo 
seu valor científico e arquivístico.

Este ano, uma vez mais, a Câmara Municipal de Cas-
telo Branco apoia esta iniciativa de inegável interesse 
para a História da Medicina e para a dinamização cultural 
e científica da cidade e do Concelho.

A todos os participantes votos sinceros de profícuas 
jornadas de trabalho e o nosso mais sincero bem-haja.

Luís Correia
Presidente da Câmara Municipal de Castelo Branco 

///////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////// /////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////



8

//////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////

“mEDICINA NA BEIrA INTErIOr 
- DA Pré-HIsTórIA AO séCuLO XXI”

XXV JOrNADAs DE EsTuDO 

8 de novembro de 2013: 18h30

Palavras de abertura.

Conferência inaugural: “Os padecimentos que nos fizeram huma-

nos’ pelo Prof. Doutor Luís Raposo. Pré-historiador. Ex-diretor do 

Museu Nacional de Arqueologia. Professor Universitário.

Inauguração da Exposição “25 anos de Jornadas de Estudo ‘Medici-

na na Beira Interior da pré-história ao séc. XXI”.

Apresentação do volume n° 27 dos Cadernos de Cultura “Medicina 

na Beira Interior -da pré-história ao séc. XXI”.

Apresentação da medalha comemorativa de 25 anos de Jornadas.

20h00 Encerramento

9 de novembro de 2013: 09h30

(cada comunicação: 15 minutos, com 15 minutos para debate, 

por bloco)

«João Rodrigues (de Castelo Branco): a problemática da homoní-

mia»: J. A. David de Morais

«João Rodrigues de Castelo Branco: a problemática da putativa 

teia familiar»: J. A. David de Morais

«Amato Lusitano (1511-1568): Doutor Amado, Baptismo e Circun-

cisão /B‘rit Milá»: Alfredo Rasteiro

«O Vinho nas Curas Medicinais de Amato Lusitano»: Albano Men-

des de Matos

«Preconceito e ciência: o ataque de Pietro Andrea Mattioli a Ama-

to Lusitano»: António Guimarães Pinto

«Hipócrates e Maimonides pela palavra de Amato»: Maria José Leal

11h15 -  11h30 Intervalo para café

« A arruda de Amato Lusitano: propriedades medicinais e encanta-

mentos»: António Maria Martins Melo

« Da tuberculose em Amato Lusitano aos “feridos de guerra por tu-

berculose no sanatório de S. Fiel»: Maria Adelaide Salvado

« Amato Lusitano no contexto da medicina renascentista da Nova 

Europa de quinhentos»: João Maria Nabais

« Tomás da Fonseca. Médico Beirão, uma carta do cunhado Elie de 

Montalto e o Santo Ofício»: Maria Antonieta Garcia

«Historia del tratamento dela incontinencia urinária do séc. I ao séc. 

XXI»: Maria Fernanda Lorenzo Gomes

13h00 - 14h30 Intervalo para almoço

« Receitas para problemas e doenças femininas do livro Tesaurum 

pauperum de Pedro Hispano»: Maria do Sameiro Barroso

« Saúde e doença na Idade Média, em Portugal»: Maria Cristina 

Piloto Moisão

« As águas do Tejo: fonte terapêutica e sagrada» : Maria de Lurdes 

Cardoso

« Saberes Etno-Medicinais nos Ecos de Proença»: Nuno Marçal e 

Inês Cardoso

« Saúde, doença e morte na memória de Póvoa de Rio de Moi-

nhos»: Benedicta Maria Duque Vieira

« Duas estelas funerárias do concelho de Castelo Branco. Para a 

história dos espaços cemiteriais regionais.  (Nota de investigação): 

André Oliveirinha

« Territórios de devoção e saúde. A Capela de Nossa Senhora do 

Seixo (Fundão): o milagre do mudo»: Pedro Miguel Salvado

16h30 - 16h45 Intervalo para café

« O Estudo da Higiene na Beira Interior: Ribeiro Sanches, Júlio Mà-

ximo de Oliveira Pimentel e Luís Pasteur». Aires Antunes Diniz

«Evocação/memória de médicos notáveis do concelho do Fundão: 

pausa para balanço». Joaquim Candeias da Silva

« Santa Casa da Misericórdia do Fundão: uma marca social com 

quinhentos anos de história». Miguel Nascimento

« Francisco Maria Soares Vilhena (1875— 1949): Henrique Vilhena 

Pereira da Silva

« Higienização nos Palácios Reais Portugueses rio século XIX»: Au-

gusto Moutinho Borges

« Evocação do Dr. Artur Pistacchini Galvão como pioneiro de alco-

ologia em Portugal»: Aires Gameiro

« Crónica de 25anos» :Miguel Santolaya Silva

20h00 Jantar

Apresentação do livro  Sonetos do interregno, de António Salvado, 

por Maria de Lurdes Gouveia Barata.

Poetas lêem-se.

Momento surpresa



9

//////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////

mEmórIA DAs XXV JOrNADAs DE EsTuDO
“mEDICINA NA BEIrA INTErIOr 

– DA Pré-HIsTórIA AO séCuLO XXI”

Auditório da Biblioteca municipal de Castelo Branco

Mesa de abertura das XXV Jornadas. Da esquerda para a direita: Professor Doutor Luís Raposo, que 
fez a conferência de abertura; Reitor da Universidade da Beira Interior, Professor Doutor António 
Fidalgo; Presidente da Câmara Municipal de Castelo Branco, Dr. Luís Correia; Dra. Maria José Leal, 
em representação da Sociedade Portuguesa de Escritores e Artistas Médicos; e Dr. António Salvado, 
da organização das Jornadas. 

CONFErêNCIA INAuGurAL
“As dores que nos fizeram homens”, Professor Doutor Luís raposo



10

Momento de homenagem ao Comendador Joaquim Morão, pelo apoio, dado ao longo dos anos, à realização das Jornadas de 
História da Medicina na Beira Interior, da Pré-História ao Séc. XXI.

Presidente da Câmara, Dr. Luís Correia, nas palavras de abertura.



11

//////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////

A PrOBLEmáTICA DA HOmONÍmIA 
E DA PuTATIVA TEIA FAmILIAr DE JOÃO 

rODrIGuEs DE CAsTELO BrANCO 
(AmATO LusITANO): rEINTErPrETAÇÃO 

HIsTOrIOGráFICA

J. A. David de Morais*

Resumo

Sendo as XXVI Jornadas de Estudos “Medicina na Bei-
ra-Interior – da Pré-História ao século XXI”, de 2014, dedi-
cadas à temática “Releituras e Sínteses” da obra de Ama-
to Lusitano, o autor procurará neste trabalho efectuar 
uma reinterpretação historiográfica da biografia amatia-
na, tentando expurgá-la de várias falácias que se foram 
construindo e reproduzindo acriticamente ao longo dos 
tempos, em especial no que respeita a datas, pretensas 
actividades extra-médicas e relações de parentesco.

Introdução

O que em geral denominamos por História não re-
presenta, em boa verdade, o que aconteceu no passa-
do, mas sim e apenas o que nos ficou, documentalmen-
te, do que então aconteceu. De feito, quando subsistem 
documentos historiográficos e estes são correctamente 
interpretados, situamo-nos num terreno ‘iluminado’, 
que constitui a verdadeira História. Todavia, paralela-
mente a essa zona iluminada, configuram-se, outros-
sim, territórios de ‘penumbra’ – onde é apenas possível 
(e legítimo) formular simples hipóteses – e territórios de 
completa ‘escuridão – onde, frequentemente, prolifera 

a efabulação.1 Obviamente que a descoberta de novos 
documentos (escritos, arqueológicos, iconográficos, 
etc.) ou a correcta reinterpretação de uma fonte docu-
mental – antes sujeita a uma leitura espúria – permitem 
iluminar territórios outrora envolvidos em penumbra 
ou em sombra. Todavia, não devemos confundir novas 
‘luzes historiográficas’ que se acendem em terreno obs-
curo – documentação recuperada do olvido –, com sim-
ples ‘fogachos’ (passe o termo) – pretensa descoberta 
documental ou documentos pseudo-autorais.

Quem se debruce, detida e analiticamente, sobre 
o que se tem escrito acerca da biografia de João Ro-
drigues de Castelo Branco não poderá deixar de ficar 
o seu tanto surpreendido com o pouco rigor histórico 
que, não raras vezes, tem sido utilizado. Alguns exem-
plos, apenas: Amato Lusitano (c. 1511-1568) dado 
como falecido em 1490;2 Filipe Montalto apresenta-
do como seu irmão, desde pelo menos 17473 até 19954 
(atente-se que Amato faleceu em 1568, com 57 anos 
de idade, e Montalto nasceu em 1567); teria iniciado 
os seus estudos universitários em Salamanca com “9 
anos” de idade;5 Didak Portugalac (Diogo Pires) tido 
como irmão mais novo de Amato6 (outros autores 
pretendem que seria “primo” – vide infra); Amato tra-
vestido em Juan Rodrigues, estudante de Medicina em 

“Les savants savent aujourd’hui que les édifices qu’ils construisent sont 
des palais provisoires et caducs. (…) Ce qui toutefois fait la grandeur de la 
science et la noblesse de l’état de savant, c’est précisément la soumission 
aux faits tels qu’il nous est donné de les connaître: en première approxima-
tion toujours, en définitive jamais.”

Remy Collin, 1938, p. 337.



12

Alcalá de Henares;7 chegada à Flandres em datas que 
oscilam entre 1533 e 1540; Amato clonado com Mes-
tre Jan Roderigho, auxiliar de comércio que foi preso à 
sua chegada a Antuérpia, em 1534, por entrada ilegal 
no país;8 Amato tido como afretador de navios para 
importação de produtos do Algarve (vide infra),9 etc., 
etc. Há, pois, extensos lances da biografia de Amato 
Lusitano que carecem de ser reescritos, expurgando-
a do que não se encontra documentalmente prova-
do. Assim, o objectivo do presente trabalho é tentar 
desfazer várias falácias que se criaram e alimentaram 
sobre João Rodrigues de Castelo Branco/Amato Lusi-
tano, antes que o tempo e a desmemória as cristalizem 
como ‘verdades históricas’.

I – A Problemática da Homonímia de João Rodrigues

Tem sido sobejamente referido que, nas épocas 
medieval e renascentista, o antropónimo Rodrigues 
era muitíssimo corrente na Península Ibérica: “(…) O 
apelido Rodrigues é assaz frequente na região, em nu-
merosas famílias de parentesco remoto ou próximo e 
em outras, sem parentesco algum nem afinidades de 
qualquer espécie. (…)”10 Lembre-se que “(…) ordena-
da a conversão geral, (…) trocam-se os nomes judai-
cos por cristãos, procedendo-se a um neobatismo ou 
crisma. Surgem deste modo em C. Branco cristãos-
novos com apelidos cristãos, sendo os mais vulga-
res: Rodrigues, Gomes, Mendes, Lopes, Fernandes, 
Henriques, Martins, Lunas, Lucenas, Montaltos, Alve-
los, Santilhanas – estes últimos tirados de diferentes 
lugares, em especial de Espanha, donde provinham os 
seus antepassados. (…)”11 Maria José P. Ferro Tavares, 
por exemplo, desmontou a falácia de que nomes de ár-
vores fossem adoptados pelos judeus aquando do im-
posto baptismo cristão; os novos apelidos eram, sim, 
tomados em geral dos dos seus padrinhos cristãos-ve-
lhos. “(…) É preciso, no entanto, mencionar o erro em 
que se tem incorrido ao pretender ligar os apelidos re-
feridos a árvores com os cristãos-novos. Nogueira, Pe-
reira, Pinheiro, etc., muito antes de serem usados pe-
los neófitos, pertenciam já à onomástica cristã, tendo 
uma origem toponímica e fazendo parte dos apelidos 
da própria nobreza. (…) Os judeus, agora baptizados, 
tomariam os nomes vulgares dos cristãos. (…)”12 Ora, 
uma vez que “(…) os novos nomes de família eram na 
maior parte das vezes os dos seus padrinhos [cristãos] 
(….)”,13 e sendo o antroponímico Rodrigues assaz cor-
rente, com a conversão forçada dos judeus assistiu-se 
a um ‘efeito amplificador’ deste apelido, decorrendo 
daqui que: a) se o apelido Roiz/Rodrigues era já mui-
to frequente, muito mais frequente se tornou; b) em 

muitos agregados populacionais, verbi gratia Castelo 
Branco, passaram a coexistir várias famílias de pa-
tronímico Roiz/Rodrigues, umas cristãs-velhas e 
outras cristãs-novas. Aliás, a vulgaridade do apelido 
Rodrigues em cristãos-novos manteve-se em terras 
para as quais eles se transferiram, como por exemplo 
o Brasil, sendo que aí aquele antroponímico era o mais 
habitual entre os luso-hebreus.14 E até mesmo na Flan-
dres, para onde grande número de judeus se expatriou 
a partir do século XVI, Aron di Leone Leoni, por exem-
plo, enumera 18 indivíduos com o apelido Rodrigues15 
e J. A. Goris enumera 27.16 De feito, Roiz/Rodrigues era, 
no Portugal de Quinhentos, talvez o antroponímico 
mais corrente.

Assim, compreende-se que especificamente o 
nome João Rodrigues surgisse, com não rara frequên-
cia, entre os coetâneos de Amato Lusitano. Por exem-
plo, só na profissão médica J. Candeias da Silva apu-
rou: “(…) Na destrinça dos homónimos, procurei pelo 
seu nome – associado à Medicina – na Torre do Tombo, 
na Chancelaria de D. João III. Cinco “João Rodrigues” 
ali aparecem referenciados. (…)”17 Na área da Medici-
na, um outro Joam Rodriguez, este ‘cirurgião’ em Lis-
boa e também do tempo de D. João III, é referenciado 
por J. J. Alves Dias.18

Quanto a João Rodrigues nativos de Castelo Bran-
co, este mesmo autor escreve: “(…) Para a primeira 
metade do século XVI encontram-se até documenta-
dos quatro João Rodrigues de Castelo Branco: o poeta; 
o médico; o capitão de navio; Morador em Almada (…), 
para não falar do outro médico João Rodrigues, que 
acompanha [em 1526] a Imperatriz D. Isabel e que vai 
ser médico de Carlos V, cuja obra publicada muitas ve-
zes é atribuída ao que agora estamos a estudar. (…)”19 
– como é sabido, o médico João Rodrigues que acom-
panhou a princesa D. Isabel era natural de Tavira.20 E a 
estes quatro João Rodrigues albicastrenses acrescem, 
pelo menos, mais dois outros coetâneos de Amato Lu-
sitano também naturais de Castelo Branco:

– o prático “(…) João Rodrigues, morador na vila 
de Castelo Branco, (…) considerado apto e suficiente 
para usar da ciência de cirurgia pelo doutor Me. Gil, 
cirurgião-mor do reino. (…)”21

– o marido de Ana Fernandes, falecida em Junho de 
1586: “(…) A sete de Junho de 1586, faleceu Ana Fer-
nandes, mulher de João Rodrigues, com testamento, 
jaz na Misericórdia. (…)”22

Temos, assim, identificados pelo menos seis João 
Rodrigues, de Castelo Branco, coevos de Amato Lusi-



13

tano, o que não surpreende dado que na urbe albicas-
trense estavam sediadas várias famílias de patroními-
co Rodrigues! A conclusão que se impõe é simples: não 
se podem estabelecer relações de progénie com base 
apenas na simples homonímia.

Lembremos ainda que Teresa Santander, em “Es-
colares Medicos en Salamanca”, enumerou, no decurso 
do século XVI, 21 João Rodrigues matriculados em Me-
dicina na Universidade salmantina, Universidade em 
que Amato também estudou.23 

Na Flandres, primeiro domínio para onde o médico 
albicastrense se expatriou, J. A. Goris identificou cin-
co João Rodrigues, entre o quais “Jean Rodrigues de 
Castello Branco”.24 E, de uma extensa lista de cristãos-
novos acusados de judaizarem, fornecida – sob tortura 
– em 1540, por Gaspar Lopes, aprisionado em Pavia, 
consta mais um João Rodrigues: “(…) Johannem Rodri-
cum in Lisbona, scribam a los contos, annorum [15]35 
vel circa. (…)”25

Assim, quando os vários autores evocam o nome 
de “João Rodrigues”, em Quinhentos, caminhamos 
nitidamente sobre um ‘terreno minado’, cuja ‘desmi-
nagem’ importa efectuar, o que, subsequentemente, 
procuraremos fazer.

1 – ‘João Rodrigues’: a problemática da homonímia 
em Portugal.

    • Joam Roiz de Castellbranco. Já acima referimos 
o conhecimento de pelo menos seis João Rodrigues 
naturais de Castelo Branco no século XVI, dos quais 
importa aqui começar por referir o poeta “Joam Roiz 
de Castellbranco”, que foi contador da Guarda (no-
meação para este cargo em 21 de Agosto de 1515, na 
Chancelaria de D. Manuel I, livro 24, fl. 102). 
Resgatado ao esquecimento por Garcia de Resende, 
no “Cancioneiro Geral”, pode considerar-se um dos 
‘pais fundadores’ da saudade na literatura portugue-
sa, com a sua célebre “Cãtygua sua partindosse”: “(…) 
Senhora, partem tã tristes/ meus olhos por vos, meu 
bem,/ que nunca tam tristes vistes/ outros nenhuns por 
ninguém. (…)”26 Ora, não obstante já vários autores te-
rem esclarecido a diversidade entre este poeta e João 
Rodrigues/Amato Lusitano – v. g., entre outros, José 
Lopes Dias: “(…) não pode haver confusão entre per-
sonagens tão díspares, e no entanto isto sucede com 
frequência. (…)”27 –, o facto é que há quem persista em 
confundi-los, designadamente os genealogistas me-
nos esclarecidos.

Fig. 1 - João Rodrigues de Castelo Branco, médico, confundido com Joam Roiz de Castellbranco, poeta. http://www.geneall.net/P/per_page.

php?id=115611 (consultado em 2010-12-30).



14

 • Joam Rodriguez, cirurgião em Lisboa. J. J. Alves Dias 
publicou “Amato Lusitano e a sua obra” (para nós o livro his-
toriograficamente mais consistente sobre a obra escrita de 
Amato Luistano), e, no decurso das suas aturadas investi-
gações, deparou-se com o seguinte documento: “(…) Dom 
Joam etc etc a quamtos esta minha Carta vyrem faço saber 
que comfiando eu de Joam Rodriguez morador na minha 
cidade de lixboa (…) me apraz lhe dar lugar e Licemça que 
elle posa vsar e praticar da ciemçia e arte de solorgia por 
todos meos Regnos e sennhorios (…) porquamto fuj certo 
pello doutor mestre gill meu sollorgiam moor a quem eu 
mamdey eixaminar e elle o eixaminou e o achou auto e so-
fiçiemte pera poder vsar da dicta ciemçia. (…)”28 Ora, com 
base neste documento, J. J. Alves Dias identificou este ‘ar-
tesão’ de cirurgia com o bacharel médico Amato Lusitano, 
o que, aliás, viria também a fazer o historiador J. Candeias 
da Silva.29 Fazemos notar que o “sollogiam moor” (que 
não o físico-mor!) “mestre Gill” examinaria, também, um 
outro João Rodrigues – um ‘curioso’, quiçá um barbeiro 
e/ou sangrador de Castelo Branco –, achando-o um ‘artífi-
ce’30 apto para praticar actos cirúrgicos, isto é, abrir abces-
sos, fazer escarificações, amputar membros gangrenados, 
etc.: “(…) João Rodrigues, morador na vila de Castelo Bran-
co, é considerado apto e suficiente para usar da ciência de 
cirurgia pelo doutor Me. Gil, cirurgião-mor do reino. Por 
tal motivo, D. João III manda passar-lhe a respectiva carta, 
em Almeirim, a 25.4.1544. (…)”31 Já em Quatrocentos, pelo 
menos dois outros práticos de Castelo Branco tinham sido 
examinados para obtenção de cartas de habilitação: Salo-
mão Goleima e Salomão Amado, em exames de cirurgia e 
“física”, respectivamente.32

Sobre esta problemática, convirá fazer notar – como, 
aliás, não passou despercebido ao próprio J. J. Alves Dias 
–, que “(…) ser cirurgião não era à época o mesmo que ser 
médico; eram estatutos diferentes. O cirurgião cumpria 
as ordens do médico. (…)”33 A Cirurgia estava, então, “(...) 
ligada a barbeiros e sangradores, era tida como activida-
de de segunda categoria. (…)”34 “(…) Ser médico era mui-
to diferente de ser cirurgião (...): o médico tinha formação 
superior, universitária enquanto o cirurgião não dispu-
nha desta formação (…). Só em 1911 os cirurgiões foram 
equiparados aos médicos em Portugal. (…)”35 Facultava-
se, pois, a esses ‘curiosos’ a oportunidade de praticarem 
a arte cirúrgica sem incorrerem nas penas que impendiam 
sobre a prática ilegal da cirurgia. A obrigatoriedade de um 
exame pelo cirurgião-mor foi instituída ainda no tempo de 
D. Afonso IV, “antes de 1338,”36 e foi retomada por D. João I 
e D. Manuel I, estatuindo este último monarca a obrigação 
destes práticos fazerem um estágio no Hospital de Todos 
os Santos de Lisboa.

Note-se que o próprio Amato Lusitano, ao longo de vá-
rias das suas “curas”, delimitou muito bem o terreno que 

separava o cirurgião (um ‘mecânico’, que ele não era!) do 
físico ou médico (que ele era). Vejamos alguns exemplos 
mais eloquentes, começando logo pela primeira “cura” 
que escreveu: tratava-se de uma rapariga que tinha sido 
mordida por uma víbora, presumivelmente nos arredores 
de Castelo Branco, para tratamento da qual o chamaram. 
Reconhecendo a necessidade de escarificar a zona da 
mordedura para se extrair o veneno, Amato determinou: 
“(…) Mando a um cirurgião presente escarificar em volta 
[Amato é médico, não pratica actos cirúrgicos], com gol-
pes mais profundos, o sítio ferido e aplicar-lhe ventosas. 
(...)”37 Tome-se ainda um outro caso paradigmático: o ca-
pitão de um navio tinha sido agredido por um marinheiro, 
apresentando um afundamento craniano. Foi, então, pe-
dida a presença do médico Amato Lusitano para “orien-
tar no tratamento” dois cirurgiões, aos quais Amato foi 
ordenando: “(…) Com uma faca, (…) rasgai em duas linhas 
que se cortem ao meio uma à outra, separai bem do osso 
a pele (…), respeitai a membrana que protege o crânio, 
(…) e, se alguns ossículos estiverem partidos ou esmiga-
lhados, tirai os que poderem extrair com cuidado. (…)”38 
E citemos apenas mais uma “cura” exemplar, “(…) De um 
caso de vela de cera introduzido pelo canal urinário [para 
tratamento de um aperto da uretra] que ficou lá dentro: 
(…) Pedi ao cirurgião que introduzisse o dedo médio da 
mão pelo ânus e que pouco a pouco, comprimindo a vela, 
a fizesse sair da bexiga. (...)”39 Com estes exemplos, Amato 
confirma-nos que o médico de então não executava tra-
balho ‘mecânico’ nem intervinha em meios conspurcados 
(sangue, pus, fezes, etc.): esse era o terreno de actuação 
dos cirurgiões e barbeiros. Provavelmente, Amato, regres-
sado de uma universidade estrangeira, até poderá ter sido 
sujeito a um exame para obtenção de uma carta que lega-
lizasse a sua prática clínica em Medicina, mas tal exame 
seria feito perante o físico-mor do rei,40 que não perante o 
cirurgião-mor: “(…) Para praticar a cirurgia o que se exigia 
era um exame perante um júri presidido e nomeado pelo 
cirurgião-mor (…) Para exercer a profissão médica, o que, 
na verdade, importava era um exame de habilitação pe-
rante o físico-mor. (…)”41 Em suma: bacharel em Medicina 
por Salamanca, “(…) a universidade mais célebre de toda a 
Europa (…)”,42 por certo Amato Lusitano não se sujeitaria 
a ser ‘despromovido’ à categoria de cirurgião, um simples 
‘artífice’.43 “(…) Voltando à pátria [Amato] exercitou com 
geral aclamaçaõ o officio de Medico. (…)”44

2 – ‘João Rodrigues’: a problemática da homonímia em 
Salamanca.

Joaquim Veríssimo Serrão, na sua dissertação para pro-
fessor extraordinário de História da Faculdade de Letras da 
Universidade de Lisboa, com base num registo do Arquivo 



15

da Universidade salamanquina, concluiu: “(…) João Rodri-
gues [Amato Lusitano] seguiu estudos na Escola complu-
tense [Alcalá de Henares], após uma primeira escolaridade 
em Salamanca; (…) em Março de 1535 teria voltado à sua 
Escola para ali se bacharelar. (…) O termo do seu curso mé-
dico deve colocar-se em Março de 1535 [?]. (…) Com a de-
vida cautela poderíamos fixar a chegada a Antuérpia entre 
Fevereiro de 1537 e Julho de 1540 [vide infra a data de saída 
de Amato de Portugal] (…). Amato viveu no reino (…) o 
quinquénio de 1535 a 1540 [?]. (…)”45

O esteio principal em que Veríssimo Serrão apoiou a sua 
interpretação é, como ele próprio grafa: “(…) Cursos e registo 
de grau do bacharel João Rodrigues, de Castelo Branco [?]. 
Original: A.U.S. [Arquivo da Universidade de Salamanca], 
Cursos, livro 548, fo 118. Salamanca, 15 de Março de 1535. 
‘Cursos de Juan Rodrigues e lecciones este dho dia mes y año, 
ante el dho señor Retor probó cursos en medicina aver hecho 
quatro cursos e aver leydo nueve leciones en la Universidad de 
alcalá [de Henares]. e el señor Rettor lo recebio e mando q se 
hiziese bachiller. testigos dichos.’ (…)”46 Todavia, naquele re-
gisto da Universidade de Salamanca não consta a terra de 
origem deste “Juan Rodrigues”: Castelo Branco corresponde, 
pois, a uma interpretação pessoal e reducionista de Veríssimo 
Serrão. Se bem que este historiador tenha, posteriormente, 
corrigido a data de chegada de Amato à Flandres para 1535,47 
o facto é que as suas conclusões iniciais conduziram a vários 
equívocos, que outros autores foram repetindo durante anos, 
a começar pelas datas inexactas que adiantou: “(…) Amato 
viveu no reino (…) o quinquénio de 1535 a 1540. (…)” 

Ora, historiograficamente, o registo que interessa Ama-
to Lusitano é o do livro 542, f. 89, do Arquivo da Universida-
de de Salamanca (que não o livro 548), registo esse que Te-
resa Santander, em “Escolares Medicos en Salamanca (Siglo 
XVI)” transcreve: “(…) RODRÍGUEZ, Juan (Amato Lusitano). 
Probó: 18-III-1532 cuatro cursos en Medicina de los años 1528-
31 con Luis Nunes y Francisco Díez estudiantes médicos. Item 
probó diez lecciones (Lib. 542 f. 88). Grado de Bachiller en Me-
dicina: 19-III-1532 com el Dr. Agustín López “presentibus ibi-
dem Antonio Scudero e Ludovico de Dueñas scolaribus et aliis 
et Franco Corneio … noto (añadido también por Cornejo:) pre-
sentibus testibus Ludovico Nunez …” (Lib. 542 f. 89). (…).”48

En bref: o bacharelato médico de João Rodrigues de 
Castelo Branco foi obtido em Salamanca – nunca estu-
dou em Alcalá de Henares –, a sua chegada a Portugal 
teria ocorrido em 1532 e a sua partida para a Flandres 
ocorreria em 1535/36 (vide infra).

3 – ‘João Rodrigues’: a problemática da homonímia em 
Antuérpia.

A propósito da vulgaridade do apelido Rodrigues e da 
identificação de personagens diferentes com base apenas 

na homonímia, refira-se que, dos 27 indivíduos de apelido 
‘Rodrigues’ que J. A. Goris enumerou na Flandres, conta-
vam-se cinco Jean Rodrigo/ Rodrigues/ Rodriguez.49

Antes de mais, convirá contextualizar, historicamente, o 
período que Amato viveu em Portugal. Quando ele regres-
sou ao País, reinava D. João III (1502-1557). A este monarca, 
“(…) Pinheiro Chagas, na peugada aliás de Herculano, cha-
ma-lhe o mais estúpido e fanático dos reis (…).”50 D. João III 
enfermava de graves problemas genéticos, sendo que dos 
seus nove filhos (não incluso um bastardo) nenhum sobrevi-
veu para herdar o trono, o que conduziria Portugal à perda 
da independência.51 “(…) O estabelecimento da Inquisição 
foi o acto de política interna que mais apaixonou D. João III. 
(…) Os autos-de-fé de Lisboa, Coimbra, Évora e Goa dispu-
taram com os seus congéneres castelhanos a glória de sal-
var almas de marranos e relapsos expungindo-as das carnes 
pecadoras. (…)”52

Recorde-se que a situação social, política, económica e 
religiosa era, nas décadas de 20 e 30 do reinado do rei “Pie-
doso”, bastante problemática. Tomem-se alguns exemplos 
mais relevantes:

  – 1527, 1528 e 1529: peste no Reino.53

  – 1531: terramoto; D. João III requer ao Papa o estabele-
cimento da Inquisição em Portugal.

  – 1532: crise financeira grave: “(…) O tesouro público 
achava-se exausto com as despesas das guerras, das arma-
das, das embaixadas (…)”;54 “(…) o Rei ‘é pobríssimo com 
grandíssimas dívidas dentro e fora do reino, oneradas com 
pesadíssimos juros’. (…)”55 Reposição da lei que proibia a sa-
ída dos cristãos-novos do País.56

  – 1535: fome no Reino:57 “(…) Uma sucessão de maus 
anos agrícolas lançara na miséria a população, que morria 
de fome pelos caminhos e pelas aldeias (…).”58

  – 1536: estabelecimento da Inquisição em Portugal.
Explorando a situação do País, os frades dominicanos 

concitavam o ódio contra os luso-hebreus,59 à semelhança, 
aliás, do que já haviam feito aquando da “grande matança 
de Lisboa”, em 1506.60 Assim, após o terramoto de 1531, rei-
niciaram a cruzada anti-judaica, o que levou, verbi gratia Gil 
Vicente, a alertar o rei: “(…) Á primeira pregação, os chris-
tãos novos desapparecêrão e andavão morrendo de temor 
da gente. (…)”61 E como “(…) o odio á gente da raça hebrea 
estava entranhado no coração do povo (…)”62 e D. João III 
“(…) começou a perseguir por todas as formas os tristes 
neófitos e a levar-lhes e arrancar-lhes bens e vida (…)”,63 só 
restava aos cristãos-novos expatriarem-se: transitoriamen-
te para outras terras da cristandade – onde, a qualquer mo-
mento, poderiam ser perseguidos – e definitivamente para 
os territórios otomanos – onde eram desejados e lhes era 
permitida liberdade religiosa total.64 Os hebreus da Hispâ-
nia foram, pois, a seiva que vivificou o Império Otomano de 
então.65 Exaurido o nosso País dos capitais dos judeus em 



16

fuga, da sua elite intelectual e técnica, e dos seus hábeis 
artesãos, foi então que se iniciou a derrocada, progressiva 
e imparável, do outrora glorioso Reino de Portugal. E uma 
vez que “(…) os [médicos] cristãos novos fica[ra]m proi-
bidos de ter pacientes cristãos velhos ou de poder exercer 
a profissão de ‘boticários’ (…)”66 – argumentava-se que os 
boticários judeus poderiam envenenar os cristãos-velhos –, 
compreende-se que eles, o escol da medicina portuguesa, 
tenham enveredado pelo exílio, opção que Amato Lusitano 
também adoptou.67 

Mas fixemo-nos em 1535, ‘ano memorável’ para os por-
tugueses em geral e para os luso-hebreus em particular. 
Se é verdade que, parafraseando Jorge de Sena, no tempo 
de D. João III vivia-se no “reino da estupidez”,68 também é 
verdade que, em contra-ponto ao espírito limitado de D. 
João III, Portugal possuía, então, um dos personagens mais 
brilhantes de toda a família real portuguesa: o príncipe D. 
Luís (1506-1555), irmão do rei, “(…) Infante de Portugal, 
Duque de Beja, Fronteiro mór da Comarca de entre Tejo, e 
Guadiana, Condestavel de Portugal, Senhor de Salvaterra, 
Covilhaã, Serpa, Almada, e da Cidade de Ceuta, Prior mór 
do Crato. (…)”69 “(…) Culto e dotado para as artes liberais, 
teve o doutor Pedro Nunes como preceptor. (…).”70“(…) 
Dedicaram-lhe obras: Gil Vicente, Sá de Miranda, Louren-
ço de Cáceres, D. João de Castro e Pedro Nunes. (…)”71 “(…) 
Doté d’une nature protéenne, D. Luís est, de toute la famille 
royale portugaise, la personnalité la plus riche en potentiel et 
la plus emplie de passion (…).”72 Demais, “(…) Il manie la plu-
me aussi bien que l’épée (…)”,73 vindo a ser um dos heróis da 
conquista de Tunes, ao lado de Carlos V. Assim, a evocação 
que aqui fazemos do príncipe D. Luís decorre do seu papel 
fulcral naquela campanha de África (vide infra) e, outros-
sim, do seu conhecido entrosamento com a comunidade 
judaica portuguesa. De feito, “(…) o infante D. Luís era, no 
Reino, a pessoa a quem os cristãos-novos se dirigiam para 
moderar o fanatismo de D. João III (…)”74 e quem por eles 
intercedia.75 Os pretendentes ao exílio na Flandres e os exi-
lados (em especial os grandes comerciantes do “Consórcio 
da Pimenta”) confiariam que D. Luís pudesse interferir junto 
de Carlos V – seu cunhado e com quem trocava abundante 
correspondência – para ali frenar o sentimento anti-semita: 
“(…) Charles V is well known for (…) his unconditional support 
of the Inquisition in Spain and Portugal. (...) Nevertheless, he 
did not introduce a similar institution into the Low Countries. 
(…)”76 – a Inquisição só viria a ser instituída nos Países Baixos 
posteriormente, por Filipe II de Espanha, filho de Carlos V.77

Um outro facto concitava a simpatia dos luso-hebreus 
pelo príncipe D. Luís, e, outrossim, as expectativas gerais 
quanto ao futuro dinástico do País: a sua intensa paixão por 
uma cristã-nova78 ou judia79. Note-se que “(…) vários casa-
mentos foram negociados [designadamente por Carlos V] 
para o infante D. Luís: com a filha do rei da Polónia, a prin-

cesa Edwige, (…) com Maria Stuart, rainha da Escócia; com 
a filha de Francisco I de França; com uma rainha de Ingla-
terra (the bloody Mary), e com as sobrinhas que vieram a 
ser a duquesa de Parma e a mulher de Filipe II. (…)”,80 mas 
ele nunca os aceitou. Dir-se-ia ter-se mantido fiel aos seus 
amores pela hebreia “(…) Violante Gomes, pela sua beleza 
chamada a A Pelicana, que vivia em Évora (…), entregan-
do-se de tal modo à sua paixão que textos coevos levam a 
admitir um matrimónio clandestino. (…)”81 Ora, dessa sua 
paixão viria a nascer D. António Prior do Crato que “(…) pela 
sua tacha de bastardia era rejeitado pela nobreza legalista, 
mas dispunha de largo apoio do povo e das ordens religiosas 
(…). Conseguiu depois o reconhecimento do processo de 
legitimidade, o que lhe valeu o ódio do cardeal-rei, que o 
mandou desterrar da corte e o privou dos seus bens e hon-
ras. (…)”82 Sabe-se que D. Henrique promoveu a destruição 
da documentação respeitante a D. António Prior do Crato, 
designadamente a que legitimava o pretenso casamento 
secreto do infante D. Luís, seu pai, com Violante Gomes. To-
davia, existe nos Arquivo Distrital de Évora um documento 
que permite, ainda que indirectamente, aceitar a ocorrência 
daquele casamento: trata-se de um acento de baptismo de 
uma escrava de Pero Gomes, “sobrinho” do Infante D. Luís: 
“(…) Aos xb de junho de 1544 anos bautizey luis fº de huã es-
crava de Pero Gomes sobrinho do Iffante dom luis (…) e por 
verdade asynei aqui. Era ut supra. Diogo Vidal, cura. (…)”.83  

Fig. 2 – Assento de baptismo de uma escrava de um “sobrinho” do Infante D. 

Luís, irmão de D. João III.

Ora, um sobrinho de D. Luís de apelido “Gomes” só po-
deria ser sobrinho pela parte de sua “esposa”, Violante Go-
mes. Este documento apresenta ainda uma particularidade 
adicional: no respectivo livro, todos os acentos de baptismo 
são firmados pelo cura da paróquia da Sé, com excepção do 
acima transcrito e de mais um outro, efectuados pelo cura 
Diogo Vidal: tratar-se-ia de um capelão do príncipe D. Luís e 
que teria conhecimento do seu casamento secreto?

O branqueamento da documentação de D. Luís e do seu 
filho, feito no tempo do cardeal-rei, levou a que os historia-
dores se ‘esquecessem’ que D. António Prior do Crato foi, de 
facto, como D. António I, o 18º rei de Portugal. Aliás, já D. 
Luís estivera na linha de uma possível sucessão: “(…) apenas 
a sua inesperada morte o impediu de ser rei em 1578 [em 
vida, era conhecido como “o rei sem coroa”], hipótese que 



17

permitiu a D. António, seu filho bastardo, reclamar idêntico 
direito. (…)”84,85 O argumento de que a legitimidade da acla-
mação de D. António I estava ferida pela sua suposta bastar-
dia (já se disse que lhe teria sido reconhecida legitimidade 
na sucessão ao trono),86 não colhe, obviamente: bastardo 
era também D. João I, e nem por isso deixou de ser o pro-
videncial garante da continuidade da Pátria portuguesa. De 
feito, a razão da animosidade de D. Henrique, tio de D. An-
tónio, era bem outra: perseguiu o Prior do Crato não porque 
ele fosse bastardo mas pelo óbvio facto de que andando ele, 
inquisidor-mor, a queimar judeus, não poderia aceitar que 
Portugal tivesse um rei com sangue hebreu. Quando, após 
a batalha de Alcântara, os apaniguados do duque de Alba 
entraram em Lisboa, dirigiram-se ao mosteiro de Nossa 
Senhora da Graça, revistaram-no à procura de D. António 
– este herdeiro da coroa portuguesa andou, de feito, escon-
dido por conventos e mosteiros até conseguir escafeder-se 
de Portugal –, e “(…) com as espadas nas maõs dizendo 
altas vozes dai ca esse Judeu de dom Antº que aqui ten-
des escondido e outras Infamias. (…)”87 Assim, o cardeal D. 
Henrique escamoteava, por exemplo, que o rei Fernando de 
Castela, “O Católico” (irónico mas não inocente cognome), 
tivera por bisavó uma judia, de seu nome Paloma88 – o poe-
ta neo-latino luso-hebreu Diogo Pires, ainda relativamente 
próximo no tempo desse facto, não deixou de o assinalar.89

Mas voltemos ao príncipe D. Luís e ao aspecto que aqui 
interessa considerar: a sua participação na conquista de 
Tunes e a data da queda desta cidade. Os cristãos-novos vi-
viam, então, com bastante ansiedade este acontecimento: 
para o seu inevitável expatriamento, eles tinham um olho 
na Flandres e outro no Norte de África. Quem, à capucha 
(dado que a esquadra espanhola bloqueava a passagem 
de todo e qualquer barco para a costa norte-africana), con-
seguisse bandear-se para Tunes, estaria já em território de 
Solimão, O Magnífico, isto é, no Império Otomano. Portugal 
colaborou, significativamente, no exército da expedição or-
ganizada por Carlos V, com cerca de 2000 homens de armas. 
Demais, “(...) o nosso país contribuíra com ‘diez o doze gale-
ones muy bien armados y artillados y otras carrocas y naos 
gruessos tambien en horden’ (…).”90 Foi mesmo enviada a 
mais potente ‘máquina de guerra’ de então, o nosso galeão 
S. João Batista, recentemente construído, conhecido como 
“Botafogo” por possuir 366 peças de artilharia,91 que se re-
velaria a arma principal na batalha travada em La Goleta, 
praça-forte que defendia Tunes. D. João III, gorando todas 
as expectativas, decidiu não entregar o comando das forças 
portuguesas ao príncipe D. Luís, mas este, “(…) à revelia do 
rei seu irmão e sem obter a sua autorização prévia, decidiu 
partir de Évora [de noite, a 13 de Maio de 1535] para se jun-
tar, em Barcelona, às tropas de Carlos V. (…).”92 “(…) Face 
à cette volonté du roi [l’interdiction de sortir du royaume], la 
seule solution pour l’infant D. Luís, avide d’expériences mi-

litaires et désireux de jouer un rôle international, est la fuite. 
(…)”93 Curiosamente, integrava o séquito de D. Luís um jo-
vem pajem, então com cerca de 11 anos, de seu nome Luís 
de Camões. Após dez dias de viagem, a ‘mata-cavalos’ – não 
fosse o rei enviar emissários a ordenar o seu regresso –, D. 
Luís chegou a Barcelona onde Carlos V lhe entregou o co-
mando do contingente militar português. 

Fig. 3 – Carlos V e o seu séquito passando revista às tropas em Barcelona. 

A tapeçaria, encomendada pelo Imperador, mostra D. Luís de Portugal em 

lugar de destaque, à esquerda, de boina preta.

Consumada a conquista de La Goleta pelas forças 
coligadas,94 a 14 de Junho de 1535,  Carlos V entendeu 
que deveriam retornar a Barcelona (tinha outras guer-
ras a travar na Europa, designadamente com Francisco 
I de França, com quem sustentou quatro guerras), mas 
D. Luís, apoiado pelo duque da Alba, instou o cunhado 
a conquistarem a cidade próxima de Tunes, cuja queda 
ocorreu uma semana depois. 

Fig. 4 – Conquista de La Goleta com o concurso das forças portuguesas coman-

dadas pelo Infante D. Luís de Portugal (ao fundo, divisa-se a cidade de Tunes).

O nosso Condestável ainda tentou convencer Carlos 
V a avançarem sobre Alger (aqui se tinha acolhido a frota 



18

de Barbarossa, almirante ao serviço do Imperador Oto-
mano, e, facto importante para o estratega D. Luís, co-
meçavam logo a seguir as nossas “praças-fortes” de Mar-
rocos – face a esta recusa, o próprio D. Luís, entusiasta 
da arquitectura castrense, iria empenhar-se na reestru-
turação das fortalezas marroquinas),95 mas o Imperador 
não cedeu ao desafio. Carlos V tentaria conquistar aquela 
praça posteriormente, em 1541, mas a operação saldou-
se num tremendo fracasso.

Ora, da conquista de Tunes apuram-se factos essen-
ciais para aclarar a questão da data de chegada de Amato 
Lusitano à Flandres e as actividades comerciais que, su-
postamente, lhe foram imputadas. La Goleta foi tomada 
a 14 de Julho de 1535, e Tunes caiu uma semana depois 
(21 de Julho). A via mais rápida para fazer chegar a boa-
nova destes sucessos bélicos a Lisboa seria a marítima, 
mas a esquadra de Barbarossa vigiava a passagem de Gi-
braltar. Assim, um correio deverá ter seguido por Barce-
lona: como antes dito, D. Luís, esforçadamente, demorou 
dez dias a fazer o percurso Évora/Badajoz, a que deverão 
acrescentar-se mais dois dias para o percurso Évora/Lis-
boa, o que significa que só em meados de Agosto é que se 
tomou conhecimento, na capital do Reino, da conquista 
de La Goleta e Tunes.

Amato Lusitano, como todos os cristãos-novos, estaria 
expectante quanto ao desenrolar dos acontecimentos nos 
territórios Otomanos do Norte de África, e por isso capri-
chou em deixar-nos bem claro este facto nos seus escritos. 
Recordemos a sua “cura” 19, da IV Centúria. Ensinava ele a 
tratar os apertos uretrais, utilizando velas de cera untadas 
em óleo de amêndoas doces, técnica que aprendera em 
Salamanca com o seu mestre Aldereto, e enfatizou que tal 
se passava em Lisboa, “(…) no ano em que a ilustre cidade 
de Tunes foi submetida aos desígnios de César (Imperador 
da Alemanha) (…).” Ora, como visto, Tunes foi submetida 
aos desígnios de Carlos V no ano de 1535.

Fazemos notar que Ricardo Jorge, na sua obra mag-
na sobre Amato Lusitano (este seu trabalho foi publica-
do, parcelarmente, entre 1914 e 1916, nos “Arquivos de 
História da Medicina Portuguesa”, e só depois foi reunido 
em separata, em 1916, e em livro, em 1962), começou 
por optar pela partida de João Rodrigues para Antuérpia 
em 1534,96 mas mais tarde ‘corrigiu a mão’: “(…) Estava 
em Lisboa – à beira do ano, diz ele [Amato], da tomada 
de Tunes por Carlos V, quer dizer, 1535. (…)”97 Para esta 
mesma data, também Augusto da Silva Carvalho viria a 
anotar: “(…) Diz o Prof. Maximiano Lemos que foi isto em 
1534, o último ano em que Amato passou em Portugal. 
Sprengel, por este escrever que foi no ano em que o Im-
perador declarou guerra a Tunis, diz que o caso se passou 
em 1541. (…)” E Silva Carvalho acrescenta, em nota de pé 
de página: “(…) De resto a expedição ordenada por Carlos 

[V] contra Barba Roxa e a colocação de Tunis sob a sobe-
rania de Espanha, foi preparada neste país, em Itália e em 
Portugal em 1534 e levada a cabo no ano seguinte [1535]. 
(…)”98 Observação nossa: Sprengel equivocou-se: Tunes 
caiu em 1535, e não em 1541; em 1541 Carlos V tentou, 
sim, tomar Alger, mas sem sucesso. Mais recentemente, 
J. J. Alves Dias também chamou a atenção para o último 
ano em que Amato ainda exercia clínica em Portugal.99

Demais, Amato Lusitano porfiou em deixar bem assina-
lado o importante marco temporal de 1535, reconfirman-
do, mais duas vezes ainda, este ano como data da sua 
presença em Lisboa. Vejamos, pois:

• No livro “In Dioscoridis… Enarrationes”, impresso em 
Veneza e datado de 1553, na “enarratio” 87 (“De Sphon-
dylio”, p. 330), Amato refere um diálogo com um compa-
nheiro de viagem, tido 18 anos antes, quando saiu da 
Hispânia. 

Fig. 5 – Passagem do livro de Amato Lusitano “In Dioscoridis… Enarrationes”, 

impresso em 1553: Lib. Tertium, “enarratio” 87, “De Sphondylio”, p. 330.

Assim, se ao ano da publicação retiramos os 18 anos gra-
fados por Amato, obtemos, outra vez, o ano de 1535. Obvia-
mente que sabemos que nos será contestado que, embora a 
impressão do livro seja de 1553, a sua dedicatória é de 1551, 
o que nos conduziria ao ano de 1533, data em que Amato 
ainda não se encontrava na Flandres. Todavia, importará es-
clarecer que a dedicatória é datada de Roma e dirigida aos 
irmãos Johannis e Benedicti Gondolae, reitores do senado 
de Ragusa (os reitores de Ragusa correspondiam, de certo 
modo, aos doges de Veneza – lembre-se que Ragusa fora 
território veneziano, mas tornou-se uma república ‘inde-
pendente’, sob protectorado do Império Otomano, a quem 
pagava um tributo anual de 12.500 ducados). Ora, sabemos 
pelo próprio Amato que ele mantinha uma relação de pro-
ximidade – e talvez de amizade – com pelo menos Johannis 
Gondolae, a quem tratara uma filha em Ancona, Catarina: 
“(…) Donzela formosíssima, de dezassete anos de idade, 
[que] vivia desde tenros anos na companhia das freiras de 
S. Bartolomeu. (…)”100 A jovem, que tinha dores na “região 
do peito, onde nascia uma tosse seca e forte”, fora já trata-
da por vários médicos, aos quais se juntou o próprio Amato, 
que a acompanhou durante “dois longos anos”, acabando 
por ter hemoptises e vindo a falecer de tísica, em 28 de Julho 



19

de 1549. Trata-se, aliás, de uma “cura” amatiana deveras in-
teressante, em que ele demonstra possuir um grande bom 
senso, autorizando a jovem doente a consumir vinho diluído 
uma vez que era seu hábito. Dois anos depois, Amato de-
dicaria “In Dioscoridis… Enarrationes” aos irmãos Gondolae. 
Entendemos mesmo que ao fugir de Ancona, perseguido 
pela Inquisição, Amato não se escapuliu directamente para 
Salónica, como fizeram vários outros seus irmãos de sangue 
(seus ‘consanguíneos’ – vide infra), mas antes para Ragusa 
porque aí podia contar com a protecção do patrício Johan-
nis Gondolae, que contraíra para com ele uma dívida de 
gratidão – “(…) Il Lusitano [Amato] ha lasciato le Marche per 
transferisi a Ragusa, nella quale città opera particolarmente in 
seno a quel patriziato. (…)”101 Aliás, se, como pretende o in-
vestigador J. O. Leibowitz, da Universidade de Jerusalém,102 
a figura representada na “coluna de Esculápio”, do palácio 
dos Reitores de Ragusa, representa Amato Lusitano  (o úni-
co médico digno de menção que à época exercia medicina 
na cidade ragusiana, então tal facto poderá ter sido devido à 
influência pró-amatiana do ‘reitor’ Johannis Gondolae. 

Fig. 6 – “Coluna de Esculápio” do palácio dos Reitores de Ragusa, 

onde se admite que esteja representada a figura de Amato Lusi-

tano (reproduzido de J. O. Leibowitz, 1962, pp. 18).

Assim, a dedicatória de Amato no prefácio de “In Dios-
coridis… Enarrationes” surge perfeitamente plausível, mas, 
por vicissitudes várias, o livro viria a ser publicado não no 
ano da dedicatória, 1551, mas sim mais tarde, 1553: é que 
se tratou de uma “(…) opera rielaborata più volte in Anco-
na (…)”103 – “(…) judeu é aquele que, até à porta de uma câ-

mara de gás, continuaria ainda a corrigir um texto. Houve 
rabinos que o fizeram (…)”104 –, e espelha bem este idios-
sincrático desejo hebreu de tentar aproximar-se da obra 
perfeita. E, como era então norma, o conteúdo do livro 
foi actualizado em função da data da publicação. Demais, 
este desfasamento de datas terá resultado também do 
facto de que “(…) para aparecer à luz do dia o livro impres-
so tinha de ultrapassar uma difícil cadeia de obstáculos: 
primeiramente a disponibilidade financeira e as teias das 
censuras escondidas nos interesses dos poderes senho-
riais e locais. Ultrapassadas as primeiras barreiras, a obra 
era apresentada à censura do Santo Ofício que encarrega-
va um qualificador da tarefa censória. (…)”105 Resumindo: 
1553, ano da publicação princeps de “In Dioscoridis… Enar-
rationes”, menos os 18 anos respeitantes à saída de Ama-
to de Hispânia, conduz-nos, novamente, a 1535 (ou 1536 
– vide infra), o que concorda com o que ele escreveu sobre 
a data da queda de Tunes manu militari. 
   • E ainda mais uma terceira confirmação ao ano de saí-
da de Amato de Portugal pode ser encontrada na “cura” 78 
da V Centúria. Lembremos que somos devedores a Firmi-
no Crespo do facto de, hoje em dia, podermos dispor das 
‘700’ “curas” das Centúrias amatianas vertidas para portu-
guês, o que constituiu, por certo, uma honrosa mas bem 
pesada tarefa para o tradutor. Assim, exactamente pela 
obra hercúlea a que meteu ombros, carecemos de fazer 
duas pequenas correcções à tradução daquela “cura”.106 
Firmino Crespo traduziu, “(…) um indivíduo que há cerca 
de vinte anos foi meu companheiro de viagem no Oceano 
Atlântico (…)”, mas o confronto que fizemos com a edição 
original mostra que existe aqui um lapso: “vigesimumquin-
tum annum” é o que se encontra grafado na “cura” 78 da V 
Centúria – “(…) Qvi mecum olim ab hinc vigesimumquintum 
annum, oceanum  nauigauit, nunc Pisaurum venit vbi, (…)”107 

Fig. 7 – Passagem de: Amati Lvsitani. Curationum Medicinalium: Centu-

riae Duae, Quinta videlicet ac Sexta. Venezia: Officina Valgrisiana, 1560, 

“cura” 78, pp. 217-218.

– , pelo que a tradução rigorosa deverá ser ‘vinte e cinco 
anos’, que não ‘vinte’. Por outro lado, a dedicatória des-
ta Centúria a “D. José Nassin” está datada de “primeiro de 



20

Dezembro do Ano da Criação do Mundo 5320”, que Firmino 
Crespo, em nota de pé de página, interpretou como “(…) 
Correspondente a 1561. (N. do T.). (…).” Lembremos que 
o calendário hebraico se iniciou em 7 de Outubro, data da 
criação, pelo Deus Jeová, da “neshamá” (espírito/alma) de 
Adão. Tratando-se de um calendário lunar, o começo do ano 
sofre variações de datas quando comparado com o nosso 
calendário, mas, grosso modo, Outubro poderá servir-nos 
de referência. Ora, Amato teve o cuidado de explicitar a 
data, “primeiro de Dezembro”, o que significa que se tratas-
se de um mês anterior a Outubro deveríamos, como fez 
Firmino Crespo, subtrair 3761 (o que conduziria ao ano que 
ele indica, 1561), mas, no caso vertente, em que Amato teve 
o cuidado de escrever Dezembro, haverá, sim, que subtrair 
3760, o que nos conduz ao ano de 1560 – para quem não 
queira preocupar-se com estas minudências, bastará cingir-
se à data indicada no frontispício da V Centúria: MDLX. 

Fig. 8 – Capa da edição das II, V e VI Centúrias, datada de 1560.

Assim, se a 1560 retirarmos os 25 anos (que não 20 
anos) decorridos desde a saída de Amato de Portugal, 
teremos, pela terceira vez, o ano de 1535, ou talvez 
1536, uma vez que ele explicitou Dezembro.

Em resumo: dispomos de três fontes documentais 
historiográficas que nos permitem concluir: a) em 1535, 
ano da queda de Tunes, Amato fazia clínica em Lisboa; 
b) em 1535 (no final do ano) ou 1536 (no início do ano) 
partiu então para Antuérpia – esclareçamos as nossas 
dúvidas pessoais quanto às datas alternativas que indi-
camos: duas frotas portuguesas ligavam Lisboa a An-
tuérpia, sendo que uma chegava à Flandres em Maio-
Julho e outra em Outubro-Dezembro.108 Acresce que as 
três fontes documentais que referimos foram, inequivo-

camente, redigidas pelo punho do próprio Amati Lvsi-
tani (fontes documentais primárias) e impressas em sua 
vida. Aliás, quem se debruce, detidamente, sobre a obra 
de Amato Lusitano verifica que ele foi sempre pródigo 
em referir-se a factos, personagens e datas. Um exem-
plo, entre muitos outros: “(…) Aos 17 de Setembro do 
ano de mil e quinhentos e cinquenta e três, no tempo 
em que lavrava uma guerra civil na Bélgica entre o Im-
perador Carlos V e Henrique II, rei de França, e uma ar-
mada turca ocupou, em nome do rei da França, a ilha da 
Córsega, submetida ao poder de Génova e o autor desta 
Centúria [IV, “cura” 100] andava no seu quadragésimo 
segundo ano de idade. (…)” De facto, são bastante ilus-
trativas as informações, no tempo e no espaço, insertas 
nas Centúrias amatianas, facilitando assim a tarefa aos 
historiadores, como acontece com o esclarecimento da 
data da sua partida para a Flandres.

Escudados nesta data, 1535/36, podemos agora re-
bater, com bases historiograficamente fiáveis, as ‘fun-
ções’ atribuídas a João Rodrigues de Castelo Branco em 
Antuérpia na interpretação de António M. Lopes Andra-
de.109 Merecendo este autor o nosso reconhecimento 
pelo mérito de ter reproduzido, entre nós, documentos 
dos “Archives Générales du Royame, Brussels” que en-
tendeu serem importantes para tentar aclarar a estadia 
de Amato na Flandres, tal não significa, contudo, que 
estejamos de acordo com as suas interpretações, tanto 
mais que, no caso vertente, em rigor historiográfico, fo-
ram utilizados documentos de conteúdo pseudo-ama-
tiano, que não amatiano.

• Saída de Portugal e prisão à chegada a Antuérpia, 
em 1534, do mercador João Rodrigues, putativamen-
te de Castelo Branco. 

Já em trabalhos anteriores iniciámos a descons-
trução da pretensa prisão de Amato à sua chegada à 
Flandres e do seu também pretenso envolvimento em 
negócios de importação de produtos do Algarve.110 
Atenhamo-nos, pois, ao que escreveu António M. L. 
Andrade: “(…) Mestre João Rodrigues de Castelo Bran-
co [?] chega a Antuérpia, pouco antes de Outubro de 
1534. (…) Reencontra o primo Estêvão Pires, em casa 
de quem é acolhido (…). Comprovámos, recentemen-
te, que Amato Lusitano foi para Antuérpia ao serviço 
do mercador Henrique Pires (…). É, assim, instaurado 
um processo no Tribunal de Antuérpia contra João Ro-
drigues (…) e contra Estêvão Pires, acusados de perma-
nência ilegal. (…)”111 “(…) O referido recluso [Mestre Jan 
Roderigho] alegou (...) que seu tio [Henricke Peris] (…) 
o tinha mandado e enviado para o referido Steven Peris 
[Estevão Pires] (…) para o assistir e ajudar nos negócios 



21

do seu tio, sendo nesta qualidade conhecido na Bolsa 
nesta cidade e honradamente recebido e aceite pelos 
mercadores. (…)”112 “(…) Não restam dúvidas [?] de que 
o réu principal deste valioso processo é, precisamente, 
Mestre João Rodrigues de Castelo Branco (Amato Lu-
sitano) (…),” e “(…) convém sublinhar esta faceta des-
conhecida de Mestre João Rodrigues [Amato Lusitano] 
como mercador, ao serviço do tio. (…)”113

Não haverá muito a comentar quanto aos factos 
que António M. L. Andrade diz ter ‘comprovado’: ora, 
na verdade ele não (com)provou que “Mestre Jan Rode-
righo” fosse Amato Lusitano, mas ficou já historiogra-
ficamente provado, supra, que Amato Lusitano ainda 
se encontrava em Lisboa em 1535, donde a impossibi-
lidade, temporal e espacial, de ser ele o indivíduo en-
viado por Henricke Peris, em 1534, para participar nos 
negócios da família, e que foi preso por entrada ilegal 
em Antuérpia.114

António M. L. Andrade escreve ainda: “(…) J. A. Goris 
(…) faz na sua dissertação uma referência muito breve a 
este processo, sem nunca ter percebido, tal como o pró-
prio Pierre Génard, que o réu em causa era efectivamen-
te Amato Lusitano. (…)”115 António M. L. Andrade diz 
ter-se apercebido deste facto, mas não explicitou a sua 
fundamentação. Quanto a J. A. Goris e P. Génard, o que 
eles na verdade perceberam foi que, sem outros dados 
biográficos além de um simples nome, não podiam, me-
todologicamente, clonar um mercador com um médico, 
estando este, aliás, deveras ocupado com a sua vasta 
clínica, a investigação de simples, a sua paixão de bibli-
ófilo e a braços com a publicação do seu primeiro livro.

• Envolvimento em Antuérpia do mercador João 
Rodrigues, putativamente de Castelo Branco, no ne-
gócio de importação de produtos do Algarve.

“(…) Voltamos a encontrar nova documentação 
que comprova, de forma inequívoca [?], a intervenção 
directa de Mestre João Rodrigues nos negócios da fa-
mília. Trata-se de duas minutas do notário Willem Stryt 
(…). Constituem cópias fiéis de dois contratos de afre-
tamento estabelecidos entre o mercador português 
João Rodrigues, residente em Antuérpia, e dois mes-
tres de navios para a realização de transporte de carga 
desde portos algarvios (…) para o Norte da Europa (…). 
O primeiro contrato, datado de 25 de Junho de 1535. 
(…). O segundo contrato, datado de 17 de Julho de 
1535. (…)”116 Significativamente, António M. L. Andra-
de titula este seu trabalho “Ciência, Negócio e Religião: 
Amato Lusitano em Antuérpia”, e termina afirmando: 
“(…) Ciência, religião e negócio, como bem se percebe 
[?], entrecruzam-se de forma inextricável no atribula-

do percurso seguido pelo Mestre João Rodrigues de 
Castelo Branco. (…)”117

Temos, pois, um indivíduo que, segundo as suas pró-
prias declarações em auto aquando da sua prisão, “des-
de há muito tempo (…) comia e bebia ” em casa de seu 
tio, Henricke Peris (Henrique Pires), um rico comercian-
te do “Consórcio da Pimenta”, que o enviara de Lisboa 
para Antuérpia “para assistir e ajudar nos negócios” o 
seu primo Steven Peris (Estevão Pires), representante 
comercial dos Pires na Flandres, “(…) sendo nesta quali-
dade conhecido na Bolsa nesta cidade e honradamen-
te recebido e aceite pelos mercadores. (…)”118 Alguns 
meses mais tarde, provavelmente o mesmo persona-
gem, iria fretar dois navios para o transporte de carga 
de portos algarvios. Assim, como declara, sendo filho 
de uma irmã de Henriques Pires/Iacob Cohen e perten-
cendo este a uma família judia “(…) originária da cidade 
de Évora, onde estava estabelecida há várias gerações 
(…)”,119 será de presumir que Mestre Jan Roderigho 
tenha nascido nesta cidade alentejana ou em Lisboa, 
dado que “desde há muito” vivia em casa do tio, pelo 
que será coerente designá-lo aqui por João Rodrigues 
de Évora (ou de Lisboa) para o distinguir de João Rodri-
gues/Amato Lusitano, de Castelo Branco. Demais, ele 
abandonou “(…) o Reino [em 1534] rumo a Antuérpia, 
pouco antes do estabelecimento da Inquisição em Por-
tugal, no cumprimento de ordens expressas recebidas 
do tio materno, o mercador Henrique Pires (…)”,120 en-
quanto Amato Lusitano partiu de Portugal “de livre von-
tade”:121 “(…) Por termos partido da Hispânia, de livre 
vontade, há dezoito anos, não conseguimos guardar 
para sempre na memória os nomes das plantas. (…)”, 
di-lo o próprio Amato.122 Mais um pormenor, não despi-
ciendo, respeitante ao afretamento de navios por João 
Rodrigues (de Évora/Lisboa): “(…) O primeiro contrato, 
[é] datado de 25 de Junho de 1535. (…). O segundo con-
trato [é] datado de 17 de Julho de 1535. (…)”123 Ora, “(…) 
as forças cristãs, sob o comando do imperador [Carlos 
V], obtiveram em 14 de Julho desse ano de 1535 retum-
bante vitória militar e a conquista daquela cidade do 
Norte de África [La Goleta, e depois Tunes], saldando-se 
também para D. Luís (…) por um prestígio amplamente 
celebrado no tempo. (…)”124 Precisemos: La Goleta caiu 
a 14 de Julho, e a cidade de Tunes cairia uma semana 
depois, isto é, a 21 de Julho.125 Demais, conforme dito 
supra, a notícia da queda de Tunes só deverá ter chega-
do a Lisboa a meio do mês de Agosto. Cabe, pois, ao lei-
tor comparar apenas as datas: os “(…) dois contratos de 
afretamento estabelecidos entre o mercador português 
João Rodrigues, residente em Antuérpia, e dois mes-
tres de navios para a realização de transporte de carga 
desde portos algarvios (…)”126 têm datas anteriores à 



22

queda de Tunes, altura em que Amato Lusitano ainda se 
encontrava em Lisboa, praticando clínica.

Para facilidade de cotejo entre os personagens ‘João 
Rodrigues de Évora ou de Lisboa’ – de quem se desco-
nhecem quaisquer dados biográficos! – e João Rodri-
gues de Castelo Branco, resumimos no Quadro I o es-
sencial dos factos historiograficamente confirmados.

Em resumo: o rico comerciante de Lisboa Henrique 
Pires tinha um sobrinho que “há muito” tempo vivia em 
sua casa e que estava a preparar para o desempenho de 
negócios do “Consórcio da Pimenta” na Flandres. Envia-
do para Antuérpia, colabora com o seu primo Estevão Pi-
res nos negócios da família, sendo por este iniciado nos 
meandros da praça comercial e da bolsa de Antuérpia. 
Subsequentemente, é-lhe confiada a incumbência – pre-
sume-se que seja o mesmo personagem – do afretamen-
to de navios para importação de mercadorias do Algarve 
para a Flandres. Ora, à luz da documentação historiográ-
fica de que dispomos, importa encontrar um outro indi-
víduo, que não Amato Lusitano, para o(s) personagem(s) 
“Mestre Janne Rodrigo” e “Senhor Jehan rodrigues mar-
chant portugalois, negociant en la ville danvers”.

Lembremos que – acossados pela Inquisição ou 
espoliados pelos monarcas – fazia parte da estratégia 
dos comerciantes judeus estarem sempre preparados 
para terem de abandonar as localidades onde viviam, 
e, para tal, iniciavam em geral familiares para ficarem, 
sequer ao menos temporariamente, a velar pelos seus 
bens imóveis e para efectuarem a transferência dos 
seus capitais para os novos destinos de emigração. Tal 
se passou, por exemplo, com a célebre ‘banqueira’ por-
tuguesa Grácia Nasci, a “Senhora”, que fugiu de Antu-
érpia, iludindo a vigilância da rainha regente, irmã de 
Carlos V, mas deixou a velar pela sua fortuna o seu so-
brinho João Micas.127

Neste contexto – existência de familiares para, em 
caso de fuga, se ocuparem dos negócios –, talvez pos-
samos dar um contributo para o possível esclarecimen-
to da identidade de “Mestre Janne Rodrigo”, auxiliar 
de comércio em Antuérpia. O seu tio, o cristão-novo e 
criptojudeu Henrique Pires, fugiu de Portugal e viveu, 
entre outras cidades, em Antuérpia, donde também 
fugiu, inicialmente para Ferrara, em 1541 (viria, poste-
riormente, a ser queimado pela Inquisição em Ancona). 
Para gerir os negócios da família, ficou em Antuérpia o 
filho de Henrique Pires, Duarte Henriques – “(…) Duarte 
Henriques remained in Antwerp and took care of the fam-
ily business (…)”128 –, mas este também se passaria para 
Itália. Ora, fomos encontrar a residir em Antuérpia, em 
1549/50, um “Joan Rodriguez”, cristão-novo, que cons-
ta de uma lista das entidades fiscais de Brabant, o que 
quer dizer que seria ‘mercador’.129 

Fig. 9 – Cerca de oito a nove anos depois de Amato Lusitano partir de An-

tuérpia, ainda ali se encontrava um comerciante de nome Joan Rodriguez 

(AGR, BX: Archives Générales du Royame, Brussels) – reproduzido de Aron 

di Leone Leoni, 2005, pp. 236-237.

É, pois, de presumir que o Mestre Jan Roderigho, que 
secundava o primo Duarte Henriques/Abraham Cohen, 
tenha ficado a assegurar a salvaguarda dos bens da famí-
lia depois deste se escapulir de Antuérpia; de facto, Duarte 
Henriques já não consta desta lista de 1549-50, nem de uma 
outra subsequente130 (curiosamente, na primeira lista figura 
Duarte Pinel/Abraham Usque que, alguns anos mais tarde, 
imprimiria em Ferrara importantes livros para a comunida-
de judaica: “Bíblia de Ferrara”, 1553, em co-edição com Yom 
Tob Atias; “Consolação às Tribulações de Israel”, 1553, de Sa-
muel Usque; “Menina e Moça”, 1554, de Bernardim Ribeiro, 
etc.).131 Ilação importante a considerar: uma vez que o docu-
mento dos serviços fiscais de Brabant que cita “Joan Rodri-
guez” é de 1549-50, cumpre-nos esclarecer que Amato fugiu 
de Antuérpia para Itália cerca de 8 anos antes, em 1541 ou 
1542: tinha chegado à Flandres em 1535/36, mas partiu seis/
sete anos depois,132 mudando-se de polis em polis, ao sabor 
dos ventos da ‘fortuna’, até se fixar em Salónica, a salvo da 
Inquisição.133 Assim, o “Joan Rodriguez” que comercializava 
em Antuérpia ainda em 1549-50 não era, de certeza, Amato 
Lusitano, e seria, presumivelmente, o sobrinho que fora en-
viado pelo seu tio Henrique Pires “para o assistir e ajudar nos 
negócios” da família.



23

Quanto ao essencial da estadia de Amato Lusitano na 
Flandres, ele próprio é, várias vezes, bem explícito nas da-
tas (supra)134 – Quadro I. Na cidade do Escalda, dedicou-se 
denodadamente a tratar imensos doentes de várias con-
dições – “(…) Quis apenas citar estas duas curas, dentre 
os muitos milhares de doentes que tratei em Antuérpia 
(…)”135 –, a estudar os simples que chegavam das Índias e 
do Brasil, e à compilação e publicação do seu livro, Index 
Discoridis, que saiu do prelo logo em 1536.

Como é bem sabido, nos arquivos históricos belgas exis-
te abundante documentação sobre a comunidade portu-
guesa sediada na Flandres em Quinhentos, devendo-se isso 
ao facto de ela se dedicar a actividades comerciais.136 Lem-
bre-se que “(…) He [Amato Lusitano] was, without doubt, 
the most illustrious member of the Portuguese Nation of 
Antwerp. (…)”137 Todavia, Aron di Leone Leoni, o maior in-
vestigador sobre a comunidade luso-hebraica de Antuérpia, 
no seu livro incontornável “The Hebrew Portuguese Nations 
in Antwerp and London at the Time of Charles V and Henry 
VIII” (2005) concluíu que “(…) Our research did not provide 
any new information on his [Amato Lusitano] seven-year stay 
in the northern city. (…)”138 Assim, apesar de Amato ser “o 
mais ilustre membro da ‘nação’ portuguesa de Antuérpia”, 
nos arquivos belgas não existe documentação sobre ele 
pela simples e elementar razão de que não se dedicava a 
actividades mercantis (obrigatoriamente sujeitas a registo), 
mas sim à Medicina e à investigação! Todavia, note-se que, 
entre nós, em 2013 ainda se escrevia: “(…) Amato Lusitano 
(…), em Antuérpia, assistia a sua família no negócio interna-
cional de drogas e especiarias. (…)”139

As interpretações de António M. L. Andrade sobre o 
‘período flamengo’ de João Rodrigues de Castelo Bran-
co,140 que se escoraram em documentos de conteú-
do inequivocamente pseudo-amatiano, vieram, pois, 
inquinar um pouco (muito) o conceito que se tinha da 
personalidade do grande humanista albicastrense, as 
datações daquele período e, outrossim, as relações de 
parentesco da sua putativa teia familiar (vide infra). Lem-
bremos que Ricardo Jorge reescreveu o “ciclo peninsular” 
de João Rodrigues de Castelo Branco, e Mário Santoro 
reescreveu o ‘ciclo anconiano’.141 Assim, impõe-se rees-
crever agora o ‘ciclo flamengo’ amatiano, mas tal tarefa 
deverá incumbir a todos nós. E como reescrevê-lo? Em 
primeiro lugar, expurgando da sua biografia a documen-
tação de conteúdo pseudo-amatiano (logo, historiografi-
camente mistificadora); depois, não (re)escrevendo fac-
tos não comprovados à luz da historiografia, como, por 
exemplo: “(…) Joanis Roderin (…) seguiu para Antuérpia 
onde, em 1534 [?], estava ao serviço da multinacional 
Pires-Cohen [?], de seu tio materno [? – vide infra] Hen-
rique Pires. Importava “figos do Algarve” [?], estudava e 
clinicava. (…)”142

A talhe de foice vêm as razões que, em Quinhentos, le-
varam imensos luso-hebreus – entre eles Amato Lusitano – 
a rumarem especificamente para Ferrara. Comecemos por 
evocar um facto, a génese do “mapa de Cantino”, que apa-
rentemente nada tem a ver com a opção por Ferrara. Em 
1870, ao passar à porta de uma salsicharia, na via Farina, 
em Modena (Itália), Giuseppe Boni, director da Biblioteca 
Estense, viu na montra, formando uma divisória, um estra-
nho painel a cores. Decidiu entrar, e verificou tratar-se de 
um mapa antigo, que comprou. Feito o seu estudo deta-
lhado, apurou-se que se tratava de um planisfério datado 
de 1502, e que constituía o up to date dos conhecimentos 
marítimos portugueses nesse ano. Recorde-se que Vasco 
da Gama descobrira o caminho marítimo para a Índia em 
1498 e Pedro Álvares Cabral desvelara a existência do Bra-
sil em 1500, isto é, a leitura do “mapa de Cantino” (normal-
mente associado à ‘Itália’, então um mosaico de estados 
pontifícios e ducados, mas o mapa era propriedade apenas 
do ducado de Ferrara) ilustra conhecimentos geográficos 
que eram do exclusivo conhecimento dos portugueses. 
Até então, o Oceano Atlântico era considerado o “gran-
de lago”, dado que, à época, ainda se pensava que quer 
o continente africano quer o americano se prolongariam, 
ininterruptamente, até ao Pólo Sul, não permitindo, pois, 
a passagem para os Oceanos Índico e Pacífico – permane-
cia a visão ptolemaica do Mundo. Ora, dois portugueses, 
Vasco da Gama e Fernão de Magalhães, provaram que 
assim não era. O mapa em questão mostra, com toda a 
perfeição, o continente africano (a sua cartografia repre-
senta um trabalho persistente e minucioso de exploração 
da costa de África pelos navegadores lusos, durante mui-
tas décadas), mas a Ásia está distorcida e grosseiramente 
representada (só durante a centúria de Quinhentos os nos-
sos navegadores cartografariam mais correctamente este 
continente), e da América só se representa parte da costa 
do Brasil, as Antilhas e a Florida (de referir que, no mapa, 
a Ocidente se descortinam acrescentos posteriores à ela-
boração inicial, e coincidem já com as viagens de Afonso 
Gonçalves e João da Nova); a Terra Nova, errónea ou pro-
positadamente, encontra-se deslocada para leste da linha 
de Tordesilhas, e tem a indicação: “Terra del Rey de Portu-
guall” (note-se que ali estiveram, em 1500-1501, os irmãos 
Gaspar e Miguel Corte-Real).

Fig. 10 – Planisfério dito de Cantino, datado de 1502.



24

Como é que um mapa que era propriedade ultra-secre-
ta da corte portuguesa foi parar a Itália? A historiografia 
viria a esclarecer que a existência do planisfério na corte de 
Ercole I d’Este (1472-1505), duque de Ferrara, resultou de 
um trabalho de ‘espionagem’ encomendado pelo duque 
estense a Alberto Cantino, que por certo teria subornado 
um cartógrafo português que lhe forneceu uma cópia do 
mapa original, ciosamente guardado na Casa da Mina e 
da Guiné, em Lisboa. Ora, via de regra, os historiadores 
dão-se por satisfeitos por, através do planisfério de Can-
tino, ficarem a saber “o estado da arte” das descobertas 
portuguesas em 1502. Todavia, nós, os amatianos, pode-
mos (devemos) ir um pouco mais longe. Tem-se opinado 
que a “carta de Cantino”, com as rotas das “Índias Orien-
tais” e das “Índias Ocidentais” devidamente assinaladas, 
representaria a pretensão de Ercole I para se lançar na rota 
das especiarias, desviando, pois, o seu fluxo para Itália (ao 
tempo, o comércio português fazia-se preferencialmente 
com a Flandres). Todavia, basta conhecer um pouco da 
História da expansão portuguesa de Quatrocentos e Qui-
nhentos para saber que esse hipotético desiderato não 
era, então, exequível: desde longa data que o papado – e o 
Papa era ‘o juiz do Mundo’ – tinha, em várias bulas, consig-
nado aos reis de Portugal o exclusivo do comércio a sul das 
Canárias143 (os Castelhanos procuraram ultrapassar esse 
óbice tentando chegar à Índia pelo Ocidente, daí os Reis 
Católicos terem aceitado os préstimos de Cristóvão Co-
lombo, antes recusados por D. João II). Assim, mais do que 
o planisfério dito de Cantino, a Ercole I interessava toda a 
importantíssima informação sobre o florescente comércio 
português: rotas de comercialização das especiarias, sua 
organização terrestre e marítima, calendarização das via-
gens de e para o Oriente, principais banqueiros financiado-
res da corte portuguesa, intelectuais e técnicos associados 
ao projecto das descobertas, etc. De feito, são conhecidas 
cartas de Alberto Cantino para o duque de Ferrara em que 
ele o ia informando da expansão portuguesa. O mapa de 
Cantino parece, pois, ser mais uma oferta (um “dono”, uma 
dádiva) de Cantino a Ercole I do que propriamente o objec-
tivo principal da missão confiada ao ‘espião’; de feito, no 
planisfério está grafado: “Carta da navigar per le Isole nou-
am tr[ovate] in le parte de l’India: dono Alberto Cantino al S. 
Duca Hercole” – ênfase nossa. Ercole I ficou, pois, a saber, 
pelas cartas e posteriores informações de Cantino, que ‘a 
coluna dorsal’ das descobertas e da estrutura financeira e 
comercial portuguesa era constituída pelos judeus lusos 
(“cristãos-novos”, após a “conversão” forçada),144 que ob-
viamente lhe interessaria atrair para Ferrara, então o expo-
ente máximo das poleis da Europa.145 Num breve retrato da 
organização social portuguesa de então, teríamos: a reale-
za e a aristocracia, ‘senhores da terra e da guerra’; o clero, 
fundamentalista em matéria de religião e servidor da rea-

leza e da aristocracia; o povo, analfabeto e espoliado com 
pesados imposto;146 e tão-só os luso-hebreus eram, em ge-
ral, os produtores de riqueza e de conhecimento, criadores 
de uma organização proto-empresarial.147,148 Sendo a corte 
de Ferrara o estado da Península de Itália mais bem infor-
mado sobre as capacidades intelectuais e recursos finan-
ceiros dos criptojudeus portugueses, compreende-se que, 
por exemplo, a duquesa Lucrécia Bórgia, esposa de Alfon-
so I (filho de Ercole I), quando regente de Ferrara por au-
sência do marido, tenha promulgado um édito proibindo 
terminantemente qualquer tipo de discriminação contra 
os judeus; que Ercole II (filho Alfonso I e de Lucrécia Bórgia) 
tenha enviado o seu cônsul Gerolamo Maretta à Flandres 
convidando os cristãos-novos portugueses, ali expatria-
dos, a instalarem-se nos seus domínios;149 que o próprio 
Ercole II tenha constituído “(…) uma compagnia commer-
ciale com os judeus Estêvão e Henrique Pires [membros do 
“consórcio da pimenta” de Antuérpia], cujo capital era de 
30.000 ducados, cabendo ao Duque uma participação de 
dois terços deste montante (…)”,150 etc., etc. Assim, sendo 
o estado estense, no dizer de Samuel Usque, o “(…) mais 
seguro porto da Itália (…)” para os luso-hebreus em fuga 
de Portugal,151 e tendo desde sempre a corte d’Este con-
vidado para ali se fixarem os maiores intelectuais de en-
tão,152 compreende-se que Amato Lusitano acabasse por 
vir a ser professor na universidade de Ferrara e ali tenha 
exercido prestigiante clínica e intensa investigação – data 
dessa altura a sua descoberta das válvulas das veias ázi-
gos, descoberta precursora das investigações sobre a cir-
culação do sangue de William Harvey (1578-1657).153 Aliás, 
importa referir que em reconhecimento pela protecção 
dispensada aos judeus acolhidos no ducado, Amato Lusi-
tano dedicou a sua Segunda Centúria a D. Hipólito d’Este, 
Cardeal de Ferrara, filho de Ercole I. Amato “(…) contava 
com a benevolência do duque reinante [e dos seus fami-
liares] e d’elle recebeu honras proporcionadas aos méritos 
que possuía. (…)”154

Em suma: quanto ao ‘ciclo flamengo’ de Amato, per-
guntamo-nos o que poderá ficar, no futuro, da sua hipoté-
tica chegada a Antuérpia em 1534, da sua fantasiosa ‘pri-
são’ e do seu efabulatório ‘afretamento de navios’?

II – A Problemática da Suposta Teia Familiar de João Ro-
drigues de Castelo Branco.

Ao tratarmos aqui dos ‘familiares’ de João Rodrigues 
de Castelo Branco, queremos deixar bem claro que nos 
ateremos fundamentalmente ao que ele próprio grafou 
nas suas obras – uma verdadeira cartografia da memória. 
Quando, no “Juramento” amatiano, um código de conduta 
ética muito exigente, analisamos a integridade do carácter 
de Amato, entende-se que ele não incorreria no ‘pecadilho’ 



25

de ocultação das suas amizades e ligações familiares: “(…) 
Juro perante Deus imortal e pelos seus dez santíssimos sa-
cramentos, dados no Monte Sinai ao povo hebreu, (…) que 
na minha clínica nada tive mais a peito do que promover 
que a fé intacta das coisas chegasse ao conhecimento dos 
vindouros. E para isso nada fingi, acrescentei ou alterei em 
minha honra (…). Sempre em tudo exigi a verdade. Se sou 
perjuro, caia sobre mim a ira do Senhor e de Rafael, seu 
ministro. (…)”155

1 – Familiares referidos pelo próprio Amato Lusitano.
Inequivocamente, João Rodrigues apenas indica como fa-
miliares:
    
• Irmãos:
Pelo punho de Amato (fonte primária), só se pode con-
cluir que, além dele próprio, a sua fratria era composta por 
mais dois elementos:
  – José Amato. “(…) José: – Já tinhas percebido, meu ir-
mão [Amato], porque motivo o assassinou? (…)”;156 “(…) O 
meu irmão José Amato, pessoa bastante biliosa, (…) com 
dores de olhos com grande vermelhidão. (…).”157  
  – Pedro Brandão. “(…) Fratre meo Petro Brandano (…).”158

 
   • Sobrinho:
  – Brandão. “(…) Amato: – Para to dizer em poucas pala-
vras, ó meu muito querido sobrinho. (…)”;159 “(…) O meu 
sobrinho Brandão, de cor escura, (…) seco, como somos 
quase todos os hispânicos (…)”;160 “(…) Ia já pôr fim a este 
assunto, senão quando me surge o meu (sobrinho) Bran-
dão, que actualmente exerce a medicina (…) em Bristol. 
(…).”161

2 – Familiares que lhe têm sido atribuídos.

• Descendentes (?).
Esta sugestão foi formulada por Maximiano Lemos: “(…) 
Amato ainda nota um outro parente, talvez descendente, 
de nome José Oef, a respeito do qual nenhumas notícias 
possuímos. (…)”162 Na verdade, não entendemos como é 
possível deduzir tal hipótese a partir do que Amato escre-
veu na “cura” 82 da VII Centúria: “(…) Do mesmo modo su-
cedeu com o sacerdote tecelão e o seu vizinho Joséz Oef, 
pessoa da minha estirpe e raça. (…)” Ora, não só a frase 
não consente a dedução de Maximiano Lemos – o que 
Amato Lusitano quer significar é que se tratava de um 
judeu (raça) sefardita (estirpe)163 –, como ainda Amato é, 
para nós, suficientemente explícito sobre o assunto no se-
guinte passo: “(…) Os discípulos, que até hoje tenho tido 
em grande número e em lugar dos filhos tenho educado, 
sempre os ensinei muito sinceramente a que se inspiras-
sem no exemplo dos bons. (…)”164

 • Mãe e tio eborenses.
Aquando da prisão de “Mestre Jan Roderigho”, na sequên-
cia da sua entrada ilegal na Flandres, ele “(…) alegou [em 
autos] que era filho de uma irmã de Henricke Peris, seu tio, 
(…) e que desde há muito tinha vivido na casa do mesmo 
Henricke e aí comia e bebia. (…)”165 A partir daqui, António 
M. L. Andrade concluiu, assertivo: “(…) Pouco ou nada se 
sabia sobre os ascendentes de João Rodrigues de Caste-
lo Branco. Neste momento pode adiantar-se que era filho 
de uma irmã de Henrique Pires, um cristão-novo cuja fa-
mília era originária da cidade de Évora. (…). Esclarece-se 
em definitivo [?] e pela primeira vez, através desta mesma 
prova documental [Stadsarchief Antwerpen, Vierschaar, 
316], qual a natureza e a relevância das relações familiares 
de Amato [?] com o mercador Henrique Pires (…).”166 – ên-
fases nossas Nota: a “prova documental”, como já visto, 
refere-se a “Mestre Jan Roderigho” comerciante, que não 
a João Rodrigues de Castelo Branco médico. O João Rodri-
gues que era sobrinho de Henrique Pires/Iacob Cohen che-
gou a Antuérpia em 1534, portanto antes de Amato Lu-
sitano, pelo que esta pretensa relação de parentesco não 
pode, historiograficamente, ser aceite. Os dados existen-
tes sugerem que os ‘Cohen/Pires’ e os ‘Amato/Rodrigues’ 
pertenciam a dois clãs judaicos completamente diferen-
tes, sem quaisquer relações provadas de parentesco.167 Os 
Cohen, desde há muito fixados em Évora, eram abastados 
e tinham negócios vultuosos em Portugal e no estrangei-
ro.168 O clã dos Rodrigues, face aos dados históricos sobre 
a fixação dos judeus na Beira Interior, teria aqui chegado 
relativamente tarde (aquando da expulsão dos judeus de 
Espanha), e era de posses certamente modestas: em jo-
vem, Amato apanhava víboras para vender (o que, certa-
mente, não acontecia com os Cohen) – as víboras eram, 
então, muito valiosas para a preparação da teriaga,169 “me-
zinha” de que João Rodrigues usou largamente e em cuja 
manipulação se tornou exímio.170 Seriam os proventos da 
venda das víboras destinados a suportar as despesas dos 
seus estudos universitários em Salamanca? – Quadro II. 
E, dado que os vendedores de teriaga eram, em geral, ju-
deus,171 seria o pai de Amato (ou outro parente chegado) 
teriagueiro ou boticário, beneficiando da colaboração do 
filho na apanha de víboras?
Demais, se Henrique Pires era “tio” de Amato, por que ra-
zão este nunca refere esse parentesco, como aliás enfati-
zou, e bem, J. J. Alves Dias? “(…) A ser este Mestre João 
Rodrigues ‘mercador e homem de negócios’ porque é 
que o médico João Rodrigues vai escrever que estava em 
Lisboa, aquando da conquista de Tunes, por Carlos V, em 
1535? E porque é que nunca se refere a estas histórias em 
Antuérpia? E porque é que quando queimam o seu [hipo-
tético] tio, em Ancona, em 1556 (facto que relata nos seus 
escritos), não diz que é seu tio? Ou seriam antes dois Joões 



26

Rodrigues? (…)”172 De feito, não basta apenas haver homo-
nímia para, historiograficamente, se poder fazer a ‘clona-
gem’ de dois indivíduos.
Lembremos, ainda, que Amato foi extremamente pró-
digo na indicação dos nomes de indivíduos com quem se 
relacionava ou que tratava medicamente (para as normas 
deontológicas actuais, diríamos até que, nas suas “curas”, 
não salvaguardou a identidade de muitos dos seus ami-
gos e dos seus doentes e respectivos familiares): nas suas 
obras, temos várias centenas de nomes, capazes de per-
mitirem um aprofundado estudo da antroponímia da sua 
época: basta atentar no “Índice alfabético onomástico” 
das “Centúrias”.173 Todavia, dado relevante, o nome de 
Henrique Pires nunca surge em nenhuma obra de Amato!
Mas existe ainda mais um outro facto notório: depois de 
regressar a Portugal, terminados os estudos em Salaman-
ca, Amato percorreu várias localidades do País antes de se 
fixar em Lisboa. Assim, foi ao Alentejo, visitando pelo me-
nos Estremoz e Évora. Questão que se põe: sendo Ama-
to, segundo pretende António Andrade, “(…) filho de uma 
irmã de Henrique Pires, um cristão-novo cuja família era 
originária da cidade de Évora. (…)”,174 não seria lógico que 
o nosso autor, sempre pródigo em pormenores (em Évora, 
foi ao ponto de referir-se a uma jovem que enlouqueceu 
por amor)175 fizesse uma referência, ainda que breve, à 
(suposta) terra de sua mãe e aos seus (supostos) parentes 
eborenses, tanto mais que os laços de família são extre-
mamente valorizados entre os judeus? O poeta Diogo Pi-
res, por exemplo, seu coetâneo, referiu-se reiteradamente 
a Évora, sua terra natal.176 É, pois, difícil aceitar qualquer 
relação de parentesco entre o clã Cohen/Pires de Évora 
e o clã Amato/Rodrigues de Castelo Branco, além de não 
se perceber como é que a hipotética mãe de Amato teria 
rumado para a cidade albicastrense, quando a sua família 
permanecia em Évora ou rumava a Lisboa.

• Ana, mulher de Estêvão Pires, putativa prima de Amato.
Ana era irmã de Diogo Pires, sendo ambos filhos de Hen-
rique Pires (sobre as relações de parentesco da família 
Henrique Pires, vide a árvore genealógica delineada por 
António M. L. Andrade).177 Tanto Ana como Diogo Pires 
têm sido apresentados por alguns autores como “primos” 
de Amato. 
Até onde conseguimos recuar nas nossas pesquisas bi-
bliográficas, foi em Maximiano Lemos que encontrámos 
a primeira interpretação de que os filhos (eborenses) de 
Henrique Pires eram “primos” de João Rodrigues (albicas-
trense). Carecemos, todavia, de introduzir aqui uma nota 
às investigações de Maximiano Lemos: ele é, para nós, in-
questionavelmente, o ‘pai’ da actual História da Medicina 
portuguesa. É em trabalhos seus que temos de nos apoiar 
sempre que entramos em tal terreno, e, especificamente 

no domínio amatiano, o seu livro “Amato Lusitano. A sua 
Vida e a sua Obra” é um esteio maior para quem investigue 
nesta área – de par com “Amato Lusitano. Comentos à sua 
Vida, Obra e Época” de Ricardo Jorge. Todavia, importará 
enfatizar que aquele livro de Maximiano Lemos “(…) é um 
trabalho com a marca do tempo em que foi escrito. (…)”178 
Assim, impõe-se escrutinar e cotejar com a documentação 
original várias afirmações suas, verbi gratia: “(…) O futuro 
médico [João Rodrigues] já pelo menos aos onze annos 
deveria estar em Salamanca (….);179 “(…) este caso [trata-
mento de apertos uretrais] é referido ao anno de 1534 que 
(…) foi o último [c. f. supra] que Amato passou no nosso 
paiz. (…)”180, etc. Em suma: Maximiano, para alicerçar a 
sua obra, garimpou em muitas fontes, mas, pela amplidão 
dos seus escritos, nem sempre joeirou devidamente o ma-
terial que colheu. Aliás, a grandeza do seu carácter ressalta 
nas insuficiências que ele próprio reconheceu às suas in-
cursões amatianas, o que o levou a editar “Amato Lusitano. 
Correcções e Aditamentos”, em que se retrata: “(…) Muito 
há que ampliar, corrigir e modificar no que escrevemos 
há quinze anos (…).”181 Esta atitude de auto-crítica, mui-
to pouco corrente entre nós, representa bem um acto de 
grande dignidade e coerência!
Em relação ao hipotético parentesco entre Ana e Amato, 
Maximiano Lemos deduziu: “(…) “Encontramos notada 
uma prima de Amato, chamada Anna, casada com Este-
vão Pyrrho (…). Parece da egualdade do appellido que Es-
tevão Pyrrho devia ser irmão de Diogo Pires, mas nada 
pudemos averiguar a tal respeito. (…)”182 Ora, sabemos 
hoje que Estêvão Pires não era irmão de Diogo Pires, mas 
sim seu primo.183 Um esclarecimento se impõe antes de se 
avançar neste assunto: Anna e Estêvão Pyrrho eram pri-
mos entre si.184

Quanto à afirmação de um (possível) parentesco entre Ana 
e Amato, baseada na “cura” 27 da I Centúria, divergem en-
tre si outros autores:
    – Firmino Crespo traduziu a “cura” como segue: “(…) 
Ana, esposa consanguínea de Estêvão Pirro (…).”
    – António M. L. Andrade optou pela tradução: “(…) A mi-
nha parente Ana, esposa de Estêvão Pires (…).”185

Assim, impõe-se chamar à colação o rigoroso Ricardo 
Jorge – “(…) Ricardo Jorge conhecia como muito poucos 
o século XVI português, e até peninsular, nos seus aspec-
tos culturais, e como ninguém a história médica nacional 
desse tempo. (…) E não lhe falta a nota cáustica de quem 
escreve para informar, e também para corrigir, no passado 
e no presente, os vezos de seus compatriotas. (…)”186 Ora, 
Ricardo Jorge debruçou-se também sobre esta questão, 
que investigou detidamente: “(…) O texto de referência 
diz: Anna consaguinea Stephani Pyrrhi uxor (Cent. I, cur. 
27). Tudo ficaria claro, se se lesse ‘mea consanguinea’; mas 
mais escuro fica, desde que noto nas diversas edições va-



27

riantes de pontuação a transtornar o sentido, sinal de que 
os editores o entenderam de diversa maneira. Eis as ver-
sões que apurei: – Anna consaguinea, Stephani Pyrrhi uxor 
(Basilea 1556, Veneza 1557); – Anna consanguinea Stepha-
ni, Pyrrhi uxor (Lião 1567, ibid. 1580, Barcelona 1628); na 
edição de Bordeus 1620, não traz vírgula nenhuma. (…)” E 
a conclusão de Ricardo Jorge é lapidar: “(…) Consigna-lhe 
ainda Maximiano Lemos [a Amato Lusitano] uma prima 
Ana, mulher de Estevão Pyrrho, parentesco aliás menos 
certificável. (…)”187 Como não dispomos do original ma-
nuscrito da I Centúria nem dos testemunhos dos diferentes 
tipógrafos das edições citadas por Ricardo Jorge, a con-
clusão “parentesco menos certificável” é, pois, conforme 
com a ilação que historiograficamente se impõe: não ficou 
provado tal parentesco! Acresce que a interpretação de 
“consanguínea” merece ser discutida, o que faremos infra.
 
• Diogo Pires, putativo primo de Amato.
Tanto quanto apurámos, mais uma vez foi Maximiano Le-
mos quem começou por estabelecer esta pretensa relação 
de parentesco entre Amato e Diogo Pires/Didacus Pyrrhus 
Lusitanus:188 “(…) Encontramos indicado um outro parente 
de Amato, a quem chama Pyrrho Lusitano. (…)”189 E, mais 
tarde, acrescenta: “(…) Nas suas Enarrationes introduz 
Amato um interlocutor de nome Pyrrhus Lusitanus doctis-
simus et Amati consanguineus. (…) Aqui encontramos con-
firmação [?] do encontro dos dois primos. (…)”190

Para aclarar estas deduções, comecemos por averiguar 
como é que os dois presuntivos primos se relacionavam 
entre si: – Diogo Pires sobre Amato: “A João Rodrigues, 
médico, quando o Autor partia para Lovaina”, dedicatória 
de um poema. “(…) Que infelicidades e que trabalhos ou 
que perigos sofremos, ó Rodrigues. (…) Entretanto, vivas 
tu por muitos anos com saúde, ó Rodrigues, lembrado do 
teu velho companheiro! (…)”191   
     – Amato Lusitano sobre Diogo Pires: “(…) Quando es-
távamos a concluir este comentário, apareceu-me Pirro, 
meu amigo (…). Pirro: – Ó Amato, como dizes ter livra-
do de febre este doente! Amato: – Como assim, meu caro 
Pirro? (…) Amato: – Realmente, ó Pirro, apresentaste-me 
a dúvida. (…)”;192 “(…) Diogo Pirro, pessoa muito conhe-
cedora de grego e latim, e poeta de grande nome. (…)”193

Sendo Diogo Pires “poeta de grande nome”, escamotearia 
Amato esse honroso parentesco? Não se vislumbra, pois, 
nas palavras de ambos quaisquer resquícios de relações 
familiares. Que ambos eram “velhos companheiros” (na 
Universidade de Salamanca) e amigos, eis as únicas ilações 
que ficamos autorizados a extrair do que escreveram.

E nem sequer no epitáfio que Diogo Pires compôs na 
morte de Amato194 – um momento, por certo, de extrema 
comoção, em que o poeta deveria deixar extravasar os 
seus sentimentos em relação a um “familiar”, que aliás até 

o tratara, em Ragusa, de grandes dores no fígado, febre e 
entorpecimento da mão esquerda195 – ele usou terminolo-
gia que permita suspeitar de qualquer relação de parentes-
co entre ambos. Como no caso do pretenso “tio” Henrique 
Pires, pai de Diogo Pires, porque não explicitariam ambos 
a sua ligação familiar?

A pretensão de que Henrique Pires seria tio de Amato 
– como consta do auto de declarações de “Mestre Jan Ro-
derigho”, aquando da sua prisão – caiu, obviamente, com 
a demonstração de que não se tratava de João Rodrigues 
de Castelo Branco, que nessa altura ainda se encontrava 
em Portugal, mas de um outro ‘João Rodrigues’ que, em 
Lisboa, vivera em casa do comerciante.

Obviamente que sabemos bem que, para os defenso-
res da interpretação de que Amato e Diogo Pires eram pri-
mos, a fundamentação estaria na nota à margem do texto 
que se pode ler (só) na ‘primeira edição’ de “In Discoridis… 
enarrationes”: “(…) Pyrrhus Lusitanus doctissimus et Amato 
consanguineus. (…)”196 Lembremos, porém, que esta nota à 
margem foi retirada (correcção óbvia) na ‘segunda edição’, 
como aliás já tinha sido notado por outros autores, v. g. J. J. 
Alves Dias: “(…) Quando [Amato] publica as Enarrationes, 
em 1553, indica [para nós, não é Amato quem indica: vide 
infra] numa anotação que ‘Pyrrhus Lusitanus doctissimus 
et (sic) Amato consanguineus’. (…) A própria referência de 
consanguinidade de Pires desaparece na edição de Dios-
córides, de 1538 [leia-se, 1558: gralha ‘tipográfica’ óbvia], 
feita em Lyon. (…)”197

Para esclarecimento desta problemática, comecemos 
por analisar as oito primeiras “edições” de “In Discoridis… 
enarrationes”.

Fig. 11 – Capas das oito primeiras ‘edições’ e ‘reedições’ de “In Dioscori-

dis… Enarrationes”, de Amato Lusitano.

A primeira e óbvia conclusão que se tira dessa análise 
é que se trata apenas de duas edições, em que a princeps, 
de Veneza (1553), foi reimpressa mais três vezes, com mu-
danças da capa e pouco mais (Estrasburgo, 1554; Veneza, 



28

1557; Veneza 1557), o mesmo acontecendo à segunda edi-
ção, de 1558, de Lyon (reimpressa mais três vezes, com a 
mesma data e na mesma cidade – as reimpressões foram 
feitas apenas por editores diferentes), isto é, estamos 
perante só duas matrizes tipográficas, que foram sendo 
reaproveitadas dadas as dificuldades da manipulação dos 
caracteres individuais tipográficos que então se usavam. 
A página 143 repete-se, sempre igual, nas quatro primei-
ras ‘reimpressões’ (primeira matriz) e a página 204 repe-
te-se nas quatro subsequentes ‘reimpressões’ (segunda 
matriz). E qual foi a razão do desaparecimento da nota 
à margem na ‘segunda edição’ e nas suas subsequentes 
reimpressões? Adiantamos três possíveis explicações, 
que têm a ver com: 

– Editor. Lembre-se que “(…) os descendentes de ju-
deus preferiram a endogamia, os casamentos consanguí-
neos – embora com dispensa papal –, numa afirmação de 
hermetismo, que era também uma afirmação de alterida-
de para com a maioria cristã. (…) A endogamia visava pre-
servar a identidade histórica, a transmissão das tradições 
judaicas, mas também a manutenção da riqueza judaica 
dentro da mesma estrutura social. (…)”198 Aliás, a própria 
Igreja Católica transformou estes casamentos num negó-
cio bem rendoso, uma vez que as dispensas papais eram 
bastante caras, havendo mesmo registo de judeus que 
se deslocavam ao Vaticano para as obterem.199 Ora, ou-
trora (como agora) as notas à margem eram (são) da 
responsabilidade do editor! Assim, à distância – o livro 
foi impresso em Veneza e Amato residia em Ancona –, as 
judiarias eram vistas como um aglomerado ‘endogâmico’, 
em que todos seriam mais ou menos consanguíneos, o 
que presumivelmente levou o impressor da ‘primeira edi-
ção’ (1553) à liberdade editorial de colocar a nota à margem 
“consanguineus”. Mas o compositor tipográfico da ‘segun-
da edição’ (1558) ‘corrigiu a mão’ – e bem. 

– Amato Lusitano. “(…) Na época, os manuscritos via-
javam e eram impressos longe da vista e da revisão do seu 
autor (…)”200 – por exemplo, “Menina e Moça” foi impresso 
na longínqua Ferrara –, o que também aconteceu com “In 
Discoridis… enarrationes”. A primeira pessoa a ficar surpre-
endida com a nota à margem do texto deverá ter sido o 
próprio Amato, e poderá ter sido mesmo ele a exigir a sua 
remoção aquando da feitura de uma nova versão tipográ-
fica. Acresce que teria razões para tal exigência, uma vez 
que já se sentira bastante frustrado com a edição do seu 
primeiro livro, o “Index Discoridis” (1536): “(…) O livro foi 
corrompido por um certo indivíduo (…) ao qual, não es-
tando eu presente, confiara a tarefa de corrigir. (…)”201 E 
quando, pela acusação de heresia, já começavam a surgir 
reacções adversas decorrentes da publicação do livro de 
Pietro Andrea Matthioli,202 “(…) cujo feitio azedo e atribi-
liário lhe concitou amargas censuras e prejudicou o mérito 

real (…),”203 a associação do nome de Amato, em termos 
consanguíneos, ao grupo judaico mercantil de Ancona 
(Henrique Pires, filhos e sobrinho) seria para ele compro-
metedora. De notar que a catilinária do zoilo Matthioli 
adversus Amato Lusitano veio a público exactamente em 
1558, data da oportuna ‘segunda edição’ do “In Discoridis… 
enarrationes”, agora compreensivamente expurgada da 
nota inicial à margem do texto. Prudentemente, nesse 
mesmo ano, Amato deixou Ragusa – uma “(…) ilha católica 
(e sabe-se com que ardente catolicismo) (…)”204  – e fixou-se 
em Salónica.

– Filólogos (dicionaristas). Dissequemos agora o vo-
cábulo “consanguíneo”, no necessário contexto cultural 
hebreu e na centúria de Quinhentos. Compulsámos o “Di-
cionário de Morais” (8ª edição, 1994), e encontrámos a se-
guinte definição de “consanguinidade”: “(…) Parentesco 
por sangue; relação entre os que procedem do mesmo pai 
ou da mesma raça. (…)”205 Depois, na Biblioteca Pública de 
Évora, consultámos vários outros dicionários (v. g. Cândido 
de Figueiredo, 1949; J. Pedro Machado, 1991 

Fig. 12 – Definição de “consanguinidade” no “Dicionário da Língua Portu-

guesa de Cândido de Figueiredo”, vol. 1, 1949, p. 221, 

e verificámos que a maioria reproduz exactamente a 
mesma definição de António de Morais (Silva), aliás com um 
pormenor não despiciendo: “(…) Parentesco por sangue; re-
lação entre os que procedem do mesmo pai ou da mesma 
raça. (…)”206 – ênfase dos próprios dicionaristas! –, isto é, os 
autores enfatizam a conjunção “ou” obviamente para cha-
mar a atenção do leitor de que a relação de consanguínea se 
estende também à ‘raça’. E lembramos que este entendi-
mento de consanguinidade, extensivo à “raça”, é partilhado 
por outros autores, v. g. o grande bibliófilo e escritor erudito 
Cunha Rivara: “(…) Até os nossos consanguíneos Brazilei-
ros depararão aqui [no livro de Pyrard de Laval] com um re-
talho de apreciaveis memorias do que era a Terra de Santa 
Cruz naquellas eras primitivas da sua colonisação. (…)”207 
Cunha Rivara não pretendeu, obviamente, significar que os 
brasileiros leucodérmicos são nossos “primos”, mas sim que 
têm sangue português, são luso-descendentes, ou seja, são 
(ainda) etnicamente lusitanos: são afinal, simbolicamente, 
nossos “irmãos”.208 O vocábulo “consanguíneo”, utilizado 
em determinados contextos,  traduzia e traduz, pois, tão-



29

só a expressão de um sentimento de pertença a um grupo 
étnico ou ‘racial’ específico.

Para um melhor entendimento da questão, lembremos 
alguns aspectos relevantes da vida e obra do grande filólogo 
que foi António de Morais Silva (1755-1824), que entendia e 
vivia esta problemática:

– sentimental e linguisticamente, Morais (Silva) era um 
purista da língua portuguesa, pelo que ele poderia afirmar, 
avant la lettre: “a minha Pátria é a língua de Camões.”

– nacionalidade: embora muitos autores o definam 
como “lexicólogo brasileiro”, a verdade é que era portu-
guês (natural do Rio de Janeiro, foi estudante de Direito na 
Universidade de Coimbra), e só foi brasileiro durante dois 
anos – faleceu em 1824, e o Brasil tornou-se independente 
em 1822.

– consanguineamente: seria judeu, ou tido como tal.209 
Denunciado “(…) por práticas consideradas heréticas aos 
olhos do Tribunal [do Santo Ofício de Coimbra], Morais foi 
processado por duas vezes: a primeira em 1779 (Processo nº 
8044) e a segunda em 1806 (Processo nº 14321). (…) Mesmo 
tendo confessado, o Santo Ofício não julgou sinceras suas 
palavras e decretou sua prisão. Tal acto levou o dicionarista 
à fuga para a Inglaterra. (…) Retornado a Lisboa em 1785, 
(…) apresentou-se Morais ao Tribunal (…). O Santo Ofício 
condenou-o, em 23 de Dezembro do mesmo ano, a fazer a 
abjuração in forma Ecclesiae, com confiscação de bens (…). 
Permaneceu Morais em Portugal até 1794, [casando-se] 
com Narcisa Pereira da Silva. (…) Novamente processado 
pela Inquisição em 1806, esse segundo processo não logrou 
efeito e foi arquivado. (…) Foi, provavelmente, em Londres 
que Morais organizou a estrutura do seu ‘Diccionario da Lín-
gua Portugueza’ publicado em 1789 (…), em Lisboa. (…)”210 
Ora, nas primeiras edições do dicionário de Morais, vimos 
estar omissa a segunda parte da definição de “consangui-
nidade”, a que viria a incluir também a ‘raça’ em edições 
subsequentes, mas desconhecemos a razão da discrepân-
cia entre as edições iniciais e as posteriores: ‘profilaxia’ dos 
editores ao livro de um criptojudeu (auto-censura)?; censura 
da própria Inquisição? O facto é que a definição consagrada 
em muito dicionários actuais, que têm por base o dicionário 
matricial de Morais, inclui a “raça”.

Retornemos à suposta relação de parentesco entre 
Diogo Pires e Amato Lusitano: mas, afinal, eram consan-
guíneos? Mas, por certo: tinham ambos o mesmo sangue 
– sangue judeu! No conceito da época e de vários dicio-
naristas, podemos concluir que Amato (não só ele) empre-
gava a palavra “consanguíneo” na acepção de pertença 
ao mesmo ‘grupo étnico’, isto é, na acepção de ‘hebreu’: 
‘irmão’ do mesmo sangue, ‘irmão’ da “gente de nação”. 
Num tempo em que a (falta de) “limpeza de sangue” dita-
va o ostracismo e/ou a perseguição, os luso-hebreus evo-
cavam, entre si, a sua ‘consanguinidade étnica’ como uma 

(cripto)mensagem da sua identidade e mutuo auxílio, em 
especial quando na diáspora – como que uma ‘senha’ que 
os irmanava. Amato lusitano – ou o primeiro editor de “In 
Discoridis… enarrationes” – não pretendeu, pois, significar 
que Diogo Pires fosse da sua parentela (“primo”), mas, sim, 
que era etnicamente hebreu, como ele; era seu “consan-
guíneo” na acepção ‘racial’ (passe o termo) e bíblica: trata-
se, enfim, da multi-secular identidade étnica das “doze 
tribos de Israel”, que constitui o verdadeiro cimento aglu-
tinador da solidariedade inter-judaica. Afinal, biblicamen-
te, somos todos consanguíneos, uma vez que Adão “(…) 
gerou filhos e filhas (…)”,211 que se “conheceram” entre si, 
gerando a descendência que viria a povoar o Mundo.  

Percebe-se, assim, que Amato tenha escrito, noutra 
passagem, a significativa frase: “(…) Do mesmo modo su-
cedeu com o sacerdote tecelão e o seu vizinho Joséz Oef, 
pessoa da minha estirpe e raça. (…)”212

• “Catarina Aires”, putativa mãe de Amato, e Filipe 
Montalto, seu putativo sobrinho-neto.

Primeiro facto a ter bem presente: a coexistência, na 
maioria das vilas e cidades do Reino (Castelo Branco inclu-
so, obviamente), de famílias cristãs-velhas e cristãs-no-
vas de apelido Roiz/Rodrigues! – escamotear este facto 
representaria (representou) um reducionismo susceptível 
de conduzir a interpretações erróneas sobre as teias fami-
liares de indivíduos detentores daquele antroponímico. E 
façamos, também, uma evocação contra a amnésia: Filipe 
Montalto já foi dado, sucessivamente, como irmão,213 pri-
mo214 e sobrinho-neto215 de Amato Lusitano, o que espe-
lha a solidez de certas ‘conclusões’ que têm sido aduzidas 
à biografia amatiana. Importa, pois, que esta problemáti-
ca seja trazida para o domínio historiográfico e retirada do 
domínio ficcional em que foi colocada.

Comecemos por remover escolhos. Sendo Filipe Mon-
talto e Amato ‘irmãos’ (ainda em 1995 se repetia esta 
asserção,216 que data pelo menos de 1747),217 a sua presu-
mível mãe seria uma albicastrense enterrada na igreja de 
Santa Maria de Castelo Branco a 13 de Junho de 1567 (vide 
infra): limitamo-nos a lembra que a certidão de baptismo 
de Montalto está datada de 6 de Outubro de 1567218 e que 
Amato faleceu em 21 de Janeiro de 1568, com cerca de 57 
anos de idade – cabe ao leitor retirar as devidas ilações.

Quanto a serem ‘primos’: os autores desta hipótese 
não adiantaram qualquer explicação para o seu ‘palpite’ 
que, aliás, parece não ter granjeado adeptos.

Resta, pois, atermo-nos à efabulatória hipótese, aliás 
bem enraizada, de Montalto ser ‘sobrinho-neto’ de Amato. 
A partir do trabalho de José Lopes Dias “Laços familiares de 
Amato Lusitano e Filipe Montalto (Novas investigações)”, de 
1961,219 vários autores têm estabelecido a seguinte linha 
de descendência da putativa família de João Rodrigues 



30

de Castelo Branco, desde a sua suposta “mãe” até ao seu 
hipotético “sobrinho-neto” Filipe Montalto: “Catarina Ai-
res I” gerou a ‘Filipe Rodrigues I’ (além de mais três varões: 
José, Pedro e João Rodrigues); ‘Filipe Rodrigues I’ ‘conheceu’ 
Brísida Gomes e geraram ‘Catarina Aires II’ (a partir daqui, 
passamos a prescindir dos colaterais); ‘Catarina Aires II’ ‘co-
nheceu’ António Aires e gerou ‘Filipe Rodrigues II’ (Montal-
to). Extensão colateral, extemporânea: ‘Filipe Rodrigues I’ 
é declarado irmão (?) de João Rodrigues de Castelo Branco. 
Conclusão tida por óbvia para os patronos desta sequência 
familiar: ‘Catarina Aires I’ seria mãe de João Rodrigues de 
Castelo Branco – quod erat demonstrandum…

Aclare-se, desde já, a origem do suposto nome “Catari-
na Aires” [I], pretensa mãe de Amato Lusitano, que, no as-
sento de óbito (infra), está inominada. Escreve J. Candeias 
da Silva: “(…) Ouvi há pouco o ilustre amatiano Sr. Prof. Al-
fredo Rasteiro atribuir-lhe o nome de Catarina Aires. (…)”220 
Assim, cabe ao “ilustre amatiano” desvelar a sua fonte do-
cumental, uma vez que é parco no que escreve: “(…) A Mãe 
do Albicastrense João Rodrigues, Catarina Aires, faleceu 
em 13 de Junho de 1567. (…)”221 – ênfase nossa. Por seu tur-
no, J. Candeias da Silva construiu uma árvore genealógica 
em que nomeia o “pai” de Amato por “Rodrigo Amado”, 
mas o autor não avança qualquer documentação probató-
ria da sua elaboração222 – não será despiciendo lembrar que 
os registos paroquiais só se iniciaram em Castelo Branco c. 
1540 e que o pai de Amato deveria ter nascido c. 1485, ou 
mesmo antes.

No sentido de facilitarmos a exegese desta problemá-
tica, evoquemos os dois documentos ‘fundadores’ de toda 
a suposta base probatória da teia familiar albicastrense de 
João Rodrigues (excluímos aqui, obviamente, a hipotética 
teia Cohen/Henrique Pires, já analisada e por nós – não só 
– rejeitada), documentos que, para fins práticos, designare-
mos por: 

– “Clã A”: assento de óbito divulgado por Manuel Cas-
telo Branco, do seguinte teor: “(…) Aos 13 dias do mês de 
Junho de 1567, faleceu a mãe de Filipe Rodrigues mercador. 
Não fez testamento e jaz enterrada dentro da igreja. Com-
prou cova e deram a prenda ao P.[adre] Baltazar Gonçalves. 
(…)”223

– “Clã B”: as relações desta família deduzem-se facil-
mente a partir da “Genealogia do L.do Francisco de Luna 
(irmão de Filipe Montalto)”, inserta no trabalho já citado de 
José Lopes Dias.224 Nesta genealogia, traçada por Francis-
co de Luna, médico preso pela Inquisição, ele desvela a sua 
ascendência a partir do seu avô materno: “(…) a seu avvô 
materno chamavaõ Filippe Roiz (…)”; “(…) a seu pae chama-
vaõ António Ayres e à sua mãe Catharina Ayres (…)”; “(…) 
que elle declarante teve entre irmãos e irmãs cinquo a saber 
Filippe Roiz que era o mais velho e he já fallecido (…)”,225 etc. 
– seguem-se dados familiares que não interessam à nossa 

análise, posto que se referem a colaterais. Notemos que Fili-
ppe Roiz (Filipe Montalto) “era o [irmão] mais velho” de uma 
fratria de cinco, e J. Lopes Dias, no mesmo trabalho em que 
apresenta a “Genealogia…”, grafa: “(…) Filipe Rodrigues ou 
Filipe Montalto, era o terceiro filho. (…)”226 Mas retenhamos 
que estas declarações de Francisco de Luna confirmam, 
no essencial, a sequência da descendência familiar desde 
Filippe Roiz até Filipe Montalto, que tem sido referida por 
vários autores a partir de J. Lopes Dias: Filippe Roiz (avô de 
Montalto) > Cathariana Ayres (mãe, que casou com António 
Ayres) > Filippe Roiz (Filipe Montalto) e Francisco de Luna, 
além de outros irmãos. J. Lopes Dias ainda verte um outro 
documento do irmão de Montalto, “Confissão do L.do Fran-
cisco de Luna”, em que o acusado, após dois anos de prisão, 
sujeito às técnicas persuasivas da Inquisição portuguesa, 
se retrata da sua condição de seguidor da “Ley de Moy-
ses”, “(…) guardando os sabbados e não comendo carne de 
porco, lebre, coelho, peixe sem escama e na verdade fazia 
todas as mais cremonias da dª Ley q. eram jejuar o jejum 
do dia grande q. vem no mes de Setembro, e o da Rainha 
Esther e a Pascoa do Cordeiro, e da Ley de Xpo. (…)”227 De-
pois, o irmão de Filipe Montalto passou a denunciar, como 
criptojudeus, Simão Roiz, Gonsalo Roiz Carvalho, Ana Roiz, 
Branca Dias, Domingos Roiz, etc. Aliás, “(…) esta numerosa 
família Rodrigues/Montalto [e, por acréscimo, também vá-
rios amigos] pagou largo tributo à Inquisição. (…)”228

Fig. 13 – Esquematização das pretensas relações familiares entre dois clãs 

Rodrigues.



31

Assim, estamos a dois níveis de interpretação distintos, 
em que temos enumerados dois Filipe Roiz/Rodrigues: 

Filipe Rodrigues do “Clã A”, de quem se sabe apenas 
ser “mercador”, e Filippe Roiz do “Clã B”, de quem se sabe 
tão-só ser avô de Montalto: desconhecem-se, totalmen-
te, quaisquer outros dados biográficos de ambos! Ou, 
mais lhanamente: importa provar que ambos são uma 
e mesma pessoa – o que ninguém provou! Numa cidade 
em que, consabidamente, existiam vários clãs distintos de 
apelido Rodrigues, uns cristãos-velhos e outros cristãos-
novos – “(…) o apelido Rodrigues é assaz frequente na 
região, em numerosas famílias de parentesco remoto ou 
próximo e em outras, sem parentesco algum nem afini-
dades de qualquer espécie (…)”229 –, convenhamos que, 
historiograficamente, não colhe recorrer-se tão-só à ho-
monímia. A unicidade ‘Filipe Rodrigues mercador’/ ‘Filippe 
Roiz avô de Montalto’ queda, pois, por demonstrar!

Mas, uma vez que foi a partir de J. Lopes Dias que se 
difundiu a ideia dos “Laços familiares de Amato Lusitano e 
Filipe Montalto” (título de um seu trabalho), vejamos o que 
o autor nos diz:

– “(…) Cremos haver identificado um terceiro irmão [de 
João Rodrigues de Castelo Branco], Filipe Rodrigues. (…)”230

– “Proponho-me resolver um dos enigmas mais impe-
netráveis: o das suas [de Amato] ligações familiares com 
Filipe Montalto. (…)”231

– “(…) Estudos recentes que vamos explorar identificam 
outro irmão [?] de Amato, de nome Filipe Rodrigues, avô 
materno e homónimo de Filipe Montalto. (…)”232

Assim, uma simples sugestão (!) – a hipotética exis-
tência de um irmão de Amato, de nome Filipe –, reitera-
damente repetida, passou a adquirir foros de ‘verdade’ in-
questionável: “(…) Ninguém nos impede de continuarmos 
a saber que o Dr. João Rodrigues, de Castelo Branco [era] 
irmão do mercador Filipe Rodrigues. (…)”233 

Que Filipe Montalto tinha um avô materno de seu 
nome Filipe Rodrigues (Filippe Roiz), é confirmado pelo 
seu neto Francisco de Luna; mas que Amato tivesse um 
terceiro irmão (Amato referiu a existência de apenas dois 
irmãos),234 de nome Filipe Rodrigues, não foi apresentada 
pelo(s) mentor(es) da hipótese qualquer fonte documental 
probatória! “(…) Cremos haver identificado um terceiro 
irmão (…)” de Amato, é, em boa verdade, muito pouco – 
e, em termos historiográficos, não é nada que possa ser 
aceite. À semelhança do que começa a ser vulgar em cer-
tos trabalhos “científicos”, também J. Lopes Dias come-
çou por enunciar uma hipótese e acabou por dá-la como 
provada, sem que, de facto, o tenha feito! Escrutinámos, 
cuidadosamente, “Laços familiares de Amato Lusitano e 
Filipe Montalto” e não encontrámos aí nenhuma prova 
da pretensa existência de um terceiro irmão de Amato: a 
base da conclusão (extemporânea, convenhamos) deveria 

ser a “Genealogia do L.do Francisco de Luna”, inserta na-
quele trabalho, mas não se evoca ali, uma só vez que seja, 
o nome de João Rodrigues. E como o grande historiador 
amatiano J. Lopes Dias, seguindo as leis da vida, já nos 
deixou, cabe agora o ónus da prova de que Amato Lusita-
no tinha um irmão de nome Filipe Rodrigues aos autores 
que o vão repetindo, acriticamente. Filipe Rodrigues, um 
suposto irmão de Amato, é uma figura ficcional, que não 
histórica! – um nome à procura de um personagem.

Pormenor não despiciendo: o silêncio de Filipe Montal-
to, em todas as suas obras e cartas, em relação a Amato, 
“tio-avô” (presuntivo, já se vê), célebre em toda a Europa 
renascentista, cujas sete “Centúrias” deverão ter servido 
de esteio à sua formação e depois à sua clínica: Amato 
“(…) não é citado nem uma só vez [por Montalto], o que 
seria deveras estranhável, com personagem de tal cate-
goria. (…)”235 O argumento avançado por alguns autores 
é que ele nunca evocaria Amato para não ‘denunciar’ os 
seus familiares aos olhos da Inquisição (lembre-se que 
quer Amato quer Montalto escafederam-se para fora do 
País, onde o braço inquisitorial português não os alcança-
va). Ora, Filipe Montalto nem sequer se coibiu de escrever 
cartas comprometedoras para familiares a residirem em 
Portugal: por exemplo, uma carta sua, datada de Florença 
de 17 de Agosto de 1609, e dirigida ao seu cunhado Tho-
mas da Fonseca, acabou por determinar a prisão deste 
pela Inquisição. Sujeito às técnicas persuasivas do “Santo 
Ofício”, Thomas da Fonseca denunciou, como heréticos, 
pelo menos 15 indivíduos, entre os quais 11 familiares (pai, 
duas irmãs, tia, duas sobrinhas, três primos e dois cunha-
dos, sendo um deles o próprio Filipe Montalto).236 A não 
evocação por Montalto, nos seus escritos e nas suas várias 
cartas, do nome de Amato Lusitano, não colhe, pois: a In-
quisição conhecia, detalhadamente, as relações familiares 
dos cristãos-novos, quer pelos seus informadores (bastava 
perguntar ao padre da paróquia), quer pelas confissões de 
imensos detidos acusados de judaísmo.

Cotejando, pois, o “Clã A” e o “Clã B” (Fig. 13) poderá 
concluir-se, historiograficamente, que Filipe Rodrigues, 
mercador (sem qualquer tipificação biográfica conheci-
da), é Filippe Roiz (idem), avô de Filipe Montalto? Falta, 
para ‘clonar’ os dois indivíduos, o que nós chamamos o 
‘DNA histórico’, isto é, a prova documental da hipótese 
enunciada.

E, obviamente, o mesmo crivo crítico deverá ser apli-
cado à afirmação de que Filipe Rodrigues “mercador” era 
Filipe Rodrigues o presuntivo terceiro irmão (figura de pura 
ficção) de Amato Lusitano. A assunção de que Filipe Rodri-
gues seria irmão de Amato decorreu de interpretações ma-
nifestamente reducionistas: a) tomou-se em consideração 
tão-só o microcosmo populacional (a suposta existência de 
uma única família de apelido Rodrigues), esquecendo-se o 



32

macrocosmo populacional que era Castelo Branco, em que 
coexistiam várias famílias com aquele patronímico, sendo 
umas cristãs-velhas e outras cristãs-novas; b) entendeu-se 
que a simples homonímia era suficiente para ‘clonar’ dois in-
divíduos constantes de documentos diferentes.237 Tomemos 
um exemplo: no início do século XVI, vivia na Rua Nova de 
Castelo Branco um indivíduo chamado Gonçalo Rodrigues 
– “Salomão Coleiria (ou Pernica?)”, antes do baptismo238 – : 
será correcto associá-lo a qualquer família Rodrigues albi-
castrense com base apenas na coincidência antroponímica? 
Mais um irmão para Amato?

Quanto à questão da putativa mãe de Amato Lusitano, 
importa começar por enfatizar que, uma vez que “(…) os 
novos nomes de família [dos judeus] eram na maior parte 
das vezes os dos seus padrinhos (….)”239 – Rodrigues não 
é um apelido hebreu! –, é óbvio que coexistiam em Cas-
telo Branco clãs Rodrigues ‘cristãos-velhos/padrinhos’ (por 
exemplo, o do poeta Joam Roiz de Castellbranco) e clãs 
Rodrigues ‘cristãos-novos/apadrinhados’ (por exemplo, 
o dos imensos judaizantes da família de Filipe Rodrigues/
Montalto). O documento que está na origem da identifica-
ção da hipotética mãe de Amato é lacónico, mas para nós 
esclarecedor: foi “(…) enterrada dentro da igreja (…)”, na 
freguesia de Santa Maria de Castelo Branco, a 13 de Junho 
de 1567, “(…) comprou cova e deram a prenda ao P.[adre]. 
(…)” A inominada albicastrense em questão deveria ser 
(re)conhecida na comunidade albicastrense como cristã-
velha, dado que os enterros nas igrejas não eram clandes-
tinos: eram, sim, públicos e largamente participados pelos 
crentes. Via de regra, sequer ao menos em Quinhentos, os 
cristãos-novos não eram sepultados dentro das igrejas, 
mas sim fora delas: enterrar num templo cristão alguém 
conhecido na comunidade como cristão-novo – logo, pre-
sumível ou comprovadamente herético – constituiria uma 
profanação ao seu solo sagrado.240 Os padres – extensões 
tentaculares da Inquisição – não o consentiam (os delato-
res estavam atentos), e, por outro lado, os cristãos-novos, 
ainda arreigados à sua antiga matriz cultural e religiosa, 
não o desejavam. Lembremos a vera “(…) identidade ju-
daica: baptizados, muitos cristãos-novos assumiam-se no 
seu íntimo como judeus e encontravam diversas maneiras 
(…) de manterem vivas as tradições dos seus antepassa-
dos: a prática do sábado, os jejuns, a Pessah, o ritual da 
morte (…), a crença na vinda do Messias dos Judeus, etc, 
etc. (…)” Consequentemente, “(…) a morte era traduzida 
por um acto no interior da família e na presença exclu-
siva de cristãos-novos, assim como a sepultura era es-
colhida por estes num local que assegurasse ao morto ser 
sepultado em terra virgem. (…)”241 Esta problemática – o 
falecimento, o enterro e a sua liturgia – era, aliás, um dos 
motivos por que os cristãos-novos procuravam evadir-se 
de Portugal (daí a ‘lenda’ da existência de “abafadores” 

para os que permaneciam no País242): para poderem mor-
rer ‘em paz’ no seio da família, segundo os seus ritos an-
cestrais, em comunhão com o Transcendente, e para se-
rem enterrados em “terra virgem”, de acordo com a sua 
mística hebraico-cabalística.

Demais, tendo toda a família Montalto estado envolvida 
em problemas graves com a Inquisição (vide supra), por via 
do seu criptojudaísmo provado, não é crível que a verdadeira 
bisavó de Filipe Montalto não fosse também (cripto)judai-
zante. “Deram a prenda ao padre”, reza o assento de faleci-
mento. Deram a prenda para ‘pagar’ a assistência do padre 
no passamento da mãe do mercador, isto é, para lhe ad-
ministrar a extrema-unção? – se sim, obviamente que não 
se trataria de uma família cristã-nova, criptojudaica como 
eram as de Amato e de Filipe Montalto. A mãe de Filipe Ro-
drigues mercador, personagem anónima “enterrada dentro 
da igreja”, pertencia, seguramente, a uma família Rodrigues 
cristã-velha (não existe no seu assento de enterramento 
uma única palavra que permita rotulá-la como cristã-
nova!), enquanto Amato Lusitano pertencia, comprova-
damente, a uma família Rodrigues cristã-nova. Ou explici-
tando ainda melhor: a verdadeira mãe de Amato, nascida 
no último quartel de Quatrocentos, era, matricialmente, 
uma judia! Assim, não é de admitir que a ‘inominada’, que 
foi a sepultar na igreja de Santa Maria de Castelo Branco a 
13 de Junho de 1567, fosse: 1 – cristã-nova (criptojudia); 2 – 
mãe de Amato; 3 – ou sequer familiar da linhagem de Filipe 
Montalto, onde proliferavam os criptojudeus.

Por fim, façamos ainda um ‘exercício’ baseado em fon-
tes demográficas coevas – colocamo-nos, obviamente, no 
domínio das hipóteses plausíveis. Nos séculos XVI e XVII, o 
primeiro casamento ocorria bastante tarde, situando-se a 
média por volta dos 25 anos nas mulheres portuguesas e 
um pouco mais tarde nos homens.243 Tendo Amato nascido 
em 1510/11, e admitindo-se que ele tivesse sido o primeiro 
filho do casal (?), a sua verdadeira mãe teria nascido cerca 
de 1485. Ora, como a sua pretensa ‘mãe’ foi a enterrar em 
1567, teria então algo como 82 anos, isto é, teria falecido 
demasiado longeva para a época: octogenária (ou septua-
genária, se lhe retirarmos alguns anos), o que seria muitís-
simo improvável dado que, em Quinhentos, a esperança 
média de vida à nascença se cifrava em cerca de 30 anos!244 
Pode, pois, concluir-se que a putativa ‘mãe’ de Amato nas-
ceu e morreu bastante tempo depois da sua verdadeira 
mãe: hipoteticamente, pelo menos três a quatro décadas. 
Note-se que a suposta ‘mãe’ de Amato faleceu apenas sete 
meses antes dele...

Em suma: a grande clivagem entre o cristianismo e o 
judaísmo assenta, fundamentalmente, na aceitação ou 
recusa dos seguintes princípios religiosos: divindade de 
Jesus Cristo, Santíssima Trindade, e adoração de imagens 
de santos, no espaço público e no domicílio. Ora, tanto 



33

quanto os dados existentes permitem discernir, o mer-
cador Filipe Rodrigues e a sua mãe (“Clã A”) seriam de 
confissão cristã-velha (percebe-se que são membros in-
tegrantes e integrados na comunidade católica de Caste-
lo Branco), enquanto o clã Filipe Roiz/Montalto (“Clã B”) 
era manifestamente criptojudeu (um grande número de 
elementos da familia foi denunciado à Inquisição como 
judaizante). E, por último, uma vez que Filipe Rodrigues, 
um hipotético irmão de Amato, é um personagem fic-
cional (é fruto de pura efabulação – não existe a mínima 
base documental que permita admitir a sua existência!), 
é óbvio que João Rodrigues de Castelo Branco não teria 
qualquer ligação familiar com os clãs ‘Filipe Rodrigues/
mercador’ e ‘Filipe Roiz/avô de Montalto’: pertenceria a 
um clã Rodrigues distinto (um dos vários existentes em 
Castelo Branco) – chamemos-lhe “Clã C”.

O tempo, o reducionismo e a falta de rigor historiográ-
fico entreteceram uma manta extensa de retalhos em que 
se fundiram quatro clãs distintos: Pires/Cohen, de Évora e 
Lisboa; João Rodrigues/Amato Lusitano, de Castelo Bran-
co; Filipe Rodrigues mercador, filho da inominada que foi 
sepultada na Igreja de Santa Maria, em Castelo Branco 
(“Clã A”); e Filipe Roiz/Montalto (“Clã B”). Impõe-se, pois, 
a partir de agora, devolver a cada um destes clãs a sua 
própria identidade; ou, por outras palavras, incumbe aos 
defensores daquelas ‘clonagens’ inter-clãs avançar com 
documentação probatória – o ‘DNA histórico’ de que falá-
mos – que fundamente as suas conclusões.

Considerandos Finais

Os trabalhos sobre a biografia de João Rodrigues de Cas-
telo Branco estão, muitas vezes, penetrados por acúleos es-
púrios que se geraram no afã de tentar publicar ‘novidades’ 
– parafraseando um opositor de Freud: ‘nem tudo que é novo 
é bom e nem tudo que é bom é novo’. Assim, na sua biografia 
importa discernir entre o que é genuinamente analítico e o 
que é simplesmente opinativo.

Por um imperativo de rigor e de justiça, entendemos 
que Amato Lusitano e os seus genuínos familiares devem 
ser ‘devolvidos’ inteiramente à cidade de Castelo Branco, 
a que por nascimento e por direito pertencem – a pretensa 
ligação familiar aos Cohen de Évora carece, como visto, de 
provas documentais fiáveis. Quanto a Évora, orgulha-se a 
cidade – e a justo título – de ter sido o berço natal do vate 
novilatino Diogo Pires (Didacvs Pyrrhvs Lusitanvs),245 “velho 
companheiro” de Amato nos estudos salamantinos e depois 
na errância do exílio, pelo que o burgo eborense o homena-
geou com uma placa comemorativa, à entrada da antiga ju-
diaria, na rua da Tamara (uma judia, mulher de um tecelão, 
que tinha ali umas ‘casas’).246

Sobre o mais, diremos: em vários estudos amatianos, 

ou não foi apresentada documentação que fundamente as 
hipóteses emitidas, ou, por vezes, recorreu-se a documen-
tos de conteúdo pseudo-amatiano (como, por exemplo, os do 
“Archives Générales du Royame”, de Bruxelas). Assim, nes-
tas circunstâncias cabe evocar a sábia e incisiva observação 
de Ricardo Jorge: trata-se de factos historiograficamente 
‘não certificáveis’.247 E lembremos, ainda, as palavras justas 
de Eduardo Nunes: “(…) Judeus, cristãos-novos, Inquisição, 
continuam a ser temas históricos de audiência garantida, e 
portanto de forte atracção para editores e homens de pena. 
Urge estar atento contra a tentação do trabalho apressado 
ou cientificamente imperfeito. As imperfeições científicas 
podem insinuar-se quer pelo lado da pesquisa: informação 
documental incompleta ou insuficientemente representa-
tiva; quer pelo lado do temário: problemática inadequada, 
distorcida, ou tendenciosa. (…) Mais trabalhoso é conseguir 
completeza eurística. (…)”248

Não se trata, pois, de questionar simplesmente toda a 
biografia de Amato. Trata-se, sim, de questionar tudo que 
não está historicamente provado.249 E este questionamento 
tem apenas um fim construtivo: estimular futuras investiga-
ções fundamentadas (não bastarão simples arranjos ‘cosmé-
ticos’), que permitam aclarar as zonas sombrias que existem 
na biografia amatiana. “Não pode haver mais no prato do que 
na panela”, reza um provérbio judeu. Mutatis mutandis, não 
se pode extrair de um documento histórico mais do que ele 
contém – sob pena de se fazer ficção, e não História. Ricardo 
Jorge diria: “(…) A historiografia anda a tocar ao viático nestas 
terras de Fernão Lopes. (…)”250

O edifício amatiano tem sido construído com materiais 
muito heterogéneos. É verdade que há traves mestras que 
foram solidamente lançadas! Todavia, para que se mantenha 
(reforce) a coerência do edifício, há estruturas que carecem 
de ser reparadas (necessidade de reinterpretação documen-
tal com metodologia apropriada) e outras que, pura e sim-
plesmente, deverão ser removidas do edifício (interpretações 
espúrias e/ou conclusões sem qualquer suporte documental). 
Atente-se, por exemplo, que muito embora apareça em to-
dos os trabalhos 1511 como o ano do nascimento de Amato 
(os assentos de baptismo só foram instituídos em Castelo 
Branco “alguns anos depois de 1540”),251 em boa verdade a 
única fonte primária – a sua própria documentação – tanto 
permite deduzir 1510 como 1511: em rigor histórico, o perí-
odo de vida do nosso albicastrense deve, pois, ser balizado 
como: “1511?-1568”, “c. 1511-1568” ou “1510/11-1568”!252

Em rigor, só se conhecem quatro fontes primárias sobre 
Amato (c. 1511-1568): a sua própria obra (nem sempre sufi-
ciente e correctamente interpretada), o Arquivo da Univer-
sidade de Salamanca, Andrea Matthioli (1500-1577) e Diogo 
Pires (1517-1597)253: a partir daqui começa, em geral, a cons-
trução da lenda (note-se que as três últimas fontes possuem 
informações muito restritas, quer no espaço quer no tem-



34

po).254 Reflicta-se: “(…) O certo de tudo quanto hoje sabemos 
[sobre Amato] foi tomado dos seus próprios livros. (…)”255

Em suma: impõe-se libertar “Ioanne Roderico Casteli albi 
Lusitano autore” dos atavios com que o têm travestido, resti-
tuindo-o a uma biografia escorreita, com suporte documen-
tal fiável, para o que cada autor amatiano deverá remontar às 
fontes documentais sempre que reproduz interpretações de 
terceiros. Importa, pois, trazer as investigações biográficas 
sobre Amato para o terreno da História – onde nem sempre 
têm estado –, utilizando-se, obviamente, a metodologia ade-
quada para a (re)interpretação das fontes documentais.256

Como corolário deste nosso trabalho, diremos: a primei-
ra grande dificuldade com que se depara quem se debruce 
sobre a biografia de João Rodrigues de Castelo Branco radi-
ca no facto de que, ao longo do tempo, vários autores ama-
tianos entenderam – reducionisticamente, já se vê – que os 
indivíduos de Castelo Branco de antroponímico Rodrigues 
pertenciam todos ao mesmo clã, e isto independentemente 
de serem cristãos-velhos ou cristãos-novos. Daqui resultou, 
por exemplo:

– Filipe Rodrigues/Montalto dado, sucessivamente, como 
irmão, primo e sobrinho-neto de Amato Lusitano;

– Filipe Rodrigues/mercador identificado, efabulatoria-
mente, como um terceiro irmão – inexistente, do ponto de 
vista historiográfico – de Amato.

A segunda grande dificuldade com que nos deparamos é 
a ‘clonagem’ que se fez de indivíduos diferentes num único 
personagem:

– Juan Rodrigues estudante de Medicina em Alcalá de 
Henares e João Rodrigues de Castelo Branco estudante 
em Salamanca;

- Joam Rodriguez cirurgião-artífice de Lisboa e João Ro-
drigues físico (médico) pela Universidade de Salamanca;

– Jan Roderigho/mercador e afretador de navios em An-
tuérpia, sobrinho de Henrique Pires, e Ioanne Roderico Cas-
teli Albi Lusitano Autore, médico e estudioso dos simples.

Assim, incumbe agora aos investigadores amatianos 
procederem à desconstrução de vários factos dados como 
certos na biografia do grande humanista albicastrense, 
para o que, no futuro, deverão ser criteriosamente reanali-
sadas as fontes historiográficas existentes.

Notas:

1 - Por exemplo, ensinava-se ainda nas escolas, no tempo do “Estado 
Novo”, que Jesus Cristo, crucificado, apareceu a D. Afonso Henriques 
aquando da Batalha de Ourique, garantindo-lhe a vitória.
2 - “(…) Doutor João Rodrigues de Castello-Branco (Amato Lusitano) me-
dico famoso. Perseguido pela Inquisição, foi morrer a Tsalonica, em 1490. 
(…)”, Augusto S. d’Azevedo Barbosa de Pinho Leal, vol. 2, 1874, p. 180.
3 - “(…) FILIPE MONTALVO, ou FILOTHEO ELIAS MONTALTO, (…) [era] ir-
maõ de Amato Lusitano, a quem imitou na profundidade da sciencia Medi-
ca, como na observancia dos ritos Judaicos. (…)”, Diogo Barbosa Machado, 
tomo II, 1747, p. 69.
4 - Maria José Ferro Tavares, 1994-1995, p. 247.
5 - Alfredo Rasteiro, 1995, p. 9.

6 - “(…) Le médecin Amatus Lusitanus, (João Rodrigues, 1511-1568), et son 
cadet le poète Didak Portugalac. (…),” R. Warnier, 1938, p. 262.
7 - Joaquim Veríssimo Serrão, 1962, pp. 238-243, 327,432.
8 - António M. L. Andrade, 2009, pp. 10-11.
9 - Idem, 2010, pp. 9-49.
10 - José Lopes Dias, 1971a, p. 9.
11 - Manuel Castelo Branco, 1963, p. 10.
12 - M. J. P. Ferro Tavares, 1987, p. 42.
13 - Carsten L. Wilke, 2009, p. 74.
14 - “(…) Aproximadamente 40 mil julgamentos resistiram ao tempo, 95% 
deles referentes a crimes de judaísmo. Anita Novinsky encontrou exatos 
1.819 sobrenomes de cristãos-novos detidos, só no século XVIII, no chama-
do “Livro dos Culpados”. Os sobrenomes mais comuns dos detidos eram 
Rodrigues (citado 137 vezes), Nunes (120), Henriques (68), Mendes (66), 
Correia (51), Lopes (51), Costa, (49), Cardoso (48), Silva (47) e Fonseca (33). 
(…)”, Daniela Kresch.
5 - Aron di Leone Leoni, 2005, pp. 265-266.
6 - J. A. Goris, 1925, p. 680.
7 - J. Candeias da Silva, 2012, pp. 67-73.
8 - João José Alves Dias, 2011, pp. 35-36.
9 - Idem, 2011, p. 27.
20 - João Baptista da Silva Lopes, 1841, p. 434.
“(…) Joaõ Rodrigues natural da Cidade de Tavira (…), Medico da Emperatris 
D. Izabel que o levou em sua companhia no anno de 1526, quando se foy 
despozar com Cezar Austriaco Carlos V (…). Foy peritissimo na Arte Medica 
como manifesta a seguinte obra que publicou antes de partir para Castella: 
Reprehensorium editum contra pravos errores de secanda vena in Pleurisi in 
basílica ejusdem lateris. (…)”, D. Barbosa Machado, tomo  II, 1747, p. 677.
21 - Manuel da Silva Castelo Branco, 1990, p. 14.
22 - Idem, 1990, p. 8.
23 - Teresa Santander, 1984, pp. 324-325
24 - J. A. Goris, 1925, p. 680. Este autor, na sua dissertação, aproveitou 
particularmente os anteriores estudos dos arquivos belgas feitos por P. J. 
Génard, em Oitocentos: P. M. N. J. Génard. Personen te Antwerpen in de 
XVIe eeuw voor het “feit van religie” gerechterlijk vervolgd, lijst en amb-
telijke bij-hoorige stukken. Antwerpsch Archievenblad/Bulletin des Archives 
d’Anvers, vol. VII, circa 1870-1871, pp. 293-310.
25 - A. L. Leoni, 2005, pp. 94,164.
26 - Joam Rroiz, in: Garcia de Resende, tomo III, 1973, p. 134.
27 - J. Lopes Dias, 1970, p. 7.
28 - Arquivo Nacional da Torre do Tombo. Chancelaria de D. João III, Ofícios, 
livro 19, fol. 119: 27 de Maio de 1533, J. J. Alves Dias, 2011, pp. 23-24. Para 
atestar a credibilidade do seu achado, o autor reproduz, iconograficamen-
te, a carta de “sollorgiam” de Joam Rodriguez. 
29 - J. Candeias da Silva, 2012, pp. 69-70.
30 - “(…) Nestas mesmas náos ha tambem muitos artifices necessarios, de 
cada officio ou mester dous, taes como, cirurgiões, carpinteiros, calafates, 
tanoeiros, e outros. (…)”, Francisco Pyrard de Laval, tomo II (1601 a 1611), 
1862, p. 168. J. Heliodoro da Cunha Rivara (1809-1879), que fez a tradução 
da obra original de F. Pyrard de Laval de francês para português, acrescenta 
em nota de pé página: “(…) Naquelles tempos, e ainda até perto de nossos 
dias, a cirurgia era reputada arte mechanica. (…)” 
31 - M. S. Castelo Branco, 1990, p. 14.
32 - Iria Gonçalves, 1965, pp. 107-108.
33 - J. J. Alves Dias, 2011, p. 36.
34 - Armando Moreno, 1989, p. 5.  
35 - Idem, 2007, p. 74. Mutatis mutandis, esta autorização para permitir a 
um ‘curioso’ praticar cirurgia correspondia, avant la lettre, às actuais “novas 
oportunidades” (passe a comparação).
36 - Iria Gonçalves, 1965, p. 71.
37 - Amato Lusitano (A. L.), I Centúria, “cura” 1.
38 - A. L., VI Centúria, “cura” 100.
39 - A. L., IV Centúria, “cura” 20.
40 - Vide: “Regimento do físico-mor dado por D. Manuel I”, ANTT, Corpo Cro-
nológico, Parte I, mç. 18, nº 26.
41 - Ferreira de Mira, 1948, p. 153.
42 - A. L., III Centúria, “cura” 13.
43 - “(...) O médico é um letrado e um sábio que vai buscar a sua ciência 
aos livros (…). Quanto ao cirurgião, é um prático que, por prescrição do 
médico, faz sangrias, procede à incisão dos abcessos, faz pensos em 
feridas, reduz fracturas. A profissão de médico tem a ver com as “artes 
liberais”; a profissão de cirurgião, com as “artes mecânicas”. (…)”, Fran-
çois Lebrun, 1997, p. 299.
44 - D. Barbosa Machado, tomo I, 1930, p. 126.
45 - J. Veríssimo Serrão, 1962, pp. 240-243, 327.
46 - Idem, p. 432.
47 - Ibidem, 1978, p. 272.
48 - Teresa Santander, 1984, p. 324.
49 - J. A. Goris, 1925, p. 680.
50 - Aquilino Ribeiro, 2008, pp. 151-183.
51- “(…) Fisicamente devia ser um doente, sofrer de uma dessas doenças, 



35

cuja morbidez se veio a traduzir na geração que deixou. Todos os seus nove 
filhos, mal chegaram à idade de adultos, sucumbiram. Desta fatalidade, 
inerente ou efeito, derivou o pior lance que Portugal havia de atravessar 
em dez séculos, a dominação espanhola. (…)”, idem, 2008, p. 182.
Na verdade, só João, pai de D. Sebastião, sobreviveu até aos 17 anos, in-
completos (3/VI/1537-2/I/1554) e Maria até aos 18 (15/X/1527-12/VIII/1545); 
quanto aos restantes, a sua existência foi fugaz: Afonso (1526-1526), Isabel 
(1529-1529), Beatriz (1530-1531), Manuel (1531-1537), Filipe (1533-1539), Di-
nis (1535-1537) e António (1539-1540), Ana Isabel Buescu, 2008, pp. 351-352. 
52 - Aquilino Ribeiro, 2008, pp. 152, 157. Um outro facto atesta bem o ca-
rácter de D. João III: a oposição do Cardeal D. Miguel da Silva – tido como 
protector dos cristãos-novos – à instauração da Inquisição em Portugal 
valeu-lhe, entre outros dissabores, a perseguição feroz do rei “Piedoso”. O 
Cardeal, membro do Conselho Real e escrivão da puridade, acabou por ter 
de fugir para Itália, escapando a uma ordem régia de prisão. “(…) D. João 
III nunca lhe perdoou a fuga, tendo-o desnaturalizado e condenado por 
traição em 1542. Moveu influências para que D. Miguel fosse extraditado 
e ultimamente planeou assassiná-lo. (…)”, http://pt.wikipedia.org/wiki/Mi-
guel_da_Silva_(cardeal), consultado em Junho de 2014.
53 - A. L., VII Centúria, “cura” 27.
54 - António Matoso 1939, p. 230.
55 - António José Saraiva, 1969, p. 55.
56 - “(…) Por ordem de D. João III voltaram os judeus a ser obrigados a trazer 
signaes, não já na altura do peito, como até então, mas na capa e no pelote, 
devendo ser uma ‘estrella de pano vermelho de seis pernas, da grandeza de 
quatro dedos’; os que transgredissem esta disposição, eliminando ou escon-
dendo estes signaes, seriam presos e pagariam, da primeira vez mil réis, da 
segunda dois mil réis e da terceira seriam declarados captivos da corôa [leia-
se, escravizados]. (…)”, J. Mendes dos Remédios, vol. I, 1895, p. 369.
57 - Joel Serrão, 1986, p. 99.
58 - António Matoso 1939, pp. 230-231.
59 - D. João III, “(…) um fanático, ruim de condição e inepto, cujo primeiro 
acto foi a edificação de um convento de dominicanos. (…)”, Maximiano Le-
mos, 1907, p. 61.
60 - “(…) Ano 5266 [1506]. (…) Pregando os pregadores nos púlpitos (…) 
que qualquer fome, peste ou terramoto que vinham à terra era por não se-
rem bons cristãos, e que secretamente judaizavam; (…) houve dois frades 
dominicanos que saíram pela cidade de Lisboa com crucifixos às costas 
amotinando o povo. (…)”, Samuel Usque, 1553, Diálogo terceiro, cap. 29.
61 - “Carta que Gil Vicente mandou de Santarém a el-Rei D. João III, estando 
S. A. em Palmela, sobre o tremor de terra, que foi a 26 de Janeiro de 1531”, 
Gil Vicente, 1965, p. 1325.
62 - L. A. Rebello da Silva, 1868, p. 232
63 - Diogo Pires, 1547, in: Carlos Ascenso André, 1992, p. 169.
64 - “(…) Fugiram por todos os caminhos quantos podiam representar espí-
rito de progresso, temerosos da noite que se adensava sobre a Nação. (…)”, 
Aquilino Ribeiro, 2008, pp. 160-161.
Mas esta sangria humana não se limitou apenas ao século XVI. Ainda no 
século XVIII; D. Luís da Cunha (1662-1749) escrevia, em carta que dirigiu ao 
futuro rei D. José: “(…) A insensível e cruelíssima sangria que o Estado leva 
é a que lhe dá a Inquisição, porque diariamente com medo dela estão sain-
do de Portugal com os seus cabedais os chamados cristãos-novos. (…)”, D. 
Luís da Cunha, 1978, p. 48.
65 - Leia-se “Vidal e os seus”, de Edgar Morin (Vidal, um judeu de Salóni-
ca, era pai de Edgar Morin): “(…) Salónica tem judeus de cima a baixo da 
escala social, desde banqueiros, grandes empresários, médicos, letrados, 
aos operários, estivadores, carregadores, domésticas, passando pelos ar-
tesãos, lojistas, carroceiros. Há mesmo proprietários fundiários e rendeiros 
judeus. (…) Além disso, a comunidade dispôs a partir de 1515 de uma tipo-
grafia (a primeira tipografia otomana só apareceria em 1728). (…)”, Edgar 
Morin, 1994, p. 16-17.
66 - Roberto Bachmann, 1996, p. 278.
67 - A discriminação sobre os médicos cristãos-novos já se iniciara bastante 
antes: por exemplo, D. Afonso V determinou, em 1461, que a “examinação” 
da teriaga só podia ser feita por “fisico christão”, Gabriel Pereira, terceira 
parte, 1891, p. 75. 
68 - Jorge de Sena, 1984.
69 - D. Barbosa Machado, tomo III, 1933, p. 44.
70 - J. Veríssimo Serrão, 1978, p. 56.
71 - Joel Serrão, vol. IV, 1984, p. 72.
D. Luís “(…) foy declarado Protector dos Sabios pela semelhança que com 
elles tinha. (…)”,  D. Barbosa Machado, tomo III, 1933, p. 46
72 - Sylvie Deswarte-Rosa, 1991, p. 245.
73 - Idem, 1991, p. 246.
74 - Joel Serrão, vol. IV, 1984, p. 72.
75 - Vide, v. g., «Carta do infante D. Luís para D. João III em que lhe pede 
perdão para os judeus», “As Gavetas da Torre do Tombo”, vol. I (gav. I-II), 
1960, pp. 261-263.
76 - A. L. Leoni, 2005, p. 5.
77 - Mendes dos Remédios, vol. II, 1928, p. 204.
78 - J. Veríssimo Serrão, 1962, p. 56.  

79 - Em “Príncipes de Portugal”, Aquilino Ribeiro (2008, p. 207) não é sim-
pático para com Violante Gomes – mas para quem foi ele simpático nesse 
livro? –, e refere-se à apaixonada de D. Luís como “(…) rescendendo todos 
os ranços da Sinagoga. (…)”
80 - Joel Serrão, vol. IV, 1984, p. 71; vide também D. Barbosa Machado, 
tomo III, 1933, p. 46.
81 - J. Veríssimo Serrão, 1978, p. 56.
82 - Idem, 1978, p. 82.
83 - Devo ao empenho de minha mulher, Maria da Graça C. Luís David de 
Morais, a localização deste documento no Arquivo Distrital de Évora: Fun-
do Paroquial – Sé. Lº nº 3 – Baptizados – Princípio 14-2-1541. Fim – 18-4-
1545, p. 122v.
84 - J. Veríssimo Serrão, 1978, p. 56.
85 - Recorde-se que António Prior do Crato foi, em 1580, aclamado rei em 
Santarém, sendo que a legitimidade dos nossos monarcas vinha do povo 
– “(…) a cerimónia da aclamação dos nossos reis não sofreu alteração es-
sencial. Foi sempre um “levantamento”, e nunca uma “coroação (…)”, Pau-
lo Merêa, 1962, p. 417 –, aclamação essa que se repetiu em várias outras 
cidades do Reino; também cunhou moeda própria; e embora tenha sido 
derrotado em Alcântara, pouco mais de dois meses após a aclamação, o 
facto, historiograficamente indesmentível, é que continuou a governar nos 
Açores, onde se refugiou, e onde os portugueses ainda infligiram uma der-
rota a Filipe II de Espanha, na batalha da Baía da Salga, em 1581. Só cerca 
de três anos após a aclamação de D. António I, os Açores foram, finalmen-
te, subjugados pelas forças castelhanas, em 1583.
86 - J. Veríssimo Serrão, 1978, p. 82.
87 - Pero Roiz Soares, 1953, p. 182.
Lembre-se que a condição de judeu é adquirida pela via materna (neste 
caso a ‘judia’ Violante Gomes), que não pela paterna.
88 - “(…) Considerava-se o Rei João de Aragão, pai de Fernando, como um 
benfeitor dos judeus. Sua mulher era neta da bela judia Paloma de Toledo. 
Os judeus sempre se mostraram reconhecidos diante dos favores do rei e o 
apoiaram com fidelidade. (…)”, http://www.arquivojudaicope.org.br/2012/
pt/compilacoes/wiesenthal.html (consultado em Abril de 2014).
89 - “(…) Ó velho Fernando, (…) [e] esposa perjura [Isabel, “A Católica”] (…). 
Ele, vindo de nosso sangue. (…)”, Diogo Pires, in: Carlos Ascenso André, 
1992, pp. 53-54.
90 - J. Veríssimo Serrão, 1962, p. 46.
91 - Curiosamente, o vocábulo ‘Botafogo’ viria a perdurar no Brasil, como 
topónimo e até como nome de um clube de futebol: o famoso artilheiro 
do galeão, João Pereira de Sousa, pela sua bravura no combate passou a 
ser conhecido como “Botafogo”, vindo depois a transferir-se para Terras de 
Vera Cruz, onde lhe foram doadas terras. 
92 - A. I. Buescu, 2008, p. 199.
93 - Sylvie Deswarte-Rosa, 1991, pp. 247-249.
“(…) Tanto que se divulgou na Corte a auzencia do Infante partiraõ sem per-
missaõ delRey para seus companheiros o Duque de Bragança D. Theodosio, 
Luiz Alvares de Tavora Senhor do Mogadouro, Ruy Lourenço de Tavora seu 
irmaõ, D. Affonso de Portugal filho herdeiro do primeiro Conde do Vimioso, 
e Tristaõ de Mendoça. (…)”, D. Barbosa Machado, tomo III, 1933, pp. 44-45.
94 - “(…) A Praça da Goleta (…) defendida de huma grossa cadeya que 
impedia a passagem a todas as embarcaçoens, recorreo o Emperador ao 
Infante para que (…) cortasse com o seu Galeaõ [o “Botafogo”] aquella 
cadeya mais indissoluvel que o Nó Gordiano. (…)”, D. Barbosa Machado, 
tomo III, 1933, p. 45.
95 - A. I. Buescu, 2008, p. 255.
96 - Ricardo Jorge, 1962, p. 145.
97 - Idem, 1962, p. 180.
98 - Augusto da Silva Carvalho, 1955, p. 141.
99 - J. J. Alves Dias, 2011, p. 24.
100 - A. L., I Centúria, “cura” 92.
101 - Mario Santoro, 1991, p. 96.
102 - J. O. Leibowitz, 1962, pp. 18-20.
103 - Mario Santoro 1991, p. 33,
104 - George Steiner, in: Ramin Jahanbegloo, 2006, p. 59.
105 - António Borges Coelho, 2013, p. 241.
106 - Toda e qualquer tradução pode conter incorrecções – traduttore, tradi-
tore –, “(…) como nesse famosíssimo exemplo de uma ‘virgem’ que dá à luz 
uma criança messiânica, quando a palavra hebraica significa simplesmente 
‘uma mulher jovem’. (…)”, George Steiner, 2006, p. 40.
107 - Amati Lvsitani. Curationum medicinalium, Centuriae Dvae, Qvinta et Sex-
ta. Lyon: Guillaume Rouillé, 1564, Curatio septuagesimaoctaua, pp. 217-218.
108 - A. A. Marques de Almeida, 1993, p. 35.
109 - António M. L. Andrade, 2009, 2010.
110 - João Augusto David de Morais, 2011, pp. 130 (pé de p. n.º 164), 139-
152; idem, 2014, pp. 111-157.
111 - António M. L. Andrade, 2009, pp. 10-11.
Vide também J. A. Goris, 1925, pp. 570 e 651 (annexe 24).
112 - Stadsarchief Antwerpenn, Vierschaar 316: transcrição in António M. 
L. Andrade, 2009, p. 12. Documento original em P. M. N. J. Génard, vol. VII, 
circa 1870-1871, pp. 293-310. C. f., também, J. J. Alves Dias, 2011, pp. 26-27.



36

113 - António M. L. Andrade, 2010, p. 23; idem, 2009, p. 13.
114 - António M. L. Andrade continua a insistir: “(…) A confirmação  das re-
lações familiares de Amato [com o clã Pires-Cohen] foi demonstrada em 
A. M. L. Andrade, ‘Ciência, Negócio e Religião: Amato Lusitano em Antu-
érpia’; (…) a própria família Pires-Cohen, ao serviço de quem Amato se 
encontra, nomeadamente em Antuérpia (1534-1540) (…)”, António M. L. 
Andrade, 2014, nota de pé de pág. nº 4, pp. 26 e 34 [ênfases nossas].
Revimos cuidadosamente, frase a frase, os trabalhos de António M. L. Andra-
de e não conseguimos encontrar a confirmação de semelhantes afirmações.
115 - António M. L. Andrade, 2010, p. 23, nota de pé de pág. nº 35.
116 - Idem, 2010, pp. 30-31.
Pormenores sobre o afretamento destes navios podem ser vistos em J. A. 
Goris, 1925, Tableau A, pp. 162-163.
117 - António M. L. Andrade, 2010, p. 40.
118 - Idem, 2010, p. 26.
119 - Ibidem, 2010, p. 28
120 - Ibidem, 2011b, p. 97.
121 - “(…) Movido do dezejo de dilatar a fama do seu nome em as naçoens 
estranhas, ou receoso de ser punido pela culpa de Judaismo com que estava 
inficionado, se auzentou de Portugal (…)”, D. Barbosa Machado, 1930, p. 126.
122 - Amati Lusitani. In Dioscoridis... enarrationes, 1553, librum tertium, 
enarratio 87, De Sphondylio, pp. 329-330.
123 - António M. L. Andrade, 2010, pp. 30-31.
124 - A. I. Buescu, 2008, p. 199
125 - “(…) La Goleta, o porto de Tunes, foi tomado a 14 de junho de 1535 e 
a 21 de julho Tunes foi conquistada sem luta. (…)”, http://pt.wikipedia.org/
wiki/Luis_de_%C3%81vila_y_Z%C3%BA%C3%B1iga (consultado em Abril 
de 2014).
126 - António M. L. Andrade, 2010, pp. 30-31.
127 - Esther Mucznik, 2010.
128 - A. L. Leoni, 2005, p. 100.
129 - “An undated (1549-50) list of New Christians presented by Manoel Lopez 
to the Office Fiscal de Brabant”, idem, 2005, pp. 236-237.
“(…) Em 1549, o imperador [Carlos V] tentou expulsar dos Países-Baixos 
todos os cristãos-novos chegados nos seis anos anteriores. (…)”, Carsten 
L. Wilke, 2009, p. 99.
130 - “A list of Portuguese New Christians mentioned in an official report to the 
Court (circa 1550) who were apparently allowed to remain in Antwerp after 
the 1549 expulsion”) – A. L. Leoni, 2005, p. 237-238.   
131 - Duarte Pinel publicou na sua tipografia de Ferrara 31 livros, sendo 
23 em hebraico, seis em castelhano e dois em português, “Dicionário do 
Judaísmo Português”, 2009, pp. 110, 236-237.
132 - Na I Centúria, “cura” 3, Amato grafou seis anos, mas em “In Dioscori-
dis… Enarrationes”, 1553, librum primum, en. 137, p. 134, grafou sete, o que 
quer dizer que se manteve em Antuérpia um pouco mais de seis anos, ou 
seja, um pouco menos de sete anos.
133 - “E o Senhor vos espalhará entre todos os povos, desde uma extremi-
dade da terra até à outra extremidade da terra. (…) E nem ainda entre as 
mesmas gentes descansarás, nem a planta do teu pé terá repouso.”, Deu-
teronómio, 28: 64-65.
“(…) Se Amato naõ seguira os delirios da Synagoga, seria numerado entre os 
mayores professores da arte Medica. (…)”, D. Barbosa Machado, 1930, p. 127.
134 - VI Centúria, “cura” 19, In Dioscoridis..., lib. III, en. 87 e V Centúria, “cura” 78.
135 - A. L., Primeira Centúria, “cura” 3.
136 - P. J. Génard, 1870-1871; Anselmo Braamcamp Freire, 1920; J. A. Goris, 
1925; Aron di Leone Leoni, 2005, etc.
137 - A. L. Leoni, 2005, p. 115.
138 - Idem, 2005, p. 115.
139 - José S. Moreira Fernandes e António M. L. Andrade, 2013, p. 35.
140 - António M. L. Andrade, 2009; idem, 2010.
141 - Ricardo Jorge, 1962; Mario Santoro, 1991.
142 - Alfredo Rasteiro, 2011, p. 55.
143 - Vide, verbi gracia, a bula Romanus Pontifex, do Papa Nicolau V, de 8 de 
Janeiro de 1455. Disponível em: http://www.exsurge.com.br/enciclicas/tex-
tos%20enciclicas/bularomanuspontifex.htm (consultado em Maio de 2014).
144 - Os mouros que não aceitavam o baptismo podiam partir livremente 
de Portugal, mas os judeus não: “(…) ha causa porque hos deixarão sair do 
Regno [aos mouros] com seus filhos, & aos judeus não (…)”: havia “(…) mui-
tos Christãos debaixo de seus tributos, alem dos muitos que tem captivos, 
(…) he claro que senão houveraõ desquecer de pedir vingança dos Chris-
tãos. (…)”, Damião de Goes, 1749, cap. XX, pp. 19-20.
145 - “(…) Ferrara é a primeira cidade moderna da Europa, (…) com bairros 
immensos e regulares, (…) numerosos industriaes atrahidos por toda espe-
cie de privilegios (…) e ricos exilados (…)”, Maximiano Lemos, 1907, p. 83.
146 - M. J. P. Ferro Tavares, vol. I, 1982, p. 186.
147 - António de Vasconcelos Nogueira, 2004.
148 - “(…) Para o comércio, não há outros homens de cabedais e indústria 
mais que os de nação. (…)”, Padre António Vieira, vol. IV, 1951, p. 14.
149 - “(…) Gerolamo Maretta had the task of inviting the Portuguese mer-
chants to Ferrara. From the very moment of his ascent to power in 1534, Er-
cole II d’Este tried to attract Sephardic Jews, especially the Portuguese New 

Christians of Antwerp, to settle in his dukedom. (…)”, A. L. Leoni, 2005, p. 81, 
pé de página nº 2. Ver cartas de António Fernandez a Gerolamo Maretta e 
de Ercole II a “Amici charissimi”, idem, p. 139-140.
150 - António M. L. Andrade, 2011a, p. 12.
151 - Samuel Usque, 1553, diálogo terceiro, cap. 36, “Itália Ano 5311”.
152 - J. A. David de Morais, 2011, pp. 36-42.
153 - A. L., I Centúria, “cura” 52. 
154 - Maximiano Lemos, 1907, p. 84.
155 - Juramento de Amato Lusitano, in: Augusto D’Esaguy, 1955, pp. 25-27.
156 -  A. L., III Centúria, “cura” 8.
157 - Idem, IV Centúria, “cura” 49.
158 - Ibidem, “In Dioscoridis… enarrationes”, 1553, liv. IV, en. 157, p. 450.
159 - Ibidem, V Centúria, “cura” 6.
160 - Ibidem, V Centúria, “cura” 16.
161 - Ibidem, VI Centúria, “cura” 55.
162 - Maximiano Lemos, 1907, p. 13. A nota de pé de página de Maximiano 
Lemos é como segue: “(…) (2) Cent. 7ª, cur. 23, pag. 243. (…)” Trata-se de 
gralha tipográfica, uma vez que a “cura” que interessa é a 82, que não a 23.
163 - A VII Centúria foi escrita em Salónica onde, além de judeus de estirpe 
sefardita, abundavam também judeus de estirpe asquenazita, fugidos do 
centro e norte da Europa.
164 - Juramento de Amato Lusitano, in Augusto D’Esaguy, 1955.
165 - “Exposição da Magistratura ao Chanceler e Conselho de Brabante”, in: 
António M. L. Andrade, 2010, p. 46.
166 - António M. L. Andrade, 2010, pp. 10 e 28.
167 - Divergimos neste ponto, obviamente, de António M. L. Andrade 
(2010, p. 13): “(…) Amato é descendente de duas famílias de judeus portu-
gueses (…): do lado paterno, pertence ao ramo dos Amado, estabelecido 
em Castelo Branco; do lado materno, ao ramo dos Pires-Cohen, há muito 
a residir em Évora. (…)”
168 - Foi confirmada “(…) a persistência das ligações comerciais entre os ju-
deus portugueses exilados e a mãe pátria. (…)”, Eduardo Nunes, 1974, p. 304.
Quanto a Henrique Pires, mantinha notórias importações de Portugal, em 
especial do Algarve, onde tinha um agente comercial ou sócio (familiar?), o 
“docteur Emanuel peris”: vide António M. L. Andrade, 2010, p. 47.
169 - Ainda no século XVIII a teriaga era utilizada com muita frequência: “(…) 
A teriaga de Veneza, teriaga fina, teve fama mundial, e só no ano de 1747 
Veneza utilizou 2300 víboras. (…)”, Fanny A. F. Xavier da Cunha, 1995, p. 13.
170 - A. L., II Centúria, “cura” 55; V Centúria, “cura” 87.
171 - Ferreira de Mira, 1948, p. 58.
172 - J. J. Alves Dias, 2011, p. 27.
173 - A. L., VII Centúria, 1983, vol. IV, pp. 393-421; idem, 2010, vol. II, pp. 471-495.
174 - António M. L. Andrade, 2010, p. 28.
175 - A. L., III Centúria, “cura” 56.
176 - “(…) Évora: oh, terra que eu conheci em criança!/ Salve, terra confi-
dente do meu nascimento (…)”, Diogo Pires, in: Américo da Costa Rama-
lho, 1983-1984, p. 7.
177 - António M. L. Andrade, 2005, p. 134.
178 - João Rui Pita e Ana Leonor Pereira, 2013, p. 65.
179 - Não surpreende esta pretensa ‘precocidade’ atribuída a Amato, quan-
do lemos: “(…) Terá começado os estudos em Salamanca com 9 anos (…).” 
Alfredo Rasteiro, 1995, p. 9.
Sobre a presumível idade da ida de Amato para Salamanca, vide, v. g., J. A. 
David de Morais, 2011, p. 97.
180 - Maximiano Lemos, 1907, pp. 20, 187.
181 - Idem, 1922.
Os ‘reparos’ ao livro de Maximiano Lemos “Amato Lusitano. A sua Vida e a 
sua Obra” (1907) começaram pouco depois da sua publicação pela pena de 
Ricardo Jorge, um investigador mais rigoroso e mais erudito.
182 - Maximiano Lemos, 1907, p. 13.
183 - António M. L. Andrade, 2005, p. 134.
184 - Idem, 2005, p. 134.
185 - Ibidem, 2005, pp. 90-91; idem, 2010, p. 15.
186 - Américo da Costa Ramalho, 1962, pp. 501, 508.
187 - Ricardo Jorge, 1962, p. 27.
188 - Sobre Diogo Pires, vide, v. g.: Carlos Ascenso André, 1983; idem, 1992; 
ibidem, 1994-1995; Américo da Costa Ramalho, 1983-1984; idem, 1994; M. 
J. Ferro Tavares, 1994-1995; António M. L. Andrade, 2005.
189 - Maximiano Lemos, 1907, p. 10.
190 - Idem, 1922, p. 23
191 - Américo da Costa Ramalho, 1962, p. 504; idem, 1983-1984, p. 3-4.
192 - A. L., III Centúria, “cura”, 38. 
193 - Idem, VI Centúria, “cura” 30.
194 - “Epitáfio de Amato Lusitano, médico incomparável. Morreu de peste, 
quase sexagenário, em Salónica, no ano de 1568. / Aquele que tantas vezes 
retinha a vida fugitiva num corpo doente ou voltava a chamá-la das águas 
do Letes, / querido, por isso, igualmente dos povos e dos grandes reis, aqui 
jaz: esta foi a terra que Amato pisou, ao morrer. / Portugal o berço, na terra 
dos Macedónios o sepulcro. Como se encontra longe do solo pátrio a se-
pultura! / Mas quando o dia supremo e a hora fatal se aproximam, em toda 
a parte há um caminho em declive para a Estige e para os Manes.”, Diogo 



37

Pires, in: Américo da Costa Ramalho, 1994, p. 217.
195 - A. L., VI Centúria, cura 30.
196 - Amati Lusitani. In Dioscoridis... enarrationes, 1553, librum primum, 
enarratio 148, De Persicis, p. 143.
197 - J. J. Alves Dias, 2011, p. 27.
198 - M. J. Ferro Tavares, 1994-1995, p. 256.
199 - Idem, 1994-1995, p. 253.
200 - J. J. Alves Dias, 2011, p. 67.
201 - A. L., Index Dioscoridis, in: J. J. Alves Dias, p. 68.
202 - Pietro Andrea Matthioli. Apologia adversus Amathum Lusitanum cum 
censura in eiusdem enarrationes. Venetiis, 1558.
203 - Maximiano Lemos, 1922, p. 14.
204 - Fernand Braudel, vol. II, 1995, p. 139.
205 - António de Morais (Silva), 8ª edição, vol. II, 1994.
206 - Cândido de Figueiredo, vol. I, 1949, p. 704; J. Pedro Machado, vol. 
II, 1991, 221.
207 - J. H da Cunha Rivara, “O Traductor ao Leitor Portuguez”, in: Francisco 
Pyrard de Laval, tomo II (1601 a 1611), 1862.
208 - “(…) Estes são os meus irmãos e as minhas irmãs, disse Jesus [Marcos, 
3: 34], indicando pessoas a ele ligadas por amizade e afinidade espiritual, 
não por laços de sangue. (…)”, Claudio Magris, 2013, p. 42.
209 - A ida de cristãos-novos para territórios de expansão portuguesa de 
além-mar era interdita ou, pelo menos, dificultada. Todavia, os cristãos-
novos que conseguiam instalar-se nessas paragens eram objecto de um vi-
gilante escrutínio religioso. Veja-se, v. g., a carta do P.e Pedro Rodriguez, de 
1593, em que “(…) Comunica a existência de creanças judaicas e heréticas 
em Angola e propõe os meios eficientes para sua extirpação. (…)”, António 
Brásio, vol. III, 1953, p. 464-465. 
210 - Clotilde de Almeida Azevedo Murakawa, 2006, pp. 57-58.
211 - Génesis 5: 4
212 -  A. L., VII Centúria, “cura” 82.
213 - D. Barbosa Machado, tomo II, 1747, p. 69.
214 - “(…) Filipe Rodrigues, igualmente seu primo [de Amato], mais conheci-
do por Filipe ou Elias Montalto, o insigne médico de Maria de Médicis e princi-
pal pioneiro da Psiquiatria. (…)”, Firmino Crespo e J. Lopes Dias, 1955, p. 216.
215 - J. Lopes Dias, 1961, nº 25(1), pp. 22-36; nº 25(2), pp. 53-69.
216 - Os “(…) irmãos Amato Lusitano e Elias Montalto, naturais de Castelo 
Branco (…)”, M. J. Ferro Tavares, 1994-1995, p. 247.
217 - D. Barbosa Machado, tomo II, 1747, p. 69.
218 - J. Lopes Dias, 1961, nº 25(1), p. 27.
219 - Idem, 1961; nº 25(1): 22-36; nº 25(2): 53-69. Este trabalho foi reimpres-
so, posteriormente: idem, 1971b; nº 37, pp. 56-88.
220 - J. Candeias da Silva, 2012, p. 72. Recentemente, J. Candeias da Silva (2012, 
pp. 67-73) elaborou um interessante “contributo para uma aclaração dos (…) 
elos familiares” de Amato, do qual divergimos, em parte, dado que dá como 
“certezas” factos que para nós carecem de confirmação documental.
221 - Alfredo Rasteiro, 2012, p. 43.
“Se non è vero, è ben trovato.”
222 - J. Candeias da Silva, 2012, p. 70.
223 - M. S. Castelo Branco, 1993, p. 7.
Este traslado, in extenso e literal, consta também em J. Candeias da Silva, 
2012, p. 72.
224 - J. Lopes Dias, 1961, nº 2, pp. 61-64; idem, 1971b, pp. 80-83.
225 - Montalto faleceu em 1616 e as declarações do irmão são de 1626.
226 - J. Lopes Dias, 1961, nº 1, p. 30; idem, 1971b, p. 64.
227 - Idem, 1961, nº 2, p. 65; idem, 1971b, p. 84.
228 - Ibidem, 1961, nº 1, p. 31; idem, 1971b, p. 65.
229 - Idem, 1971a, p. 9.
230 - Ibidem, 1971a, p. 7.
231 - Ibidem, 1961, nº 1, p. 24; idem, 1971b, p. 58.
232 - Ibidem, 1961, nº 1, p. 28; idem, 1971b, p. 62.
233 - Alfredo Rasteiro, 2005, p. 7.
234 - A. L., III Centúria, “cura” 8; IV Centúria, “cura” 49; “In Dioscoridis… enar-
rationes”, liv. IV, en. 157, 1553, p. 450.
235 -  J. Lopes Dias, 1961, nº 1, p. 26; idem 1971b, p. 60.
236 - H. P. Salomon, 1983, pp. 151-169.
237 - É óbvio que interpretações espúrias ocorrem, por vezes, mas mais 
graves são as interpretações deliberadas de branqueamento da História, 
como, por exemplo, se verificou na Grécia em relação ao túmulo de Amato 
Lusitano – vide J. A. David de Morais, 2011, pp. 77-85; idem, 2013. 
238 - M. J. Ferro Tavares, 2013, p. 251.
239 - Carsten L. Wilke, 2009, p. 74.
240 - A conversão forçada introduziu a “(…) incompatibilidade na socieda-
de portuguesa. Os Judeus, agora não-judeus, mas sempre tidos como tal, 
eram rejeitados, quer como judaizantes quer como espúrios, condenados à 
eterna mácula do ‘pérfido’ sangue judaico, uma gota que fosse. (…)”, Jorge 
Martins, 2014, p. 316.
241 - M. J. Ferro Tavares, 2013, pp. 256 e 266.
242 - C. f. “O Alma Grande”, em “Novos Contos da Montanha”: “(…) Era ter-
rível o que se passava. À luta que o Isaac sustentava contra forças que nun-
ca ao certo se conheceram, juntava-se o embate dos dois homens, um a sa-

ber que ia matar, outro a saber que ia ser morto. (…)”,  Miguel Torga, 1984.
243 - “(…) A idade ao primeiro casamento (…) com médias de 23 a 26 anos 
para as mulheres e 26 a 28 para os homens. (…)”, Teresa Ferreira Rodrigues, 
2008, p. 208.
244 - “(…) A esperança média de vida à nascença era baixa, oscilando entre os 
25 e os 38 anos, com uma ligeira vantagem feminina. (...)”, idem, 2008,  p. 221.
Quer a idade aquando do primeiro casamento, quer a esperança média de 
vida, mantiveram o mesmo padrão até pelo menos ao século XVIII, Maria 
João G. Moreira, 2008, pp. 269, 278.
245 - “(...) Évora: oh, terra que eu conheci em criança!/ Salve, terra confi-
dente do meu nascimento, salve, terra/ que os meus olhos, depois, não 
mais haviam de ver! (…)”, Diogo Pires, poema “De Exilio Suo”, in: Américo 
da Costa Ramalho, 1983-1984, p. 7. 
246 - M. J. Ferro Tavares, 2010, pp. 72-79.
247 - Ricardo Jorge, 1962, p. 27.
248 - Eduardo Nunes, 1974, p. 303.
249 - Com o advento da internet, entrou-se um pouco – quando não muito 
– na era do facilitismo, do “corta e cola”, pelo que os trabalhos de ‘investi-
gação’ se parecem cada vez mais uns com os outros; não raramente, são 
simples ‘composições’ (redacções).
250 - Ricardo Jorge, 1955, p. 60.
251 - J. Lopes Dias, 1971a, p. 7.
252 - “(…) João Rodrigues nasceu em Castelo Branco entre 17 de Agosto 
de 1510 e 15 de Agosto de 1511. Ao datar, em Ancona, o cólofon da Quarta 
Centúria das suas Curas médicas, escreve: «Anconæ 17. Calend. Sept. anni 
millesimi quingentesimi quinquagesimitertij, quo tempore […] et ætatis 
authoris anno quadragesimosecundo (…).”, J. J. Alves Dias, 2011, p. 15.
253 - Tem corrido variável a data do falecimento de Diogo Pires (1597 ou 
1607?): vide Carlos Ascenso André, 1983, p. 17, nota de pé de página nº 8.
254 - Resumem-se as fontes primárias: A. L.: “Centúrias de Curas Medicinais” 
e “In Dioscoridis… Enarrationes”; Arquivo da Universidade de Salamanca: 
livro 542, f. 89, sec. XVI (Teresa Santander, 1984, p. 324 – já como fonte 
secundária); Andrea Matthioli: “Apologia Adversus Amathum Lusitanum”, 
1558; Diogo Pires: o poema “Ao médico João Rodrigues estando o autor de 
partida para Lovaina” e o epitáfio a Amato.
Foi na esperança de podermos ter acesso a mais uma fonte primária (a ins-
crição na pedra tumular de Amato) que tentámos localizar a sua sepultura 
em Salónica, J. A. David de Morais, 2011, pp. 77-85; idem 2013, pp. 7-12.
255 - Firmino Crespo e J. Lopes Dias, 1955, p. 216.
256 - Na sua auto-crítica, George Steiner refere uma observação que lhe 
foi dirigida pelo júri da sua tese (três horas de críticas): “(…) – ‘Ninguém o 
obriga a jogar críquete, mas se o quiser jogar, tem de conhecer as regras.’ 
(…)”, in: Ramin Jahanbegloo, 2006, p. 47.
“É com bons sentimentos que se faz má literatura.”, André Gide (carta a 
François Mauriac).

Bibliografia:

ANDRADE, António M. L. O ‘Cato Minor’ de Diogo Pires e a poesia didáctica 
do século XVI. Aveiro: Universidade de Aveiro, Departamento de Línguas e 
Culturas, 2005 (tese de doutoramento, policopiada).
ANDRADE, António M. L. As tribulações de Mestre João Rodrigues de Cas-
telo Branco (Amato Lusitano) à chegada a Antuérpia, em 1534, em repre-
sentação do mercador Henrique Pires, seu tio materno. Medicina na Beira 
Interior, da Pré-História ao Século XXI – Cadernos de Cultura 2009, pp. 7-14.
ANDRADE, António M. L. Ciência, Negócio e Religião: Amato Lusitano em 
Antuérpia, in: Inês de Ornelas Castro e Vanda Anastácio, coordenadoras. 
Revisitar os Saberes. Referências Clássicas na Cultura Portuguesa. Do Renas-
cimento à Época Moderna. Lisboa: Centro de Estudos Clássicos, Universida-
de Nova de Lisboa, 2010, pp. 9-49.
ANDRADE, António M. L. De Antuérpia a Ferrara: o caminho de Amato Lu-
sitano e da sua família. Medicina na Beira Interior, da Pré-História ao Século 
XXI – Cadernos de Cultura 2011a, nº 25, p. 5-16.
ANDRADE, António M. L. A Senhora e os destinos da Nação Portuguesa: o 
caminho de Amato Lusitano e de Duarte Gomes. Cadernos de Estudos Se-
farditas, 2011b, nºs 10-11, pp. 87-130.
ANDRADE, António M. L. Dionísio e Amato Lusitano: Encontros e Desen-
contros de dois Médicos no Exílio. In: Virgínia S. Pereira, Manuel Curado 
(organização). Judeus Portugueses no Mundo. Medicina e Cultura. Braga: 
Universidade do Minho, Edições Húmus, 2014, pp. 25-37.
ANDRÉ, Carlos Ascenso. Diogo Pires. Antologia Poética. Coimbra: Centro de 
Estudos Clássicos e Humanísticos da Universidade de Coimbra, 1983.
ANDRÉ, Carlos Ascenso. Um Judeu no Desterro. Diogo Pires e a Memória de 
Portugal. Coimbra: Instituto Nacional de Investigação Científica, 1992.
ANDRÉ, Carlos Ascenso. Diogo Pires, humanista europeu e cidadão portu-
guês. Cidade de Évora, 1994-1995, II série: 259-74.
AS GAVETAS DA TORRE DO TOMBO, vol. I (gav. I-II), Lisboa: Centro de Estu-
dos Históricos Ultramarinos, 1960, pp. 261-263.
BACHMANN, R. Botanistas Portugueses: Garcia de Horta, Cristóvão da Costa, Ama-



38

to Lusitano, pp. 275-282. In: Vários. O Património Judaico Português. I Colóquio Inter-
nacional. Lisboa: Associação Portuguesa de Estudos Judaicos, 1996.
BRANCO, Manuel Castelo. Notas e documentos para a História dos Judeus e 
Cristãos-Novos de Castelo Branco. “Estudos de Castelo Branco” 1963; nº 10, pp. 5-37.
BRANCO, Manuel S. Castelo. Assistência aos doentes na vila de Castelo 
Branco e seu termo, entre finais do séc. XV a começos do séc. XVII. Me-
dicina na Beira Interior, da Pré-História ao Século XIX – Cadernos de Cultura 
1990, nº 2, pp. 7-20.
BRANCO, Manuel da Silva Castelo. O amor e a morte… nos antigos regis-
tos paroquiais albicastrenses. Medicina na Beira Interior, da Pré-História ao 
Século XX – Cadernos de Cultura 1993, nº 7, pp. 7-32. 
BRÁSIO, António (coligiu e anotou). Monumenta Missionaria Africana, Vol. 
III, Lisboa, Agência Geral do Ultramar, 1953.
BRAUDEL, Fernand. O Mediterrâneo e o Mundo Mediterrânico na Época de-
Filipe II, vols I e II. Lisboa: Dom Quixote, 1995.
BUESCU, Ana Isabel. D. João III. Lisboa: Temas e Debates, 2008.
CANDEIAS DA SILVA, J. João Rodrigues… Amado, Lusitano, de Castelo 
Branco (1511-1568): contributo para uma aclaração dos seus elos familia-
res. Medicina na Beira Interior, da Pré-História ao Século XXI – Cadernos de 
Cultura 2012, nº 26, pp. 67-73.
CÂNDIDO DE FIGUEIREDO. Dicionário da Língua Portuguesa de Cândido de 
Figueiredo, vol. I, 10ª ed. Lisboa: Livraria Bertrand, 1949.
CARVALHO, Augusto da Silva. João Rodrigues na História da Urologia, in: 
Homenagem ao Doutor João Rodrigues de Castelo Branco (Amato Lusitano). 
Castelo Branco: Câmara Municipal de Castelo Branco, 1955, pp.137-141.
COELHO, António Borges. Na Esfera do Mundo. Lisboa: Editorial Caminho, 
2013, p. 241.
COLLIN, Remy. Les Hormones. Paris: Éditions Albin Michel, 1938.
CRESPO, Firmino; DIAS, José Lopes. Escorço Biográfico, in: Homenagem ao 
Doutor João Rodrigues de Castelo Branco (Amato Lusitano). Castelo Branco: 
Câmara Municipal de Castelo Branco, 1955, pp. 215-250.
DAMIÃO DE GOES. Chronica do Sereníssimo Rei D. Manoel. Lisboa: na Offi-
cina de Miguel Manescal da Costa, 1749.
DAVID DE MORAIS, J. A. Eu, Amato Lusitano. No V Centenário do seu Nasci-
mento. Lisboa: Edições Colibri, 2011.
DAVID DE MORAIS, J. A. Amato Lusitano, figura cimeira da Medicina Por-
tuguesa. No V centenário do seu nascimento. Infecção & Sépsis 2012; 2ª 
série (1), pp. 5-10.
DAVID DE MORAIS, J. A. Ainda a questão do desaparecimento do túmulo 
de Amato Lusitano. Medicina na Beira Interior. Da Pré-História ao século XXI. 
Cadernos de Cultura 2013, nº 27, pp. 7-12.
DAVID DE MORAIS, J. A. Medicina e Humanismo na Obra de Amato Lusi-
tano, pp. 111-157. In: Virgínia S. Pereira e Manuel Curado, organizadores. 
Judeus Portugueses no Mundo. Medicina e Cultura. Braga: Centro de Estudos 
Lusíadas da Universidade do Minho, 2014.
D’ESAGUY, Augusto. Oração e Juramento Médico de Moisés Maimonide e 
Amato Lusitano. Lisboa: edição do autor, 1955.
DESWARTE-ROSA, Sylvie. Espoirs et désespoir de l’Infant D. Luís. Mare 
Liberum 1991 ; nº 3, pp. 243-298.
DIAS, João J. Alves. Amato Lusitano e a sua Obra. Séculos XVI e XVII. Lisboa: 
Biblioteca Nacional de Portugal, 2011.
DIAS, José Lopes. Laços familiares de Amato Lusitano e Filipe Montalto (No-
vas investigações). Imprensa Médica 1961; 25(1), pp. 22-36; 25(2), pp. 53-69.
DIAS, J. Lopes. João Roiz de Castell Branco, Poeta do “Cancioneiro Geral” de 
Garcia de Rezende, e João Rodrigues de Castelo Branco, Amato Lusitano, 
insigne médico do séc. XVI. Estudos de Castelo Branco 1970; nº 34, pp. 5-18.
DIAS, J. Lopes. Naturalidade, família e parentes [de Amato Lusitano]. O 
amor à terra natal. Estudos em Salamanca. In: José Lopes Dias. Estudos de 
Castelo Branco 1971a; nº 37, pp. 5-23.
DIAS, J. Lopes. Laços familiares de Amato Lusitano e Filipe Montalto. In: 
José Lopes Dias. Estudos de Castelo Branco 1971b; nº 37, pp. 56-88.
DICIONÁRIO DO JUDAÍSMO PORTUGUÊS. Lisboa: Editorial Presença, 2009.
FERNANDES, José S. M.; ANDRADE, António M. L. A pedra bezoar e o uni-
córnio nos Comentários de Amato Lusitano a Dioscórides: propriedades, 
valor, tradição e tradução. Medicina na Beira Interior, da Pré-História ao Sé-
culo XXI – Cadernos de Cultura 2013, nº XXVII, pp. 35- 40.
FERREIRA DE MIRA, F. História da Medicina Portuguesa. Lisboa: Empresa 
Nacional de Publicidade, 1948.
FREIRE, Anselmo Braamcamp. Notícias da Feitoria de Flandres. Lisboa: Ar-
quivo Histórico Português, 1920.
GARCIA DE RESENDE. Cancioneiro Geral, tomo III. Lisboa: Centro do Livro 
Brasileiro, 1973.
GONÇALVES, Iria. Físicos e cirurgiões quatrocentistas. As cartas de exame. 
Do Tempo da História 1965; 1, pp. 69-112.
GORIS, J. A. Les Colonies Marchandes Méridionales (Portugais, Espagnols, 
Italiens) à Anvers de 1488 à 1567. Louvain: Librairie Universitaire, 1925.
JAHANBEGLOO, Ramin. Quatro Entrevistas com George Steiner, 2ª ed. Lis-
boa: Fenda, 2006.
JORGE DE SENA. O Reino da Estupidez. Lisboa: Edições 70, 1984.
JORGE, Ricardo. Comentos à Vida, Obra e Época de Amato Lusitano, in: Ho-
menagem ao Doutor João Rodrigues de Castelo Branco (Amato Lusitano). 

Castelo Branco: Câmara Municipal de Castelo Branco, 1955, pp. 57-123.
JORGE, Ricardo. Amato Lusitano. Comentos à sua Vida, Obra e Época. Ciclo 
Peninsular. Lisboa: Instituto de Alta Cultura, 1962.
KRESCH, Daniela. “O mito sobre a origem de sobrenomes de judeus con-
vertidos”. O Globo, on-line. Disponível em: http://oglobo.globo.com/brasil/
o-mito-sobre-origem-de-sobrenomes-de-judeus-convertidos-5227424 
(consultado em Abril de 2014).
LEAL, A. B. de Pinho. Portugal Antigo e Moderno, vol. 2. Lisboa: Livraria Edi-
tora de Mattos Moreira & Companhia, 1874.
LEBRUN, François. Os Cirurgiões Barbeiros, pp. 299-304. In: Jacques Le 
GOFF, coord. As Doenças têm História. Lisboa: Terramar, 1997.
LEIBOWITZ, J. O. Amatus Lusitanus on sudden death due to “obstruction 
in the heart” (1560). Estudos de Castelo Branco 1962; nº 4, pp. 11-26.
LEMOS, Maximiano. Amato Lusitano. A sua Vida e a sua Obra. Porto: Edu-
ardo Tavares Martins, 1907.
LEMOS, Maximiano. Amato Lusitano. Correcções e aditamentos. Coimbra: 
Imprensa da Universidade, 1922.
LEONI, Aron di Leone. The Hebrew Portuguese Nations in Antwerp and Lon-
don at the Time of Charles V and Henry VIII. New Jersey: KTAV, Publishing 
House, 2005.
LOPES, João Baptista da Silva. Corografia ou Memoria Economica, Estatisti-
ca e Topografica do Reino do Algarve. Lisboa: Academia das Ciencias, 1841.
LUÍS DA CUNHA, D. Testamento Político. Lisboa: Iniciativas Editoriais, 1978.
LUSITANI, Amati. Centuria prima. Parisiis: Apud Gulielmum Iulien, 1552.
LUSITANI, Amati. In Dioscoridis Anazarbei de Medica Materia Libros Quinque 
Enarrationes Eruditissimae. Venezia, 1553.
LUSITANI, Amati. Curationum medicinalium, Centuriae Duae, Quinta et Sex-
ta. Lyon: Guillaume Rouillé, 1564.
LUSITANO Amato. Centúrias de Curas Medicinais (I a VII), vols I a IV. Lisboa: 
Universidade Nova de Lisboa, Faculdade de Ciências Médicas, 1983.
LUSITANO Amato. Centúrias de Curas Medicinais, vols I e II. Lisboa: Centro 
Editor da Ordem dos Médicos, 2010.
MACHADO, Diogo Barbosa. Biblioteca Lusitana. Histórica, Crítica e Cronológica, 
tomo I, segunda edição. Lisboa: Oficinas Gráfica de Bertrand Irmãos, 1930.
MACHADO, D. Barbosa. Bibliotheca Lusitana. Historica, Critica, e Cronologi-
ca, tomo II. Lisboa: Na Officina de Ignacio Rodrigues, 1747.
MACHADO, D. Barbosa. Biblioteca Lusitana. Histórica, Crítica e Cronológi-
ca, tomo III, segunda edição. Lisboa: Lisboa: Oficinas Gráfica de Bertrand 
Irmãos, 1933.
MACHADO, José Pedro. Grande Dicionário da Língua Portuguesa, vol. II. Lis-
boa: Círculo de Leitores, 1991.
MAGRIS, Claudio. Alfabetos. Lisboa: Quetzal, 2013.
MARQUES DE ALMEIDA, A. A. Capitais e Capitalistas no Comércio da Es-
peciaria. O Eixo Lisboa-Antuérpia (1501-1549). Aproximação a um Estudo de 
Geofinança. Lisboa: Edições Cosmos, 1993.
MARTINS, Jorge. Marranismo, Cultura e Identidade. In: Virgínia S. Pereira, 
Manuel Curado (organização). Judeus Portugueses no Mundo. Medicina e 
Cultura. Braga: Universidade do Minho, Edições Húmus, 2014, pp. 315-323.
MATOSO, António G. Compêndio de História de Portugal, 2º ed. Lisboa: Li-
vraria Sá da Costa, 1939.
MENDES DOS REMÉDIOS J. Os Judeus em Portugal, vol. I. Coimbra: F. 
França Amado, 1895.
MENDES DOS REMÉDIOS J. Os Judeus em Portugal, vol. II. Coimbra: Coim-
bra Editora, 1928.
MERÊA, Paulo. Sobre a aclamação dos nossos reis. Revista Portuguesa de 
História 1962; 10, pp. 411-417.
MORAIS (SILVA) António de. Novo Dicionário Compacto da Língua Portu-
guesa, 8ª edição, vols I a V. Mem Martins: Editorial Confluência, 1994.
MOREIRA, Maria João G. O Século XVIII. In: T. F. Rodrigues. História da Po-
pulação Portuguesa. Lisboa: Edições Afrontamento, 2008, pp. 247-287.
MORENO, Armando. Médicos e escritores da Beira Interior. Medicina na Beira 
Interior, da Pré-História ao Século XIX – Cadernos de Cultura 1989, nº 1, pp. 5-10.
MORENO, Armando. Ética em Amato Lusitano. Medicina na Beira Interior, 
da Pré-História ao Século XXI – Cadernos de Cultura 2007, nº 21, pp. 55-86. 
MORIN, Edgar. Vidal e os seus. Lisboa: Instituto Piaget, 1994.
MUCZNIK, Esther. Grácia Nasi. Lisboa: A Esfera dos Livros, 2010.
MURAKAWA, Clotilde A. A. Léxico e Gramática no Diccionário da Língua 
Portugueza (1813) de António de Morais Silva. Alfa (Revista Linguística – 
São Paulo) 2006; 50, pp. 55-67.
NOGUEIRA, António de Vasconcelos. Capitalismo e Judaísmo. Contribuição 
dos judeus portugueses à ética capitalista. Lisboa: Fundação Calouste Gul-
benkian, 2004.
NUNES, Eduardo. A reconciliação de Abraão Cohen, 1570. Portugaliae His-
torica 1974; 2, pp. 303-313.
PEREIRA, Gabriel. Documentos Históricos da Cidade de Évora, terceira par-
te. Évora: Typografia Economica de José d’Oliveira, 1891.
PITA, João Rui; PEREIRA, Ana Leonor. Histórias da história de Amato Lusi-
tano. Medicina na Beira Interior, da Pré-História ao Século XXI – Cadernos de 
Cultura 2013, p. 63-72.
PYRARD DE LAVAL, Francisco. Viagem de Francisco Pyrard de Laval: Con-
tendo a notícia de sua navegação às Índias Orientais, ilhas de Maldiva, Ma-



39

luco, e ao Brazil, e os differentes casos, que lhe aconteceram na mesma 
viagem nos dez anos que andou nestes paizes (1601 a 1611), tomo II. Nova-
Goa: Imprensa Nacional, 1862 (versão portuguesa correcta e anotada por 
Joaquim Heliodoro da Cunha Rivara).
RAMALHO, Américo da Costa. A propósito do “Amato Lusitano” de Ricardo 
Jorge. Revista Portuguesa de História 1962; tomo X, pp. 501-508.
RAMALHO, Américo da Costa. Didacvs Pyrrhvs Lvsitanvs, poeta e huma-
nista. Humanitas 1983-1984; n.ºs 35-36: pp. 1-17.
RAMALHO, Américo da Costa. Latim Renascentista em Portugal, 2ª edição. 
Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian – Junta Nacional de Investigação 
Científica e Tecnológica, 1994.
RASTEIRO, Alfredo. Amato e os Nasci. Medicina na Beira Interior, da Pré-
História ao Século XX – Cadernos de Cultura 1995, nº 9, pp. 3-10.
RASTEIRO, Alfredo. Amato Lusitano (1511-1568). Tensões e diferenças na 
Europa do século XVI. Medicina na Beira Interior, da Pré-História ao Século 
XXI – Cadernos de Cultura 2005, nº 19, pp. 5-18.
RASTEIRO, Alfredo. Amável Doutor Amado (1511-1568). Revista Ordem 
dos Médicos, Janeiro de 2011, p. 55.
RASTEIRO, Alfredo. João Rodrigues Lusitano – Doutor Amado – serviu as 
Musas: amou a Poesia, cultivou a Ciência. Medicina na Beira Interior, da Pré-
História ao Século XXI – Cadernos de Cultura 2012; 26, pp. 37-44.
REBELO DA SILVA, L. A. Memoria sobre a População e a Agricultura de 
Portugal desde a Fundação da Monarquia até 1865. Parte I (de 1097-1640). 
Lisboa: Imprensa Nacional, 1868.
RIBEIRO, Aquilino. Príncipes de Portugal. Suas Grandezas e Misérias. Portu-
gália Editora, 2008.
RODRIGUES, Teresa Ferreira. As vicissitudes do povoamento nos séculos 
XVI e XVII. In: T. F. Rodrigues. História da População Portuguesa. Lisboa: Edi-
ções Afrontamento, 2008, pp. 159-246.
SALOMON, H. P. Une lettre jusqu’ici inédite du docteur Felipe Rodrigues Mon-
talto (Castelo Branco, 1567-Tours, 1616). In: Les Rapports Culturels et Littéraires 
entre le Portugal et la France. Paris: Fondation Calouste Gulbenkian, 1983.
SANTANDER, Teresa. Escolares Médicos en Salamanca (Siglo XVI). Sala-
manca: Europa Artes Gráficas, 1984.
SANTORO, Mario. Amato Lusitano ed Ancona. Coimbra: Instituto Nacional 
de Investigação Científica e Centro de Estudos Clássicos e Humanísticos da 
Universidade de Coimbra, 1991.
SARAIVA, António José. Inquisição e Cristãos-Novos. Porto: Editorial Inova, 
1969; idem, Porto: Estampa, 1985.

SERRÃO, J. Veríssimo. Portugueses no Estudo de Salamanca. I (1250-1550). Lis-
boa: s. n. (Imprensa de Coimbra), 1962 (dissertação para professor extraordi-
nário do Grupo de História da Faculdade de Letras da Universidade de Lisboa).
SERRÃO, J. Veríssimo. História de Portugal. O Século de Ouro [1495-1580], 
vol. III. Lisboa: Verbo, 1978.
SERRÃO, Joel. Dicionário de História de Portugal, vol. IV. Porto: Livraria Fi-
gueirinhas, 1984.
SERRÃO, Joel. Cronologia Geral da História de Portugal, 5ª ed. Lisboa: Livros 
Horizonte, 1986.
SOARES, Pero Roiz. “Memorial”. Coimbra: Acta Universitatis Conimbrigen-
sis, 1953.
STEINER, George. A Bíblia Hebraica e a Divisão entre Judeus e Cristãos. Lis-
boa: Relógio D’Água, 2006.
TAVARES, Maria José P. Ferro. Os Judeus em Portugal no século XV, vol. I. 
Lisboa: Universidade Nova de Lisboa, 1982.
TAVARES, Maria José P. Ferro. Os Judeus em Portugal no século XV, vol. II. 
Lisboa: Instituto Nacional de Investigação Científica, 1984.
TAVARES, Maria José P. Ferro. Judaísmo e Inquisição: Estudo. Lisboa: Pre-
sença, 1987.
TAVARES, Maria José Ferro. Judeus e cristãos novos de Évora. A Cidade de 
Évora 1994-1995, nº 1 (2ª série), pp. 245-258.
TAVARES, Maria José Ferro. As Judiarias de Portugal. Lisboa: Clube do Co-
leccionador dos Correios, 2010.
TAVARES, Maria José Ferro. Entre a História e a Lenda: a Memória Judai-
ca em Portugal ou o Desconhecido Portugal Judaico, pp. 229-267. In: Vários. 
Judiarias, Judeus e Judaísmo. Lisboa: Edições Colibri, Câmara Municipal de 
Torres Vedras e Instituto Alexandre Herculano, 2013.
TORGA, Miguel. Novos Contos da Montanha, 12ª edição. Coimbra: Coimbra 
Editora, 1984.
USQUE, Samuel. Consolação às Tribulações de Israel (1553), vols I e II. Lis-
boa: Fundação Calouste Gulbenkian, 1989 (vol. II, edição fac-similada).
VICENTE, Gil. Farsa de Inês Pereira, 651-89. In: VICENTE Gil. Obras de Gil 
Vicente. Porto: Lello & Irmão, 1965.
VIEIRA, Padre António. Obras Escolhidas, vol IV. Lisboa: Sá da Costa, 1951.
XAVIER DA CUNHA Fanny Andrée Font. A arte de curar em Amato Lusita-
no (1511-1568) e o quotidiano terapêutico português no século XVIII. Pa-
naceias nossas de cada dia, “ontem e hoje”. Medicina na Beira Interior, da 
Pré-História ao Século XX – Cadernos de Cultura, 1995, nº 9, pp. 11-9.
WARNIER, R. Les slaves du Sud, quelques rapports avec le Portugal. “O Ins-
tituto” (Revista Científica e Literária – Coimbra), 1938; vol. 93, pp. 257-276.
WILKE, Carsten L. História dos Judeus Portugueses. Lisboa: Edições 70, 2009.

Quadro I – Síntese comparativa: “Mestre Jan Roderigho” versus Amato Lusitano

Jan Roderigho (de Évora ou de Lisboa), sobrinho de Henrique Pires

Data Facto Atribuições Autor

Até “pouco antes de Ou-
tubro” de 1534, vive em 

Lisboa.

“Há muito vivia, comia 
e bebia” em casa do tio.

Estava a ser iniciado nos negócios da 
família.

António Andrade, 
2009, 2010; P. M. J. 

Génard, 1870-1871; J. 
A. Goris, 1925.“Chega a Antuérpia pouco 

antes de Outubro” de 
1534.”

É preso pelas autori-
dades flamengas.

“Enviado [por seu tio] (…)  para assistir 
e ajudar nos negócios” do primo Steven 

Peris.

1535: 22 de Janeiro. Absolvido e libertado 
da prisão.

Frequenta a Bolsa onde “era recebido e 
aceite pelos mercadores.”

Jan Roderigho, comerciante e afretador de navios

1535: 25 de Junho Afretamento de um 
navio na Flandres.

Comércio de importação de produtos do 
Algarve (figos, etc.).

António Andrade, 
2010; J. A. Goris, 1925.

1535: 17 de Julho. Idem. Idem.

João Rodrigues de Castelo Branco/Amato Lusitano, médico

1535: 14 de Julho, conquis-
ta de La Goleta; 21 de Ju-
lho, conquista de Tunes.

Aquando da queda de 
Tunes, pratica clínica 

em Lisboa. 

Médico e investigador de simples. A. L., VI Centúria, 
“cura” 19;

V Cent., “cura” 78; 
“Enarrationes …”, en. 

87.

Final de 1535 ou início de 
1536.

Parte da Hispânia. Emigra para Antuérpia “de livre vontade”, 
onde trata “muitos milhares de doentes” e 
estuda os simples. Publica o seu primeiro 

livro, Index Discoridis, em 1536.

A. L., I Centúria, “cura” 
3.



40///////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////// /////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////

Quadro II – Cotejo entre os clãs Cohen/Pires e Amato/Rodrigues

Clã Cohen/Pires* Amato/Rodrigues

Cidade de origem Évora Castelo Branco

Fixação em Portugal “Há já várias gerações estabelecida em 
Évora.” Fixação recente (expulsão de Castela?)

Estatuto socioeconómico

- Portugal: “avultadas riquezas”.**

- Flandres: “Consórcio da Pimenta”.

- Ferrara: negócios com o duque Hér-
cules II.

- Londres: negócios de exportações.

- Ancona: importação de tecidos e ou-
tros bens. 

Posses modestas: quando jovem, Amato 
apanhava víboras.* Honorários como mé-

dico: “Fui sempre parcimonioso no pedir. 
Muitas vezes rejeitei, firmemente, grandes 

salários.”**

* Doutoramento e agregação em Medicina.



41

//////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////

INuLAs DO COLUMELLA E DEDALEIrAs 
DE FuCHs NA OBrA DE AmATO LusITANO

Alfredo Rasteiro*

1 . Inula do Columella, Elenium de Dioscoridis

A compreensão da Obra do Lusitano João Rodrigues 
(1511-1568) e o estudo das suas fontes convidam a uma pas-
sagem por Santa Cruz de Coimbra, no período em que este 
Mosteiro albergou o Ensino Médico, em 1540-45, quando 
eram professores Luis Nunes (c.1510-1570), António Luis (c. 
1500-1565) e Tomaz Rodrigues (1513-1579), condiscípulos do 
Doutor Amado, em Salamanca. 

Abordarei dois temas: Inula, que Amato encontrou em 
Lucio Juno Moderato e Dedaleiras, introduzidas na Materia 
Medica por Leonhart Fuchs, em 1542.

João Rodrigues Lusitano referiu a «Inula do Columella» 
no «Index Dioscoridis», 1536. A Biblioteca Distrital de Évora 
guarda um exemplar deste livro.

«Index Dioscoridis, Livro I. Philologia XXVII» identifica o 
Elenio «romano» e a Inula do Columella em «Ivditivm nostr-
vm»: «ἑλἑνιον  nostra est Campanica Enula, a Columella Inula 
appelatur». 

O Yspânico Lucio Juno Moderato, dito o Columella (3 a.C.-
71) nasceu em Cadiz, viveu em Roma e escreveu «De Re Rusti-
ca». Chamavam-lhe Columella porque tinha o pescoço curto. 
A Inula tem o caule comprido. Os Rizotomistas colhiam raí-
zes.  (A.M.Martins de Melo: «Amato Lusitano, Leitor da Odis-
seia», Medicina na Beira Interior, 27, 2013, p. 29). 

O Dicionário de Otto Brunfels (1464-1534) recorda o 
Columella: «ἑλἑνιον, id est, Enula campana, Dioscorides 
libro, I, cap. 31. Dicta ab Helenæ lachrymis: è quibus na-
tum fabulant. Vel, quod contra serpentes ex eo primum ab 
Helena remedium inuentum fit. ... Inula, synonymum cum 
Enula. Inulam item Iulia Augusta illustrauit, ... Columel. lib. 
II, cap. 3.» (Othonis Brvnfelsii: «Onomamikon seu Lexicon 
Medicina Simplicis», Argentorati (Strasbourg), Apud Joan-
nes Schottvs, 1543, edição póstuma).

Na época, o «Pedacii Dioscoridae», 1529 greco-latino 
de Marcelo Virgílio e o «Dioscoridis», 1530 latino de Her-
molaus Barbarus, ambos «Apud Ioannis Soteris», Colonia, 
ignoram o Columella e o mesmo passou a fazer o Doutor 
Amado no «In Dioscoridis», 1553 e edições seguintes, 
1554, 57 e 58 em relação à Inula.

A designação binominal actual Inula helenium L. recor-

da Cumas e Troia, Inula do Columella e (h)Elenium de Dios-
corides. 

As «Species Plantarum», Tomus II, 1753 de Caroli Linnæi 
(1707-1778) referem um «Helenium» (página 886) e treze 
«Inulæ» (páginas 881-884), entre elas o «Crithmum chrysan-
themum Lusitaniæ» (§11) a que se juntam dez «Helianthus» 
(páginas 904-906: «Helenium indicum maximum», H. ind. ra-
mosum, H. ind. tuberosum, e outros) e trinta «Aster» (páginas 
872- 877).

«De cultu hortorum», Liber X, versos 117-139 do Gaditense 
Lucio Juno Moderato (Columella) inclui modestas Inulas, «tris-
tes inulæ» com flores odoriferas e raizes produtoras de «lágri-
mas» de sabor leitoso, fortuna dos «Magicos» da antiquíssi-
ma Cumas, entre Pompeia e Cápua (Campânia).

«... Tempore non alio vili quoque salgama merce ca-
pparis et tristes inulæ ferulæque minaces plantan-
tur, nec non serpentia gramina mentæ (120) et bene 
odorati flores sparguntur anethi rutaque Palladiæ 
bacæ iutura saporem seque lacessenti fletum fac-
tura sinapis, atque holeris pulli radix lacrimosaque 
cæpa ponitur et lactis gustus quae condiat herba, 
(125) deletura quidem fronti data signa fugarum,  
vimque suam idcirco profitetur nomine Graio Tum 
quoque conseritur, toto quæ plurima terrae orbe vi-
rens pariter plebi regique superbo frigoribus caules 
et veri cymata mittit: (130) quæ pariunt veteres ces-
poso litore Cumæ, quæ Marrucini, quae Signia mon-
te Lepino, pinguis item Capua, et Caudinis faucibus 
horti, fontibus et Stabiæ celebres et Vesuvia rura,
doctaque Parthenope Sebethide roscida lym-
pha, (135) quæ dulcis Pompeia palus vicina salinis
Herculeis vitreoque Siler qui defluit amni, quæ duri 
præbent cymosa stirpe Sabelli, et Turni lacus et pomosi 
Tiburis arva, Bruttia quæ tellus et mater Aricia porri.» ...  

(L.J. Moderato: «De Re Rustica». Liber X; 

www.thelatinlibrary.com/columella.html).

Em 1804 Valentin Rose, o Jovem (1762-1807) estudou rai-
zes de Inula (Elenium) e obteve Inulina (Helenina), amilose 
que dá razão ao Doutor Rodrigues: «... radicem crassam, ama-



42

ram, optimi tamen odoris quae  succaro aut melle condita...» 
(Phil. XXVII). 

Actualmente utiliza-se Inulina no estudo da função re-
nal (Cálculo da Taxa de filtração globular), como adoçante, e 
como aditivo alimentar, considerada fibra alimentar insolú-
vel. É comercializada a partir de bolbos de Dália e raizes de 
Chicória, que são Asteráceas, e de rizomas de Tupinambo, 
Girassól brasileiro (Heliantus tuberosus).

No século XVI (1553), no expressivo dizer de Amato, «Ena-
ratio 27», escritos «corruptam & acephalam» desvirtuavam a 
«Materia Medica». Textos de Dioscorides (40-90), Plínio (23-
79), Jean Ruell, Hermolau Barbaro, Marcelo Virgílio, Otho-
nis Brvnfelsii, e outros, conduziram o Doutor Amado a uma 
«Secunda enula», «enula Aegyptia uera nepenthe sic cecinit 
Homerus libro 4. Odysseæ.» (En.27) que lembra a fábula «lá-
grimas de Helena» (PHILOLOGIA XXVII) apreciada por Plínio, 
e a metáfora «nepenthes inclyta succo»  (En. 27), convite ao si-
lêncio, ao luto e ao esquecimento.

Deparamos com «Helena remedium inuentum» no Dicio-
nário de Otto Brunfels e em algumas traduções da «Odis-
seia», nomeadamente em Gonzalo Perez (1500-1567): «La 
Vlyxea de Homero», Salamanca, 1550; Antuerpia, 1556 e em 
Frederico Lourenço (1963- ): «Homero. Odisseia», Cotovia, 
Lisboa, 2003.

Amado pode ter encontrado Gonzalo Perez em Veneza, 
na residência do Embaixador Diogo Hurtado de Medoza (Pri-
meira Centúria, Memória 31ª, 1549).

Perez refere «vna conficion de fuerça grande»; Lourenço 
diz que «Helena, filha de Zeus,/ No vinho que bebiam pôs uma 
droga que causava/ A anulação da dor...»

No século XVIII, Carolus Linnaeus leu a «Odisseia», de-
parou com o «Nepenthes inclyta succo» e entendeu que o 
Termo «Nepenthes» era adequado para designar uma «Plan-
ta mirabilis destillatoria» de Ceilão, «Utricaria vegetabilis 
zeylanensium» («Species Plantarum», 1753) desconhecida de 
Amato, produtora de sucos que digeriam insectos e peque-
nos mamíferos. Em 1790 o Padre João Loureiro (1717-1791) 
descreverá a «Nepenthes phyllamphora», actualmente Ne-
penthes mirabilis («Flora Conchinchinensis: sistens plantas in 
regno Conchinchina nascentes». Lisboa, 1790). 

Na Europa, na «Lusitania», muitíssimo diferentes de Inula 
helenium, Amato pode ter encontrado, sem que as tenha va-
lorizado, Drosophylum lusitanicum e Dionaeæ, desconhecidas 
de Dioscorides, produtoras de «sucos» que as aproximam das 
Nepenthes.

Rhizotomistas e «Magos da Campania», região visitada 
pelo Columella, substituiam o mítico «Verbascum» do Monte 
Ida (Kaz Dagi), para os lados da Tróia homérica, por «herbá-
ceas» que não tinham nome, desconhecidas de Dioscorides, 
inominadas, incógnitas.

Em 1549 Balthazar Arnoullet reeditou e divulgou Fuchs 
(1542) com gravuras de dimensão reduzida que voltou a utili-

zar no «Pedanii Dioscorides» (1552) póstumo de Jean Ruell e 
no «In Dioscoridis», 1558 de Amato Lusitano, ausente.

2 . Revisão Bibliografica

João Rodrigues / Amato Lusitano seguiu, entre muitos 
outros, Jean Ruel (1474-1537) de Soissons, Hermolao Barba-
ro (1398-1493) Patriarca de Aquileia, Marcello Virgílio Adriani 
(1464-1521) de Florença, Iohannes Manardus (1462-1536) de 
Ferrara, e Leonhart Fuchs (1501-1566) de Wemding, profes-
sor em Tübingen.

Leonhart Fuchs marcou a História da Botânica com o 
«Herbario» «De historia stirpivm», Isingrin, Basileae, 1542 se-
guido de edição em língua alemã no ano seguinte, no mesmo 
Editor, 1543.

Não sabemos se alguma «Philologia» do «Index Dioscori-
dis», Antverpiae, 1536 ajudou Fuchs; sabemos que o livro de 
Fuchs foi muito útil a Amato, em 1552: «... iudicio, subscripsit 
Leonardus Fuchsius, in illo suo magno artificio cõfecto her-
bario» (A. Lusitano: «In Dioscoridis», Libro I, Textus Secundi 
Enarratio, Venetiis, 1553). 

«Index Dioscoridis», 1536 e «De historia stirpivm», 1542 
seguem padrões rígidos.

Em cada «Narrativa», Rodrigues estuda «Philologia», 
«Dioscoridis Historia» e «Jvditivm nostrvm» enquanto Fuchs 
desenvolve, em todos os 346 Capítulos do seu «Herbário»: 
«Nomina» «Forma», «Locvs», «Tempvs», «Temperamen-
tvm», «Vires. Ex Dioscoride», «Ex. Galeno» e «Ex. Plínio» ou 
seja, «Nomes» (Philologia),  Aspecto,  Habitat, Variações no 
tempo, Actividade medicamentosa, Opiniões de Dioscori-
des, Galeno e Plínio, metodologia que lembra a elaboração 
de uma «História clínica», próxima das dez «Categorias» de 
Aristóteles (384-322 a.C.): substância, quantidade, qualidade, 
relação, lugar, tempo, estado, hábito, acção e paixão.

Comparemos a «Philologia XXVII» de João Rodrigues 
com os «Nomes» «De Elenio. Cap. LXXXIX», de Fuchs:

1536 – Joanne Roderico, Autor de Castelo Branco - IN-
DEX DIOSCORIDIS, ELENCHVS: «Enula campanica» - «PHI-
LOLOGIA XXVII» (numeração romana) - «Grece ἑλἑνιον, 
Latine inula, Enula campana, Terminalium, Verbascu ideum, 
Hispanice raiz de Alla, Germanice Alanfrant». ... - IVDITIVM 
NOSTRVM - « ἑλἑνιον nostra est Campanica Enula, a Colu-
mella Inula appelatur ... radicem crassam ... quae succaro 
aut melle condita ... Hec vero vel quia ex lachrimis Helenæ 
nata aut qa ab Heleno Troiano inue(n)ta nomen sibi acce-
pit.» (João Rodrigues de Castelo Branco: «Index Dioscori-
dis», Antuerpia, 1536).

1542 – Fuchs: «De Elenio. Cap. LXXXIX - Elenium uulgo 
cum Latinis Enula Campana – NOMINA - ἑλἑνιον Græcis, 
Elenium & Inula Latinis, officinis Enula, rusticis Campana, 
vulgo iunctis vtrisque vocabulis Enula campana dicitur. Ger-
manis Alant, Elenium autem ab Helenae lachrymis, è quibus 



43

natum fabulantur, quidam dictum esse volunt. Alij quoniam 
contra serpentes ex eo primum ab Helena remedium inuen-
tum sit. – FORMA – Caulem ex se mittit Elenium crassum, 
...» (L. Fuchs: De Historia stirpium, Basileae, 1542, p. 241; 
Frederick G. Meyer, Emily Emmart Trueblood & John L. 
Heller: «The Great Herbal of Leonhart Fuchs 1542», 2 Vol., 
Stanford Univ. Pr., 1999).

1543 – Fuchs: «Von Alantwurtz. Cap. LXXXIX» - «Alant-
wurtz heystbey den Griechen Elenium desgleichen auch bey 
den Lateinischen welche sie auch Inulam nennen. In den Apo-
tecten würt sie Enula campana genent..» (L. Fuchs: «The New 
Herbal of 1543. New Kreüterbüch», Taschen, 2001).

1553, 1554, 1557 – Amato Lusitano: «In Dioscoridis», 
Veneza, 1553, Argentoratum (Estrasbourgo), 1554, Veneza, 
1557, Liber I, Enarratio 27 (numeração árabe) - «Author Io-
annes Rodericus Lusitanus est dictus Doctor Amatus» (En. 
2): «De enula Campana: Græce ἑλἑνιον; Latine, Helenium, 
enula Campanica, enula Campana, terminalium, uerbascum 
Idæum; Hispanic, raiz de alla; Italice, lella, enola herba; Gallice 
enula campana; Germanice, alaut. - Secunda enula: Aegyptia 
enula, helenium Aegyptium, nepenthes»

 

Fig. 1 – Fuchs. Elenium

1558 – As quatro edições lyonesas simultâneas do «In 
Dioscoridis» de Amato, Autor ausente, tendo como Editor 
Robert Constantin, médico conhecedor da língua grega, su-
primem os «Nomes» «terminalium» e «uerbascum» do Monte 
Ida, que Fuchs omite, em «De Elenio. Cap. LXXXIX», manten-
do superstições: «De Enula campana: Græce ἑλἑνιον;  Latinè, 
Helenium, Inula e Enula, Hispanice, raiz de alla; Italice, lella, 
enola, enoa; Gallicè, enula campana, Aulnee; Germanicè, 
Alaut, Alautvvurtzel. SECVNDA ENVLA. Aegyptia enula, He-
lenium Aegyptium, nhpenJiV,  Hom. Tamersi alis intelligant 
cirsium sive Buglossum» (Amato Lusitano: In Dioscoridis, 
Lyon, 1558, Liber I, Enarratio XXVII). 

A sininimia (Nomes) de 1558 apresenta o Termo «nepen-
thes» grafado em caracteres gregos, nhpenJiV como que a in-
dicar os onze versos «Homerus libro 4. Odysseæ» que Amato 
transcreveu em língua latina, e assim continuam.

As edições anteriores a 1558 registam Termos gregos em 
caracteres gregos, mas, nunca, frases completas em língua 

grega. Robert Constantini incluiu «Comentários» adicionais 
que comportam frases em letras gregas.  

Amato introduziu nos seus livros citações em língua lati-
na de textos de «Homero», e de outros Poetas, para melhor 
memorização e também «para recrear el lector, cansado por 
ventura de la passada historia», como fez Laguna em «De la 
Vid.» (A. Laguna: «Pedacio Dioscorides Anazarbeo: acerca dela 
Materia medicinal, y delos venenos mortiferos», Livro V, Cap. 
I,  p. 505, Antuerpia, 1555).

A propósito do «Helenio Egípcio» de Cratevas e Diosco-
rides, lemos em Laguna: «entre Napoles y Puçol vi en cierta 
montañuela vna yerua que la representaua» (A.Laguna: Obra 
citada, Livro I, Cap. XXVII). 

Quanto ao «Chupa-mel» «Buglossum», as edições de 1558 
acrescentam este termo à «Enarratio 27», embora continue 
com capítulo próprio em «De Buglosso», (Borragem), «Enar-
ratio 129», página 436, na edição de 1553. Laguna, no «Índice» 
do seu livro, arruma Buglosso em «nõbre Barbaro, que son los 
que se vsan por las boticas» (Laguna: Obra citada, Índice).

Joannes Ruellio Suessionensi: «De natura stirpium libre 
tres», Paris, 1536 e «Dioscoridis libri octo graece et latine 
castigationes in eosdem libros», «Imprensis viduae Arnoldi 
Birkmanni», 1549, Capítulos XXVII (Helenium) e Cap. XXVIII 
(Helenium Aegytiacum) não utiliza o Termo «Inula» nem o 
Topónimo «Campania», acrescentados na edição póstuma 
de 1552 «Apvd Balthazar Arnolleti», Lyon: «Helenium. Cap. 
XXVI»: G(rec) ἑλἑνιον, Lat. Helenium; Ital. Enola; Gal(lice) & 
Off(icina) Enula Campana».

O «Dioscoridis» latino de Hermolaus Barbarus (1398-
1493) reeditado «Apud Ioannis Soteris», Colonia, 1530 não 
utiliza os Termos «Inula» e «Campania» em «Helenivm. 
XXVII» e «Helenivm Ægyptivm. XXVIII»; porém, numa edi-
ção «menos» póstuma, muito anterior a esta, apvd «Ioannis 
Baptista Egratia», Veneza, 1516 encontramos a «Enula Cãpa-
nam» em «hElenivm. XXVII. - hElenium alii symphyton, alii 
Persicam, Alii Medicã, Alii Horestium, Alii Nectariu(m), Alii 
Cleoniã, Alii Oaton hoc é Rubu(m) Ideu(m), Alii Phlomõ Ide-
am, hoc est uerbascum Ideam; Romani Terminaliu(m), Alii 
Enula Cãpanam, Ægytii Lenes appellant. Folia habet verbasci 
angustioris, asperiora,...» seguido de «hElenivm Ægyptivm. 
XXVIII. - hElenium aliud Crateias medicus tradit, in  Ægypto her-
bam cubitalibus ramulis: quae serpylli modo humi spargat...» 

O «Dioscórides interactivo» da Universidade de Sala-
manca restitui, em caracteres gregos, a panóplia dos «No-
mes» gregos que estão transcritos em caracteres latinos no 
«Hermolao» de 1530:  ἑλἑνιον - σἑμφυτον - περσικἑ- μηδικἑ 
- ἑρἑστιον - νεκτἑριον - κλεἑνιον - βάτος ἑδαία - φλόμος 
ἑδαἑος (http.//dioscorides.eusal.es)

O «Dioscorides» greco-latino de Marcello Virgílio, edição 
póstuma «Apud Ioannis Soteris», Colonia, 1529 descreve 
«Inulã Campanã» em «De Inula», Cap. XXVI, p. 50: «Elenion, 
rubum Idaeum, qui uerbascu(m) Idaeum appellent: Aegyptijn 



44

lenes, Romani terminaliu(m) sive inulã Campanã ducu(n)t.», 
seguindo-se «Interpres» (Comentário): «... antiquiores Latini 
œstestatur: nullibi tamen ex Cãpania magis q aliunde ab illis 
laudatur suspicamur...».

Quadro 1 . Enula campana, Inula helenium

Em 1542 Pietro Andrea Matthioli (1501-1577) optou por 
«Dell’ Helenio. Cap. 27» e aproximou-o de «Crisanthemo», e 
de «Verbasco»: «L’Helenio, che noi Toscani chiamiamo Lella, & 
altri Enola, & Enoa, è cosa molto nota in Italia. ... onde nascono 
i fiore gialli, como quelli del Crisanthemo. Il suo seme è simile a 
quel del Verbasco, ...» («I Discorsi di M. Pietro Andrea Matthioli 
sanese, Nei sei libri Di Pedacio Dioscoride Anazarbo della Mate-
ria Medicinale», Veneza, Presso Marco Ginammi, 1645).

Em 1558 Matthiolo contesta «Amathvm»: «…quae de He-
lenio primigeneris ab eo scribunter (praeter Lusitani opinionem, 
quod hunc Plinis locum semidormiens pertransiverit)» (Pietro 
Andrea Matthioli: «Apologia Adversus Amathvm»,  Of. Eras-
miana, Vicentij Valgrisij, Venetiis, 1558, p. 16, 2ª coluna, linhas 
6-10, 1558).

Andres Laguna (1510-1560) seguidor de Matthiolo arruma 
a designação «Enula cãpana» como «nõbre Barbaro, que son 
los que se vsan por las boticas» e diz, «Del Helenio»: «Grie(go)  
ἑλἑνιον ; La(tim) Helenium, & innula. Ar(abe) Iasm, y Rasen; 
Bar(baro), Enula cãpana; Cast(elhano), Cat(alão), Por(tuguês) 
Ala, y rayz del ala herua campana; Fran(cês) Aulnee; Ita(liano) 
Enola, y l’ella, Tu(desco) Alaut». 

Depois, para Laguna, «El Helenio tiene las hojas semejan-
tes al Gordolobo, de hojas angostas: empero mas asperas, y 
mas luengas» ... «El Helenio Egyptio parece ser el que llama 
Theophrasto veleño y Aristoteles en aquel librillo de plantis, 
heleno: y dado que se diga ser planta Egyptia, me acuerdo 
que entre Napoles y Puçol vi en cierta montañuela vna yerua 
que la representaua» (Andres Laguna: Obra citada, Livro I, 
Cap. XXVII). 

Entre o «parece ser» e o «ser», entre «Gordolobo» do La-
guna (1555), «Nepenthes» e «Buglossum»  do Amato (1558), 
«para recrear el lector» transcrevo o pasticho «inulas e ervas-
cos», memória de Cápua, Inula Helenium, Helianthus, Cande-

lárias, Dedaleiras e Guaiaco após 1495, quando a Sífilis apor-
tou a Napoles, no tempo de Gonzalo Fernandez de Córdoba 
(1453-1515):

De Cápua - diz-me - podes ver o mar
Surpreendente taça d’intenso azul 
Nepenthes nas mãos d’Elena? 
Campania de desvairadas Tarantellas
Franceses coçam Sarna castelhana
Napolitanas cantam Saltarellos
Rhizotomistas Magos colhem Inulas
Avança a Sífilis, chegou o Guaiaco. 
Olha, Amato, cresce o Girasol!
Colhe Ervasco, pavios de Candeia,
E Dedaleira, que ninguém nomeia.
São coisas Simples de algum futuro
Dão vida ao Mundo, são côr e glória,
Não nos desviam desta Memória.

3 . Inula/helenium. Resumo 

71 - Século I - Lucio Juno Moderato Columella (3 a.C.-71) 
inclui «tristes inulae» em  «De re rustica», Liber X, recorda-
das João Rodrigues no «Index Dioscoridis», 1536, Phil. XXVII 
Ivditivm nostrvm: «ἑλἑνιον  nostra est Campanica Enula, a 
Columella Inula appelatur». Posteriormente, Amato Lusitano 
esquece o Columella.

90 - Dioscoridis: - ἑλἑνιον  - Os Tradutores Hermolao Bar-
baro, Jean Ruel, Matthiolo e Laguna utilizam os «Nomes» 
«Helenium» e «Helenium Aegyptivm». Em 1542, na Toscana, 
Matthiolo viu um «Helenio» que era «Lella», ou «Enola» e em 
1555, Laguna, «entre Napoles y Puçol», encontrou uma erva 
que «representava» o «Helenio Egyptio».

1529 - Marcelo Virgilio: «Dioscorides» greco-latino, «De 
Inula». Cap. XXVI recorda «Câpania magis» que lembram Má-
gicos da Média, terra de Mágicos e de Médicos condenados 
por Plínio (23-79): «Historia Natural», XXX. 

1536 – Joanne Roderico Casteli albi Lusitano: «Index Dios-
coridis, Philologia XXVII, Ivditivm nostrvm» - « ἑλἑνιον nostra 
est Campanica Enula, a Columella Inula appelatur...».

1542 – Leonhart Fuchs: «De Historia stirpium» - «De Ele-
nio. Cap. LXXXIX». «Elenium uulgo cum Latinis Enula Campa-
na» - 

1553 - Amato Lusitano: «In Dioscoridis...»: «De enula 
Campana.Enarratio 27» 

1558 - As edições lyonesas arrumam as herbáceas do 
Monte Ida em «De Verbasco», Livro IV, En. CV e acrescentam-
lhe as Dedaleiras, de Fuchs (1542). 

1753 – Inula helenium L. depois de Carolus Linnaeus: «Spe-
cies Plantarum», I e II, 1753 

1804 – Valentin Rose, o Jovem isolou a Inulina (Helenina), 
«amilose» existente nas raizes de Inula helenium Lineu.



45

Fig. 2 – «Coimbra Médica», 1890, 1894: Helenina e Digitalina 

4 . Dedaleiras de Fuchs

As «Dedaleiras» não existiam na Ásia palmilhada por 
Dioscorides. Frequentes na Peninsula Hispânica, e na Europa 
Central, chegaram à «Materia Médica» pela mão de Fuchs, e 
dos Artistas que com ele colaboraram em 1542 (De Digitali. 
Cap. CCCXLV) e 1543 (Von Fingerhütfraut. Cap. CCCXLV).

Arnoullet fez reproduzir em tamanho reduzido as gra-
vuras do livro de Fuchs e utilizou-as na redição lyonesa, 
economicamente mais acessível, da «De Historia stirpium», 
1549.  Interessado na divulgação do livro científico, Arnoul-
let reutilizou estas gravuras no «Dioscoridis», 1552 póstu-
mo, de Jean Ruell, e no «In Dioscoridis», 1558 do «ausente» 
Amato Lusitano seguindo, em ambos, a mesma ordem, 
começando em Lírio, Acoro,... Fuchs começa em Absinto.

Dedaleiras, plantas desconhecidas de Dioscorides, 
não estavam previstas nos livros de Ruell (1526) e de 
Amato (1553). Dispondo das respectivas gravuras, a Tipo-
grafia Arnoullet utilizou-as como «Verbascum 3» e «Ver-
bascum 4» (Dedaleiras) nos livros de Ruell (1552) e de 
Amato (1558), ao lado de Candelárias que rotulou como 
«Verbascum 1» e «Verbascum 2». «Verbascos» 1 e 2, em 
Fuchs, ilustravam «De Phlomo. Cap. CCCXXVII».

Graças a Arnoullet as católicas «Candelárias», que eram 
«Verbascos», «uerbascum Idæum», herbáceas anónimas do 
mítico Monte Ida junto à Tróia Homérica, «florinhas secas» 
que ardiam nas lâmpadas dos Sacrários, são colocadas a par 
de «Dedos de luva» (Fingerhütfraut) protestantes.

Curiosamente «Verbascvm 4» é a única figura «em es-
pelho» em relação ao original, talvez a forma encontrada 
pelo desenhador Clement Boussy para criticar um dese-
nho que lhe pareceu «em espelho», Gravuras 513 e 514 de 
Fuchs, caso único nestas obras. Os desenhos originais de 
Basileia (1542) eram de Albrecht Mayer (1510-1561), as 
gravuras de Veit Rudolf Speckle (1505-1550) e as aguadas 
de Heinrich Fullmaurer (1520-1552).

1542 – L. Fuchs - «DE PHLOMO. Cap. CCCXXVIII (328) 
– NOMINA – flomoV Græce, Verbascu(m) Latinè, officinis 

Tapsus barbatus dicitur. Su(n)t qui Cãdelã regis, Cãdela-
riã, Lanariãq, nominent. ... Phlomon autem hauddubiè 
dixeru(n)t græci, quòd caulibus eius adipe, seno, vel ali-
quo pingui illitis, nonnulli pro lucernis vtantvr.» (L. Fuchs: 
«Historia stirpium», Iacobi Gazelli, Paris, 1543, p. 344).

1543 – L. Fuchs: - «Von Wulltraut. Cap. CCCXXVIII. - ... 
Griechen, Phlomos/ zü Latein Verbascum / Candela regis / 
Candelaria vnnd Lanaria. In den Apotecten Tapsus barba-
tus. ...» (L. Fuchs: New Kreüterbuch, Basell, 1543). 

1553 – Amato: - «De Verbasco: «Græce, jlomoV; La-
tine, phlomos; uerbascum; thapsus barbatus; Hispanice, 
uerbasco; Italice, tasso barbasso; Germanice, uuilkraut» 
(Amato Lusitano: In Dioscoridis, Gualtiero Scoto, Vene-
tiis, 1553, Liber IV, Enarratio CV, p. 427).

1558 – Amato: - «De Verbasco»: «Græce, jlomoV;  
Latinè, phlomos; verbascum; Offici(na de Boticário) 
thapsus barbatus: Hispanicè, verbasco; Italicè, tasso bar-
basso; Gallicè, mollaine ou bouillon blanc; Germanicè, 
vvullkraut» » (Amato Lusitano: In Dioscoridis, Lyon, 1558, 
Liber IV, Enarratio CV).

Fig. 3 – Fuchs. Candelarias 

1542 – L. Fuchs - «DE DIGITALI. Cap. CCCXLIII (343) – 
NOMINA – Quod appellatione tum græca tum latina her-
ba hæc hodie destituta sit, nulla alia de causa factu(m) 
existimamus, quàm quòd veteribus incognita fuerit. Nos 
pulchritudine eius illecti, anwnimon esse diutus non su-
mus passi. Appellauimus autem Digitalem, alludentes ad 
germanicam nomenclaturam Fingerhut/ sic enim Ger-
mani hanc stirpem nominant, à florum similtudine quae 
digitale pulchrè referunt ac exprimunt. Hac appellatio 
ne vtemur, donec nos vel alij meliorem invenerint» (L. 
Fuchs: «Historia stirpium», Iacobi Gazelli, Paris, 1543, p. 
361). Neste Capítulo, «De Digitali», Fuchs descreve pela 
primeira vez, nomeia, e mostra imagens de duas novas 
entradas na «Materia Medica», actualmente Digitalis 
Purpurea L. e Digitalis grandiflora Mill. 

«New Kreüterbuch», 1543 regista as respectivas desig-
nações populares em lingua alemã: «Von Fingerhütfraut. 
CCCXLV», «Brauner Fingerhüt» e «Seeler Fingerhü



46

Fig. 4 – Fuchs. Dedaleiras 

5 . Balthazar Arnoullet

Balthazar Arnoullet (1517-1556), divulgador de Leon-
hart Fuchs (1549), de Jean Ruel (1552) e de Amato Lusitano 
(1558) foi o editor secreto da «Christianismi Restitutio», 1553 
de M.S.V., iniciais de Miguel Servet de Villanueva de Sigena 
(1511-1553), médico, teólogo, (re)descobridor da Circulação 
pulmonar, - descrita por Ibn an-Nafis Ala ad-Din Abu-l-Asan 
Ali ibn Abi-l-Hazam al-Qurasi (1210-1288), - acontecimento 
desconhecido na Europa antes de 1935 (M. Meyerhof: «Ibn 
an-Nafis (XIIIth cent.) and his theory of lesser circulation». 
Isis 23 : 100-120, 1935).

Trabalhando com o Tipografo Jean Barbou (1489-1543) e 
filhas, Arnoullet casou em 1541 com Denise Barbou e apoiou 
o casamento da cunhada Jacquette Barbou com Guillaume 
Guéroult. 

Em 1549 Arnoullet reeditou L. Fuchs: «De historia stirpi-
um», Isingrin, Basileia, 1542. Para que as edições Lyonesas, 
formato económico, «livro de bolso», tivessem o maior im-
pacto, Arnoullet contratou o gravador parisience Clement 
Boussy que realizou cópias de gravuras em tamanho redu-
zido (6,5 cm) a partir dos 515 desenhos (12cm) de Basileia. 

O contrato de Boussy, datado de 24 de Fevereiro de 
1547, merece atenção:

«Balthazar Arnoullet, maitre imprimeur, traite avec 
Clement Boussy, tailleur d’hystoires de Paris, demeurant a 
Lyon, pour la gravure des figures destinees a l’illustration 
du Fuschius herbier et s’engage a lui fournir, outre son en-
tretien, logement, et vivre, deux ecus d’or sol par mois, et 
a la fin de son travail une paire de chausses de la valeur de 
deux ecus sol.» ((Claude Cusonnet, not. reg. 1547 A.N. Co-
tado por BAUDRIER, Henri, Bibliographie lyonnaise: recher-
ches sur les imprimeurs, libraires, relieurs et fondeurs de lettres 
de Lyon au XVIe siecle, ed. J. Baudrier (cont. por H. de Ter-
rebasse), Lyon, Auguste Brun (depois Brossier), 1895-1921, 
tome X, p.107, citados por Ariane Lepilliet: «Le De Historia 
Stirpium de Leonhart Fuchs : histoire d’un succès éditorial 
(1542-1560)», Tese, Lyon, 2012)).

Em 1551 Arnoullet e o cunhado Guéroult instalam-se em 
Vienne e em 3 de Janeiro de 1553 publicaram «Christianismi 
Restitutio», de M. S. V.. 

Miguel Servet e Arnoullet foram presos. Servet fugiu em 
7 de Abril de 1553. Julgado à revelia, condenado à fogueira 
pelos católicos, ardeu em efígie. Preso em Genève, julgado 
por Calvino, ardeu numa fogueira calvinista, em 27 de Outu-
bro de 1553. Violência da prisão, perseguições e fim trágico de 
Miguel Servet destruiram a Saúde e provocaram a morte de 
Arnoullet, em 1556. Para sobreviver, Denise Barbou, viúva Ar-
noullet, viu-se obrigada a partilhar edições em parceria com 
Thibaud Payen, Guillaume Rouille e Mathieu Bonhomme. 

O «In Dioscoridis», Lyon, 1558 de Amato Lusitano saíu 
em quatro edições simultâneas, diferentes apenas nas fol-
has do rosto, com o mesmo Colofão: «Lugduni, Excudebat 
Vidua Balthazaris Arnolleti». Alguns exemplares receberam 
um fascículo com 30 «Chalcographvs» de Dalechamps, so-
bra do livro de Ruel (1522).

6 .  Digitalina

Os «Preparados digitálicos» chegaram às Farmacopeias 
de Paris e Londres em 1721 e entraram na prática clínica com 
William Withering (1741-1799): «An Account of the Foxglove, 
and some of its Medical Uses», Birmingham, 1785. 

O princípio activo da «Digitalis» é a «Digitalina», obtida 
em 1843 por Eugène Homolle (1808-1883) e Thèodore Au-
guste Quevene (1805-1855). O Farmaceutico Claude-Adol-
phe Nativelle (1812-1889) obteve «Digitalina» purificada, 
em 1872. Seguiram-se os Glicosidos cardiotónicos (Digoxi-
na, Lanatosido C, Digitoxina).

Fig. 5 - Fuchs. Withering. Nativelle 

Celebre por Girasois (1888) que lembram «Ínulas», o 
pintor Vincent van Gogh (1853-1890) retratou o médico 
Paul-Ferdinand Gachet (1828-1909) com um ramo de 
Dedaleiras (1890). Num esboço prévio, as flores-dedais 
representam «corações» que talvez homenageiem Nati-
velle, falecido no ano anterior.

Fig. 6 - Van Gogh.

 As primeiras representações portuguesas de Dedaleiras 



47///////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////// /////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////

são de Josepha de Ayala Cabrera y Figuera, Josefa de Óbi-
dos (1630-1684), dois óleos (c.1676) no Museu Nacional de 
Arte Antiga, Lisboa. 

Fig.6 - Josefa de Obidos. 

«Josepha Ayalla. Obidos. 1653» desenhou a «Insignia Da 
Vniuersidade (de Coimbra) na Forma do Estatuto...»  por 12 
000 reis, recebidos por seu pai, dificilmente comparável com 
a folha de rosto dos «Estatutos», de 1563, aberta por Inácio 
da Fonseca por 2 000 reis (Anibal Pinto de Castro: «Estatu-
tos da Universidade de Coimbra (1653)», 1987, p. X-XI).

Fig. 7 – Muller. Dedaleiras. Fac. Med. Coimbra 

 O «Herbario» da Faculdade de Medicina de Coim-
bra, organizado em 1882 pelo Jardineiro Chefe do Jar-
dim Botânico Adolfo Frederico Moller (1842-1920), a 
pedido do professor de Matéria médica Dr. Júlio de 
Sande de Sacadura Botte (1838-1899), com o apoio 
do Professor de Botânica médica Dr. Júlio Henriques 
(1838-1928), possui cinco variedades de «Dedaleiras» 
colhidas por A. F. Moller, pelo Barão F.D. Muller e 
por K. Keck. A. F. Moller escreveu um «Catalogo das 
plantas medicinais que habitam no continente portu-
guês», Coimbra, Imprensa da Universidade, 1878.

Notas:
1 . «MESUE»: «Omnia opera Diui Joãnis Mesue cu expositione Mondini 
...»,  «Impressa Uenetijs per Bonetum Locatellum Bergomenem pridie 
kalendas aprilis», 1495 (Este incunábulo, que pertenceu a «Santa Cruz», 
guarda dois apontamentos que resumem ambas as Histórias, da Livra-
ria do Mosteiro, e da Faculdade: «Da Botica de S.X. / 1718» e «NB. Hoje 
do Deposito do Coll. das Artes / doado à Universidade pelo Sr. D. Pedro 
IV. / de mui Saudosa Memoria – An. 1842».
2 . AMATO-LUSITANO: «In Dioscoridis Anazarbei de medica materia libros 
quinque Amati Lusitani Doctoris Medici ac Philosophi Celeberrimi enarra-
tiones eruditissimæ. Accesserunt huic operi prater Correctiones Lemma-
tum, etiam Adnotationes R. Constantins, Necnom simplicium picture ex 
Leonharts  Fuchsio Iacobo Dalechampio, atque alijs. Lvgdvni, Apvd Viduam 
Balthazaris Arnoleti. 1558». Pertenceu a «S.ta Cruz de Coimbra»
3 . BARBARUS, Hermolaus: «Dioscorides», Colonia, «Apud Ioannis 
Soteris», Colonia, 1530 (Encadernado juntamente com o Dioscorides 

greco-latino de M. Virgilio, 1529; a portada apresenta o escudo do Ti-
pografo com um anjo, cinco letras, estrela de cinco pontas de vertice 
inferior e a legenda: SYMBOLVM SANITATIS).
4 . BRASAVOLA, António Musa: «Examen omnivm simplicicvm me-
dicamentorvm», Joannes Pullonus alias de Trin, Lvgdvni (Lyon), 1544 
(«Santa Cruz»).
5 . BRAVO, Joannes (Chamisso): «DE medendis corporis malis per ma-
nualem operationem», Emmanuelis Araujo, Coimbra, 1605
6 . CAULIACO, Guido: «Cyrurgia Guidonis de Cauliaco», «De balneis 
Porectanis», De Cyrurgia Bruri», «Theodorici», «Rolandini», «Rogerj», 
«Lanfranci», «Bertapalie», «Iesu Ihali de oculis» & «Canamusali de bal-
dac de oculis», «Apud Gregorius de Gregorius», Veneza, 1513
7 . LAGUNA, Andres: «Pedacio Dioscorides Anazarbeo, de la materia 
medicinal», Salamanca, Mathias Gast., 1566
8 . LAGUNA, Andres: «Pedacio Dioscorides Anazarbeo, de la materia 
medicinal», Salamanca, Cornelio Bonardo, 1586, «Expurgado por Gero-
nimo Garcia calif.or» («Santa Cruz»).
9 . PARÉ, Ambroise: «Opera chirvrgi», ed. Jacobi Gvillemeav, Iacobvm 
Dvpvys, Paris, 1582 («Santa Cruz»)
10 . RIBERA, Francisco Suarez de: «Pedacio Dioscorides Anazarbeo 
Anotado por el Doctor Laguna», 2 volumes, En Madrid, En la Imprenta 
de Domingo Fernandez de Arrojo, 1733 («Santa Cruz»)
11 . SANTO-ANTÓNIO, Dom Caietano de: «Pharmacopea Lusitana», 
Joam Antunes, Coimbra, 1704 (contém a lista alfabetica de 109 autores 
de livros que, muito provàvelmente, existiam na Botica do Mosteiro). 
12. VESAL, Andres: «Epitome», ed. Herman Boerhaave e Bernhard Sieg-
fried Albinus, Joannem du Vivie e Joan. & Herman Verbeek, «Lugdunum 
Batavorum» (Leiden), 1725 («Santa Cruz»/ Instituto de Anatomia)
13 . VESAL, Andres: «Fabrica», ed. Herman Boerhaave e Bernhard Sie-
gfried Albinus, Joannem du Vivie e Joan. & Herman Verbeek, «Lugdu-
num Batavorum» (Leiden), 1725 («Santa Cruz»/ Instituto de Anatomia) 
14 . VIRGILIUS, Marcellus: «Pedacii Dioscoridae», Colonia, «Apud Ioan-
nis Soteris», 1529 (encadernado juntamente com o Hermolaus Barba-
rus, 1530)

Bibliografia:
Este apontamento pretende chamar a atenção para livros de Medicina 
citados por Amato Lusitano que também existiam em Colégios Univer-
sitários de Coimbra.
Em 1540-44 a Faculdade de Medicina, instalada no Mosteiro de Santa 
Cruz, teve como professores Tomaz Rodrigues da Veiga, António Luis e 
Luis Nunes, companheiros de Amato Lusitano na Universidade de Sala-
manca onde concluíram os bacharelatos em 4 de Abril de 1533 (Tomaz 
Rodríguez), 14 de Agosto de 1532 (Antonio Luis) e 13 de Abril de 1532 
(Luis Núñez), respectivamente. Juan Rodríguez concluíra o Bacharelato 
em 19 de Março de 1532, «presentibus testibus Ludovico Nunez» (Teresa 
Santander: «Escolares Medicos en Salamanca (Siglo XVI)», 1984). 
Valioso Património em risco de perder-se, disperso pelas Bibliotecas 
Distrital de Évora, Distrital do Porto, Faculdade de Medicina de Coimbra 
e Alfarrabistas, estes velhos Livros, em particular os de 1540-1544 que 
pertenceram ao Mosteiro de Santa Cruz, contribuíram para a educação 
de sucessivas gerações de professores, estudantes e médicos. Mere-
cem ser preservados. 
Além destes livros, utilizei informação disponibilizada em amatolusita-
no.web.ua.pt 
Existe um «Catalogo da Livraria do Mosteiro de Santa Cruz de Coim-
bra» elaborado pelo Cónego Dom Pedro da Encarnação, encarregado 
da Livraria entre 1748 e 1777, que deixou para futura oportunidade a 
«Livraria da Botica do Mosteiro» (TEIXEIRA-DE-CARVALHO, Joaquim 
Martins (Quim Martins, 1861-1921): «A livraria do Mosteiro de Santa 
Cruz de Coimbra. Estudo dos seus catálogos, livros de música e coro, in-
cunábulos, raridades bibliográficas, ex-libris e curiosidades históricas», 
Universidade de Coimbra, 1921). 
Feliciano Augusto da Cunha Guimarães (1885-1959) organizou «Catálo-
gos dos livros dos séculos XV, XVI, XVII e XVIII existentes na Biblioteca 
Central da Faculdade de Medicina de Coimbra (B.C.F.M.C.)», 1985, re-
edição da B.C.F.M.C. a necessitar actualização que não esqueça livros 
dispersos pelas Bibliotecas de Institutos, Serviços e Laboratórios da 
Faculdade, nomeadamente Anatomia.

* Faculdade de Medicina da Universidade de Coimbra

Trabalho incluído no projecto de investigação «Dioscori-
des e o Humanismo Português: os Comentários de Ama-
to Lusitano», Projecto FCOMP-01-0124-FEDER-009102 





49

//////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////

O VINHO NAs CurAs mEDICINAIs 
DE  AmATO LusITANO

Albano Mendes de Matos*

Introduçâo

O vinho é uma bebida prodigiosa nas festividades. 
Branco, tinto, rosé, abafado, generoso, mais gradua-
do, menos graduado, verde, maduro, leve, encorpado, 
mesmo «americano», espumante, carrascão, tépido 
no Inverno, fresco no Verão, a aliciar as narinas, a bor-
bulhar na boca, a descer deleitosamente pela gargan-
ta, capitoso, a levar alegrias ao espírito, ou a excessos 
com o seu uso imoderado.

Por certo, que a videira é contemporânea do pri-
meiro homem. Talvez já existisse antes da humaniza-
ção. A vinificação é arte do engenho humano. O fabri-
co do vinho, como acto cultural, implica a existência 
de um grau civilizacional.

Depois do dilúvio, Noé, como agricultor, plantou 
vinha e provou vinho (Génesis, 9-20,21), que se torna 
bebida bíblica, recomendada no Velho Testamento (4 
Reis, 18-31), como também no Novo (Primeira Epísto-
la de São Paulo a Timóteo, 5 5-23). No Cristianismo, o 
vinho é sagrado bebida religiosa, como Espécie Euca-
rística ou Comida Eucarística, ao lado do pão.

O culto do vinho espalha-se pelo mundo. Alguns 
povos erguem-no como génio ou deus da saúde, 
da força, da alegria e do prazer. A mitologia grega 
consagra-lhe uma divindade, Diónysos, enquanto os 
romanos lhe consagram o deus Baccho. Os poetas 
cantam-no, Anacreonte na Grécia, Virgílio, Ovídio e 
Horácio em Roma. No Egipto, Nonnos de Hanópolis 
dedica-lhe um poema épico. Plutarco diz: “o bebedor 
de vinho, posto a falar, diz as verdades”.

Em muitas das suas adegas, os frades tinham a 
seguinte inscrição: “O vinho é a muleta dos velhos, 
a bengala dos moços, o apisto dos enfermos, as có-
cegas dos tristes, a gaita dos alegres, a esmola dos 
pobres”.

Em Portugal, país produtor de excelentes castas 
vinícolas, as virtudes dos vinhos, a doçura e beleza 
das uvas e as fainas das vindimas, nos lagares e nas 
adegas, inspiraram o lirismo tradicional popular, com 
inúmeras composições poéticas. Canta o povo:

....

Uvas pretas, Padres-nossos,

As brancas, Avé Marias,

Rosário tão saboroso

Rezava-o todos os dias.

.......

Dá-me uma pinga de vinho,

Água não a posso ver;

Na água criam-se salgueiros,

Tenho medo de morrer.

Afirmavam, alguns médicos antigos que o vinho era 
um remédio para tudo, entrando nos preparados para 
muitas doenças. Rabelais, médico e literato francês, do 
século XVI, faz a apologia do vinho no romance Gargân-
tua e Pantagruel.

Um médico grego, Asclepiades, afirmava: “O poder 
dos deuses iguala a custo a utilidade do vinho”. São Pau-
lo, num sacrossanto conselho, talvez, como afirmação do 
uso terapêutico do sumo da uva, proclamava: “Não be-
bas mais água só, mas usa um pouco de vinho, por causa 
do teu estômago e das tuas frequentes enfermidades” 
(cap. 5-23).

Em Portugal, estando doente a Rainha D. Isabel de 
Aragão, em Alenquer, abalizados médicos receitam-lhe 
“que ela bebesse vinho… para cobrar a saúde”.

Em Alcaide, Fundão, ainda, nos finais do século XX, 
na farmacopeia tradicinal, para cura de maleitas, recei-
tavam preparados de cebolas albarrãs com vinho branco.

O Vinho das Uvas nas curas de Amato Lusitano

Na linha de médicos da antiguidade, Amato Lusitano 
também utilizou as propriedades do vinho na preparação 
dos remédios, para cura das mazelas do homem, como 
exemplifica nas suas Curas Medicinais, como febres, 
pleurites, tumores, chagas, catarros, catalepsias, luxa-
ções, ferimentos, pisaduras, cólicas, artrites, falta de leite 
para amamentação, disenterias, dor de dentes, acelera-
ção de partos, anginas, herpes, erisipelas, palpitações do 
coração, lombrigas, hemorroidas.



50

Por exemplo:
Para cura de uma rapariga que foi mordida por uma 

víbora, depois de alguns tratamentos, ao quarto dia foi 
aplicado sobre a ferida, durante quatro dias, um prepara-
do com esterco de cabra diluído em vinho, pó de nardos, 
de louro e eufórbio, aquecido e envolvido por um pano. 
(Cura 1, I Centúria)

No tratamento de febre quartã, num homem de 34 
anos, foi-lhe dado a beber um xarope preparado com flor 
de orégãos e vinho branco. (Cura VIII, I Centúria)

Uma mulher italiana, depois de sofrer de uma quar-
tã e de grande contracção do baço, bebeu muita água e 
vinho, contraiu hidropisia e caiu em ascite, ficando com 
o ventre muito inchado. Para a cura, Amato receitou um 
preparado com turbite, gengibre, cevada e açúcar, mistu-
rados com vinho, para tomar 3 a 4 vezes ao dia, e, antes 
da ceia, beber vinho generoso. (CuraXXX, I Centúria)

Dois doentes com quartãs, além da medicação ne-
cessária, beberam vinho com abundância. Um morreu o 
outro foi curado. (Cura XLII, II Centúria)

Para expulsar uma quartã, Amato mandou ao pa-
ciente engolir cinco grãos de pimenta, no momento do 
calafrio, provocado pela quartã, com um pouco de vinho 
generoso. (Cura XCVII, II Centúria)

Um rapaz, que sofreu de febre pútrida contínua, com 
delírio, depois de ter sido submetido a vários tratamen-
tos e efectuada uma sangria, ao décimo-terceiro dia, de-
ram-lhe a cheirar um bom vinho, cujo aroma o deleitava, 
melhorando. (Cura LXXXI, III Centúria)

Para cura de febre nocturna, suave e lenta, e também 
febre terçã, foi preparado um remédio com pó de rosas 
vermelhas, noz-moscada, cravo-da-índia, cálamo aro-
mático e galha moscada, tudo misturado numa bolsinha, 
que, borrifada com vinho quente, foi aplicada à abertura 
do estômago do doente. (CuraXCV, III Centúria)

A um homem de 60 anos, que sofria de febre contí-
nua com dor em volta das falsas costelas, Amato Lusita-
no, entre outros preparados, mandou que bebesse vinho 
branco frio, o que amainou a dor. (Cura XXVII, I Centúria)

Para cura de uma falsa pleurite, de que uma rapariga 
padecia, Amato fez-lhe duas sangrias e aplicou, sobre o 
local da dor, um preparado de absinto e vinho tinto. (Cura 
XIII, I Centúria)

No tratamento de um músico do Vaticano, com tumor 
cirroso transformado em chaga, foi-lhe feita uma incisão 
entre a primeira e a segunda costela falsas, introduzindo, 
pelo orifício, um lavacro quente preparado com cevada, 
lentilhas, favas, mirtilos, rosas vermelhas, incenso, mirra, 
aloés e vinho tinto. (Cura LXXXII, II Centúria)

Uma mulher teve um aborto de uma menina e não 
saíram as secundinas, ficando o ventre avolumado como 
antes. Entre outros remédios, Amato receitou-lhe a in-

gestão de mirra e açafrão em vinho. No dia seguinte, deu 
à luz outra menina e, depois, foram expulsas as secundi-
nas, com um fragmento semelhante a cabeça de galinha. 
(Cura XXVII, I Centúria)

Para cura de chaga cancerosa maligna, numa mama, 
que sofreu a mulher de Sebastião Pinto, Amato man-
dou fazer dieta comendo coentros, peras envolvidas em 
açúcar e vinho de passas. Para aplicação sobre a mama, 
como tópico calmante, um ceroto com vinho branco. 
(Cura XXXI, I Centúria)

A uma mulher, com ataque de cólera e dores fortes, 
Amato receitou o seguinte preparado, por fervedura e fil-
tragem, com guaiaco, hissope, poejo, endro e vinho, para 
beber durante o dia e às refeições. (CuraXXXII, I Centúria)

Para curar uma mulher de Ragusa, que sofria de ero-
são do estômago, catarro da cabeça, tosse seca e forte, 
foi preparado um decoto com tartaruga dos bosques co-
zida, sem a concha e depois lavada com vinho. (Cura XCII, 
I Centúria)

Mulher que sofria de procidência ou saída do ânus - he-
morróidas do assento -, além de tratamento com emplas-
tro de goma, incenso, sumagre, rosas vermelhas, casca de 
romã, flores de romã e gilbardeira, foi prescrita a lavagem 
do ânus com vinho quente. (Cura XCIII, I Centúria)

A um rapaz com catalepsia, por congelação, Amato 
prescreveu a ingestão de vinho tinto ou qualquer outro, 
depois de tomar um remédio preparado com cinamono, pi-
menta, noz-moscada e cravo de índia. (Cura XIV, II Centúria)

Para ejaculação de sémen, Amato receitou um elec-
tuário, com diversos produtos, bebendo, por cima, um 
pouco de vinho generoso. (Cura LXXXI, II Centúria)

No tratamento de luxação e ferimento, por queda, 
de um garoto, foi-lhe dado a beber um preparado com 
ruibarbo, acerbo, ruiva-dos-tintureiros, tudo moído e 
misturado com vinho estíptico. Sobre o local da luxação, 
foi colocado um pano molhado em vinho estíptico, bem 
quente, levemente espremido. (Cura IX, III Centúria)

Pisaduras causadas por, queda, que um espanhol so-
freu, foi este embrulhado com um pano embebido com 
vinho, com substâncias estípticas, e espermido à mão. 
Com o pano e envolvê-lo, suando, foi curado en três dias. 
(Cura X, III Centúria)

Na cura de cólica, que atacou um nobre romano, foi 
utilizado um remédio com excrementos de lobo, rduzi-
dos a pó fino, deitados em vinho generoso que, aquecido, 
o paciente bebeu, ficando curado. (Cura XII, III Centúria)

Para sarar dor de cólica com cólera mórbus, foi prepa-
rado um medicamento em cuja composição entrou vinho 
generoso. (Cura XXX, III Centúria)

Para cura de um homem que sofria de morbo celíaco, 
caquexia e atrofia, foi feito um remédio com rapôntico, 
moído de forma grosseira, raíz de aipo, macerados em 



51

vinho branco, até consumir uma terça parte. Depois de 
coado o remédio, o homem bebeu seis onças em jejum 
e, depois, uma onça a pouco e pouco. Na segunda sema-
na, bebeu também à noite. Ao mesmno tempo que bebia 
o preparado, eram-lhe aplicadas fricçõdes secas. (Cura 
LXXXVII, III Centúria)

Uma artrite, foi curada com um bolo purgativo, que 
foi ingerido pelo paciente, acompanhado com vinho. 
(CuraXLV, IV Centúria)

Em cura de vermes, lombrigas, em rapaz de 4 anos, 
Amato utilizou «pós nossos» com vinho, tomados em je-
jum e um clister de leite e mel (Cura LX, IV Centúria)

Para atrair leite para os peitos, Amato mandou uma 
mulher comer ovos frescos, testículos de galo, carnes 
assadas, de galinha, de tordos, de perdis, de faisão, com 
arroz, grão-de-bico, aneto, funcho, malvas, leituga, e be-
ber vinho tinto do melhor. (Cura XCII, IV Centúria)

Uma disenteria foi sarada com uma poção de filónio ro-
mano, trociscos de bolo-de-arménia e vinho, tomada pelas 
nove da noite, para evacuar. (Cura XCIV, IV Centúria)

A uma mulher, que tinha dor de dentes, depois de 
ter morbo gálico, foi receitado que lavasse a boca, três 
a quatro vezes por dia, com soluto quente de sandáraca 
pulverizada, vinagre muito forte, vinho tinto não doce, 
tudo misturado e fervido. (Cura XXI, V Centúria)

Para aceleração de parto, foi dado a beber o remédio 
preparado com trociscos de mirra e de cravo, tudo bem 
triturado e fino. Fazer excepiente com vinho generoso e 
beber. (Cura XXXIV, V Centúria)

Contra uma dor cólica, Amato mandou fazer clister 
com aneto, camomila, parietária, arruda, semente de 
anis, óleos de aneto, arruda, camomila, manteiga fres-
ca, vinho e água, tudo fervido em panela e coado. (Cura 
XLVC, V Centúria)

Contra corrimento antigo avermelhado, em mulher, 
foi dado um remédio preparado com carnes cozidas, se-
mentes de sumagre pisadas, coentros, bolo-de-arménia, 
misturados, reduzidos a pó e diluídos em vinho tinto ás-
pero. (Cura LXVI, V Centúria)

Tratamento de menino que falava mas se tornou 
mudo, depois de ser atingido por doença terrível. Amato 
mandou derramar, pelos ouvidos do menino, o remédio 
preparado com óleo de amêndoas amargas, vinho bran-
co muito bom, mangerona e heléboro. Fazer decocção 
ao fogo até o vinho ser consumido, espremer, coar e der-
ramar um pouco pelos ouvidos, tapados com algodão. 
(Cura V, VI Centúria)

Um tumor cirroso galicano, que surgiu numa perna de 
um homem, foi aplicado, a abranger a perna, um ceroto 
de vinho de passas de uvas1, amoníaco, goma-arábica e 
sumo do sagapeno, o que amainou a dor e favoreceu a 
cura. (Cura XVI, I Centúria)

Vinho de Romãs, de Absinto e de Malvas nas curas de 
Amato Lusiano

Um rapaz, padecendo de terçã contínua, melho-
rou bebendo uma poção preparada com água, chicória, 
almeirão, borragem, azedas e vinho de romãs2. (Cura 
LXVIII, I Centúria)

Para cura a anginas, foi receitado, a um homem, um 
preparado com sumo de amoras, água de diabelha e vi-
nho de romãs, para gargarejar várias vezes por dia. (Cura 
XL, I Centúria)

Em cura de herpes, depois de aplicado cataplasma 
de tanchagem, foi preparada uma decocção com rosas, 
erva-moira e cavalinha com água suficiente. Feita a de-
cocção, filtrar e pisar os produtos, em almofariz, e juntar 
farinha de cevada e de lentilhas e vinho de romãs. (Cura 
XXXVII, II Centúria)

Para tratamento de febre maligna contínua, Amato, 
entre vários remédios, mandou beber água de cevada com 
um pouco de vinho de romãs. (Cura LXXX, III Centúria)

A um rapaz, com febre contínua maligna, depois de pur-
gado com um electuário, foi recuperado com caldos de fran-
go, mistura de cevada e pós de magaridas, devendo beber 
água fria com vinho de romãs. (Cura LXII, IV Centúria)

Para cura de erisipela oriunda do fígado, foi aplicado 
um emplastro preparado com vinho de romãs, farinha de 
cevada, sândalo branco, líquen, absinto seco e rosas ver-
melhas. (Cura XXVIII, II Centúria)

Para tratamento de debilidade do estômago, que 
acontece aos estudantes, de que um rapaz padecia, foi 
receitada uma purga de suco de leituga, mel rosado, suco 
de marmelos e vinho de absinto3. (Cura XII, II Centúria)

A rapariga com moleza, «doença de Pica», que comia 
calhaus, lã, algodão, etc, Amato receitou, entre alguns 
remédios, beber três onças de vinho de absinto, em je-
jum. (Cura LXXXVI, III Centúria)

Para tratamento de órgão sexual fraco, Amato re-
ceitou, além de pugas, comer e beber do melhor, como 
capões, galinhas, faisões, melros, tordos, frangos, pás-
saros, cabrito, peixes de escamas. Comer, ao deitar, um 
preparado com amêndoas, pinhões, suco de testículos 
de cão ou de raposo, cozidos em água, pimenta, mel, e 
beber vinho de malvas. (Cura XVIII, II Centúria)

Contra palpitações do coração, Amato receitava uma 
sangria e, depois, xarope de suco de melissa com açúcar, 
xarope de maçãs e menta, decoto de maçãs camoesas e 
vinho de malvas. (Cura XLIII, III Centúria)

Nestas breves páginas, fica demonstrado que Amato 
Lusitano utilizou a propinação do vinho, nas suas céle-
bres Curas Médicas, especialmente nos pacientes ataca-
dos por febres.



52///////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////// /////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////

1- Vinho de Passas

Preparação
Para 100 litros de água, juntar-lhe 4 quilos de passasa de 
uvas, 5 quilos de açúcar cistalizado, 100 gramas de bagas 
de zimbro, 32 gramas de coentros e 3 gramas de canela.
Deixar fermentar durante 48 horas, engarrafar e rolhar. 
Rolhas atadas com cordel.

2- Vinho de romãs

Preparação
Colocar os caroços de semente de 10 a 15 romãs, 1 quilo e 
300 gramas de açúcar em tanque de fermentação e suco 
de 10 limões. Colocar 600 gramas de grãos de cevada num 
galão de água e ferver durante 5 minutos. Coar para o tan-
que de fermentação e mexer para dissolver o açúcar. Dei-
xat fermentar durante 5 dias. Coar para jarra de fermen-
tação e tapar. Deixar assentar até ficar claro. Colocar em 
garrafas por 6 meses a 1 ano.

3- Vinho de absinto

Preparação
Macerar, durante uma semana, 
30 gramas de folhas e flores de 
absinto em 60 gramas de aguar-
dente. Adicionar 1 litro de vinho 
branco, deixar repousar durante 
10 dias e coar.

Glossário:
Acebo - Azevinho

Absinto – Planta medicinal.

Aná – Palavra que os médicos usam nas receitas, para indicarem que 
cada medimento deve entrar na mesma quantidade.

Aneto – Planta apiácea, endro, endrão, funcho bastardo.

Ascite – Hidropisia abdominal, resultante da acumulação de serosidade 
na cavidade peritonal; barriga-d’água.

Cálamo – Planta arácea purgativa.

Caquexia – Fraqueza, anemia, perda de vitalidade.

Cardomomo – Planta, cuja sementes aromáticas se empregam em farmácia.

Catalepsia – Doença nervosa que consiste numa imobilidade do corpo.

Ceroto – Unguento ou pomada, cujos proncipais ingredientes são a cera 
e o óleo.

Celíaco – Relativo ao abdómen.

Cinamono – Planta da família da caneleira.

Côndito – Nome de vários medicamentis antigos, específicos para certas 
doenças, cuja preparação os inventores mantém em segredo.

Decocção – Fervura de substâncias medicamentosas num líquido.

Decoto – Produto da decocção.

Electuário – Medicamento composto de pós e extractos vegetais mistu-
rados com mel ou açúcar.

Endro – Planta apiácea semelhante ao funcho.

Filónio – Electuário de composição muito complexa.

Galicano – Relativo a gálico, sífilis ou outra doença venérea.

Guaiaco – Planta medicinal da América do Sul; resina da planta, raspas 
de madeira.

Helébero – Planta da família das ranunculáceas, que diziam curar doen-
ças nervosas e a loucura.

Hissope, hissopo - Planta medicinal.

Lavacro – Para lavar, banho.

Panaceia – Remédio para tudo, também planta solanácea.

Quartã – Febre palúdica em que o acesso febril aparece no primeiro e 
quarto dias.

Rapôntico – Planta, espécie de ruibarbo.

Ruibarbo – Planta comestível

Sandáraca – Resina aromática de certas árvores.

Sagapeno – Planta do género Férula, que segrega uma goma resinosa fétida.

Sumagre – Planta medicinal e tintureira.

Terçã – Feber palustre em que os acessos se repetem de três em três dias.

Trocisco – Forma farmacêutica preparada com substâncias medicamen-
tosas secas e pulverizadas, que se corporizam com gomas, mucilagens, 
xaropes, etc. 

Tumor cirroso – Canceroso.

Turbite, turbito – Planta convolvulácea de raíz purgativa.

Vinho estíptico – É uma decoção feita com vinho tinto ou branco, rosas 
vermelhas, rosmaninho e cabeças de mirto, que vai ao lume em panela.

Visco – Planta parasita da Família das viscáceas.

Bibliografia:

– O Vinho na Medicina, Obra válida de Samuel Maia. SA 20816P História 
Serafica – Manuel Esperança, Bibl. Nac. Var 2511, p. 275 – 2ª col. E seg.

- Centúrias de Curas Medicinais, Vol. I e II, de Amato Lusitano, Centro 
Editor Livreiro da Ordem dos Médicos, Lisboa, 2010.

* Investigador de temas antropológicos



53

//////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////

DA TuBErCuLOsE Em AmATO LusITANO AOs 
«FErIDOs DE GuErrA POr TuBErCuLOsE» 

DO sANATórIO mILITAr DE s. FIEL 

Maria Adelaide Neto Salvado*

Vinda do fundo do tempo, a tuberculose nas suas va-
riadas formas foi o flagelo que, desde sempre, contribuiu 
para evidenciar a frágil efemeridade da vida humana. 
Doença mortal, cujas causas demoraram séculos a des-
cobrir, a tuberculose mereceu por parte da medicina da 
Antiguidade uma particular atenção.

 Hipócrates, no século IV a. C. , considerou-a como «a 
maior de todas as doenças e a mais difícil de curar», des-
creveu em pormenor os seus sintomas (tosse, inicialmen-
te fraca, ganhando intensidade com o passar do tempo, 
febre prolongada, expectoração densa e pútrida); esta-
beleceu a correlação entre a agudização da doença e as 
estações do ano: «O Outono é mau para os que padecem 
consunção» - afirmou num dos seus aforismos. Chamou-
lhe tísica e consunção, isto é, consumição, palavra que ex-
prime o estado de enfraquecimento profundo e progres-
sivo do organismo provocado pelo avanço da doença.

Galeno, no século II d. C., estabeleceu os princípios de 
tratamento que perduraram pelos séculos: repouso, em-
plastros sobre o peito para eliminar a tosse, dieta alimen-
tar cuidada. Considerava a doença como uma úlcera dos 
pulmões, por isso lhe chamou tísica ou ulceração pulmo-
nar. É essa mesma expressão com que Amato Lusitano 
a designa numa das três Curas em que, concretamente, 
se debruça sobre a tuberculose. Encontram-se elas na 
VI Centúria, que engloba as Curas ocorridas em Ragusa, 
«cidade pequena mas antiga, semelhante a Veneza, situ-
ada junto do mar Ilírico» - como, sucintamente, Amato a 
descreveu.

Apenas três casos, todos mortais: o de um jovem de 
20 anos, chamado Segundo, filho do mercador Domin-
gos Claroduvich (Cura X intitulada De tísica, isto é ulcera-
ção pulmonar), o de uma jovem que vivia na cidade de Ca-
nal, a uma certa distância de Ragusa (Cura XX, Do vómito 
de sangue, e o da esposa do cidadão ragusiano Jorge de 
Martinis, descrito na Cura XXXVI, que tem por título De 
uma mulher continuamente febril, com tosse e escarros pu-
rulentos. Breves são as considerações de Amato Lusitano 
sobre este último caso. Com brevidade descreve o estado 

do doente que sofria de uma febre contínua, tossia, lan-
çava escarros purulentos e tinha dores no peito. Prescre-
veu-lhe Amato um purgante composto de maná (nome 
dado a uma substância sólida de cor branco amarelada, 
proveniente da solidificação da seiva de duas árvores que 
cresciam na Calábria e na Sicília) e que, na farmacopeia 
antiga e medieval, era considerada como uma panaceia 
para todos os males. A doente sentiu ligeiras melhoras. 
No entanto, conta Amato, «passados dois meses consu-
mida de tísica morreu». E conclui o relato deste modo: 
«Tinha contraído a doença, segundo julgo, da mãe que 
morreu também desta doença».1

  A constatação de que a tísica era doença perigosa-
mente contagiosa ressalta desta observação de Amato. 
Reafirmação idêntica surge na Cura da jovem que vivia na 
cidade de Canal, de cujo nome Amato não nos deixou re-
gisto. No entanto, alguns dos traços físicos desta jovem e 
algumas das facetas do seu temperamento foram eterni-
zados por Amato. Assim descreveu o seu aspecto: 

«É uma jovem senhora, franzina, de pescoço alto e pei-

to estreito, tendo já morrido de tísica outra irmã e o úni-

co irmão».2

E acerca do seu temperamento considera: 

«Era uma donzela, sempre escondida, e invisível (que 

raramente se mostrava à vista de homem, de forma a 

chamar-se-lhe religiosa.»3

Seis longos meses se prolongou o tratamento prescri-
to por Amato, que tudo tentou para aliviar o sofrimento 
da jovem (sangrias, emplastros, dieta cuidada). Tudo em 
vão e, é com estas considerações, donde se desprende 
uma certa amargura, que Amato Lusitano conclui o relato 
do caso: «Passados outros dois meses veio a encontrar o 
termo da vida, esgotada até ao máximo por esta doença».

Mas são as conclusões de Amato acerca da evolução 
da tísica contraída pelo jovem Segundo, expostas na Cura 
X, que nos merecem uma maior atenção, pois elas encerram  
uma das mais contundentes críticas que Amato dirigiu aos 
seus colegas de profissão. O jovem ragusiano adoecera três 



54

meses antes da data em que Amato foi chamado para o as-
sistir. Foi-lhe contado que tudo se iniciara com a expulsão de 
sangue, depois de um ataque de tosse. Seguiu-se uma febre 
contínua que se arrastou pelo tempo. Amato encontrou o 
jovem mergulhado num grave estado de apatia e enfraque-
cimento, «tomado de marasmo», como ele próprio escre-
veu. Os sintomas da doença eram evidentes. Prontamente 
diagnosticou tísica ou ulceração dos pulmões. No entanto, 
apesar da clara evidência dos sintomas, Amato foi contradi-
to pelo médico que acompanhara o jovem desde o início da 
doença e que, apesar da febre contínua, da tosse, da expec-
toração densa e fétida, sintomas indicadores da «ulceração 
pulmonar», continuava a negar que o jovem sofresse de tal 
doença. E foi a propósito desta negação que Amato tece a 
seguinte consideração:

Tal médico, pois está necessitado de heléboro e é digno 

de ser relegado para Anticira, visto que não conhece a 

héctica, constituída em 3ª espécie, sobre a qual Galeno 

deixou escrito que era conhecida de barbeiros. E todos 

sabem que é assim.».4

A recomendação ao seu colega de heléboro e o des-
terro para Anticira evidencia como em muitas outras 
passagens da obra amatiana um profundo conhecimento 
dos mitos clássicos. Segundo o geógrafo grego Pausâ-
nias, teria sido em Anticira, uma cidade antiga situada 
numa ilha do Golfo de Corinto, que o herói grego Hera-
cles fora curado da loucura homicida que o levara a assas-
sinar a mulher e os filhos que muito amava. Loucura mo-
mentânea, provocada pela vingança de Hera que nunca 
perdoara a Heracles o seu nascimento, fruto dos amores 
de Zeus com a rainha de Tebas, Alcmena. Heracles fora 
curado em Anticira com heléboro, uma planta da família 
das liliáceas, que cresce espontânea nos sítios altos da 
ilha, em duas variedades conhecidas por heléboro negro 
e heléboro branco (veratrum album).

     

Fig. 1 - Héleboro negro e héleboro branco

Para além do mito, Dióscórides validou a importância 
do heléboro na cura da loucura. E assim descreve a plan-
ta na Matéria Médica: « (…) a planta cresce em lugares 

bastante altos e secos. E o que cresce em regiões tais se 
tem por óptima: tal é o heléboro da Anticira». Segundo 
Dióscórides, a planta que possuísse uma raiz de fibras 
carnudas, medula delgada e que tivesse sabor picante, 
continha as propriedades mais eficazes no tratamento 
da loucura.

Perante a evidência clara dos sintoma, somente um 
louco não conseguiria diagnosticar a tísica que, há lon-
gos meses, consumia o jovem Segundo, acabando por o 
conduzir à morte. Daí que do ponto de vista de Amato o 
médico que tratara o jovem no início da doença e que não 
atentara na evidência dos sintomas, deveria ser desterra-
do para Anticira.

Nos comentários a esta Cura Amato Lusitano tece al-
gumas considerações sobre o estado de espírito dos do-
entes de tísica na fase terminal da doença:

«Costumam eles, porém, morrer ainda falando, tal 

como se deu com este jovem que, por ignorância do 

médico, atingiu o seu último grau de ruína e a morte.»5

Ao longo dos séculos seguintes, por todo o mundo, 
muitos foram os que sucumbiram a esta terrível doença. 
Seria, no entanto, na 1ª metade do século XX que se as-
sistiria a um violento surto da tuberculose nos países da 
Europa Ocidental.

A Tuberculose e a I Guerra Mundial

Amanhã, logo às primeiras

Claridades d’ alvorada,

Vamos partir  pr´às trincheiras.                            

                             Levo a alma atribulada (…)

António Pires Antunes, Trovas de Flandres

A guerra de 1914-1918 abriu um campo fértil a um bru-
tal recrudescimento da tuberculose na Europa Ocidental. 
Grande parte da população dos países intervenientes na 
guerra, tanto a população civil como a população militar, 
sofreu os devastadores efeitos desta doença, que se aba-
teu indiscriminadamente sobre todos os sectores, clas-
ses e escalões etários da sociedade. E grande parte dos 
soldados que combateram heroicamente nas trincheiras 
sucumbiu nas garras da tuberculose.
Que razões estão na génese deste angustiante facto?

Um dos factores, em parte, responsável pelo surgi-
mento da doença, encontra-se num testemunho poético 
de António Pires Antunes, um jovem soldado beirão, na-
tural de Penha Garcia, povoação do concelho de Idanha-
a-Nova, que combateu nas trincheiras da Flandres. No 



55

livro intitulado Trovas de Flandres, que publicou em 1924, 
deixou-nos um testemunho poético do entrelaçar de 
emoções que enchiam e desgastavam o corpo e a alma 
dos soldados nas trincheiras.

No longo poema intitulado «Cartas IV» lê-se:

« Quando o alarme rebenta
Em ribombar de trovões,
Não sei bem como se aguenta,
(…)
O sangue que nos esquenta,
O coração aos sacões…
(…)
Rangem os dentes na boca
Num convulsivo tremor,
A  matar, toca, que toca;

Mas depois, ai meu amor,
A alma até sufoca
Em calafrios de horror,

Ao ver-se o sangue, em ribeiros
Correr por entre as florinhas
Desmaiadas, dos lameiros». 6

Segundo a opinião de vários especialistas, teria sido a 
tensão nervosa tecida pelo horror da morte, como a que 
o poema de António Pires Antunes tão claramente des-
creve, aliada à fome e à exposição às inclemências  climá-
ticas, um dos factores que, em muitos casos, conduziram 
à eclosão de uma tuberculose adormecida. A constata-
ção desta realidade levou o professor da Universidade de 
Medicina de Paris, Louis Laudouzi (1845-1917), a chamar 
aos soldados tuberculosos vindos das trincheiras «feridos 
da guerra por tuberculose». 

Na mesma linha de pensamento, Léon Bernard 
(igualmente professor da Universidade de Paris), procu-
rando causas mais a montante que justificassem o surto 
da tuberculose nas trincheiras, afirmou que a guerra foi 
mais um «reagente» que um «agente» da tuberculose. 
Segundo este médico, teriam sido as condições que ha-
viam rodeado a mobilização maciça que, sem atender, 
em muitos casos, ao estado real da saúde de muitos jo-
vens e reservistas, os lançara, já debilitados, para uma 
guerra violenta e de uma inclemente dureza.

Fossem quais fossem as causas, certo é que os solda-
dos que contraíram tuberculose nas trincheiras conta-
ram-se aos milhares.

A jornalista e romancista suíça Heléne Dufour, teste-
munha presencial da guerra, deixou-nos, sob o pseudóni-
mo de Noelle Roger, o seguinte registo:

«Nós que vimos passar esses tristes comboios de sol-

dados tuberculosos que se repatriavam, não pudemos 

esquecer nunca os seus olhos sem esperança. Enquanto 

que os amputados riam e cantavam, com toda a alegria 

do regresso, aqueles pareciam dizer-nos:- eu sei bem 

que vou morrer!»

Para estes que pagavam de um modo tão cruel o 

cumprimento do dever, e que arriscavam pagar tam-

bém com a saúde dos seus filhos não se fará nunca o 

bastante…»7

Comentando este testemunho, o médico português 
Ladislau Patrício considerou conter ele «muito de exage-
ro poético» E justifica: «Nem todo o tuberculoso está con-

denado fatalmente a morrer, por ser tuberculoso; e nem o pes-

simismo é o estado de espírito habitual do doente de peito».8

Cientes da realidade de que muitos tuberculosos po-
diam alcançar a cura, os países intervenientes na guerra 
procuraram dar resposta ao elevado número de soldados 
tuberculosos, organizando comissões de médicos para 
avaliarem o estado real dos doentes, encaminharem os 
susceptíveis de cura, e enfrentarem a propagação de 
uma doença que se revelava altamente contagiosa.

A França, sob a orientação do professor Louis Lau-
douzi, iniciara, logo em 1915, uma cruzada a favor dos 
seus soldados tuberculosos, os «feridos da guerra por tu-
berculose», como ele lhes chamava. O resultado da cam-
panha foi grandemente positivo. Sob a dependência do 
Ministério da Guerra, o governo francês promoveu a cria-
ção de 33 Hospitais Sanatórios e de 15 Estações Sanitárias. 

Seguindo o exemplo francês, o Ministro da Guerra de 
Portugal Norton de Matos (1876-1955) mandou organizar 
uma comissão de médicos para estudarem o problema 
da tuberculose dos soldados, que retornavam das cam-
panhas de África e das trincheiras da França. Essa comis-
são, designada por Comissão Central de Assistência aos 
Militares Tuberculosos (C.C.A.M.T.), presidida pelo o coro-
nel médico Júlio Lopes Cardoso 8 cuja primeira reunião 
se realizou a 12 de Outubro de 1917 no gabinete da Ins-
pecção Geral dos Serviços de Saúde do Exército), elabo-
rou um vasto programa de acção que assentava em três 
estruturas  fundamentais:

- Organização de Juntas de Selecção dos militares tu-
berculosos (J. S. M. T.). Duas dessas Juntas funcionaram 
em Lisboa, uma no Porto e outra em Coimbra.

- Criação de estabelecimentos especiais para isola-
mento e tratamento dos militares feridos de tuberculose.

- Constituição de Comissões Provinciais e Concelhias 
de assistência domiciliária, cujos fins se canalizavam para 
o auxílio económico e para o apoio clínico e higiénico 
dos soldados tuberculosos que não pudessem ser pron-
tamente internados. Para além do apoio clínico, o apoio 
económico prestado pelas Comissões traduzia-se no for-



56

necimento de leite, de roupas, e por uma contribuição 
pecuniária; por sua vez, o apoio higiénico assentava fun-
damentalmente na dádiva de escarradores e desinfec-
tantes, com o objectivo de impedir o contágio aos fami-
liares mais próximos.

Este bem alicerçado programa, que a França cumpriu 
na íntegra, falhou redondamente em Portugal - « (…)não 
passou entre nós de música celestial, recebido friamente 
com um sorriso sceptico» - escreveu Ladislau Patricio, no 
seu livro A Assistência em Portugal aos «feridos da guerra 
por tuberculose», livro onde relata, com amargura, o de-
sabar do projecto de Sanatório da Serra da Gardunha em 
que se empenhou de alma e coração. 

As razões do fracasso do projecto de auxílio em Por-
tugal são por ele apontadas do seguinte modo:

«Falhou. Falhou por indiferença, por má vontade e até – 

e principalmente – por política, por falta de solidarieda-

de do país na obra da guerra, na qual muitos quizeram 

ver mais um trabalho de engrandecimento ou de inte-

resse de determinado partido do que a manifestação 

dum sentimento nacional (…). Quem sofreu com isso 

foram aqueles que tiveram de partir, arriscando vida e 

saúde, sem que os voltaram doentes encontrassem o 

conforto, a solicitude e o amparo, reveladores da grati-

dão colectiva duma Pátria sensibilizada–o que lhes ser-

viria de certo modo de compensação.».9

A Serra da Gardunha e as condições naturais 
do sítio do Colégio de S. Fiel

O lugar de S. Fiel, antigo Casal da Pelota, na Beira Baixa,

é um sítio ermo, desafogado e tranquilo …

Ladislau Patricio

Licenciado em medicina pela Universidade de Coim-
bra, poeta, dramaturgo e divulgador científico, Ladislau 
Patrício desempenharia um relevante papel no apoio e 
tratamento dos soldados tuberculosos regressados das 
trincheiras. Foi este médico escolhido pela Comissão Cen-
tral de Assistência aos Militares Tuberculosos para instalar 
e dirigir um Hospital-Sanatório no extinto Colégio de S. 
Fiel, que os jesuítas haviam fundado, em 1854, no Lou-
riçal do Campo, aqui bem perto de Castelo Branco. Este 
Colégio, com um corpo docente esclarecido e de eleva-
do nível científico, tornar-se-ia num pólo dinamizador da 
cultura e da ciência no interior beirão e num centro edu-
cacional de valor indiscutível. Aqui estudou Egas Moniz, 
o prémio Nobel da Medicina. 

Fig. 2 - Com a Gardunha coberta de neve, vista geral de S. Fiel em 1917. 

O Sanatório foi instalado na parte velha do Colégio, (a mais baixa) cuja 

frontaria é toda visível. À esquerda, em primeiro plano, o antigo hotel do 

Colégio. Nele foi instalada uma enfermaria.

Em 1902, por iniciativa do padre Carlos Zimmerman, 
havia sido instalado no Colégio um observatório comple-
to de meteorologia, cuja inclusão na lista de observató-
rios oficiais, à data existentes em Portugal, nos dá a me-
dida do reconhecimento do nível e rigor das observações 
aí realizadas. O envio mensal dos registos realizados em 
S. Fiel para o Observatório Central do Infante D. Luís, em 
Lisboa, possibilitava um conjunto de importantes dados 
sobre as condições climáticas do interior da Beira e a sua 
comparação com os dados recolhidos na estação da Ser-
ra da Estrela.

Foram as rigorosas e fidedignas observações meteo-
rológicas realizadas, entre 1902 e 1909, pelo padre Carlos 
Zimmerman que permitiram, em 1917, a inclusão do sí-
tio de S. Fiel na categoria dos «climas tónicos levemen-
te excitantes», segundo a classificação da Castaigne e 
Gouroud, baseada na acção fisiológica do clima sobre o 
organismo. 

Segundo esta classificação, os climas dividiam-se em 
três categorias: Climas muitos excitantes (climas entre os 
1.000 e 1.800 metros e climas marítimos (lugares à beira 
mar); Climas levemente excitantes (estações de altitude 
média entre 400 e 800 metros); Climas sedativos ou cal-
mantes, (os dos locais onde a ausência de ventos produ-
zia uma acção sedativa sobre o organismo).

No caso concreto do sítio de S. Fiel, às excelentes con-
dições atmosféricas juntava-se uma favorável altitude, 
de certo modo um importante factor influenciador des-
sas condições. A localização do Colégio a meia encosta 
da Gardunha, a uma cota de 516 metros, permitiu atribuir 
ao antigo Colégio dos jesuítas a categoria de estação in-
termediária de cura, dada pela classificação de Regnard, 
cuja classificação obedecia aos seguintes parâmetros: 
Estações de altitude entre 1200 e 1800 metros; Altas es-
tações entre 1800 e 2.600 metros; Estações intermédias 
entre a montanha e a planície, abaixo dos 1.200 metros. 



57

Ladislau Patrício referiu deste modo as notáveis con-
dições naturais do sítio de S. Fiel:

«O isolamento, o moderada altitude, a tranquilidade, a 

pureza do ar, os seus vastos horizontes infinitos, a pre-

ciosa qualidade das suas águas potáveis, embora pouco 

mineralizadas, e a natureza da sua vegetação – dão ao 

sítio fóros especiais de estação de cura».10

A ideia da instalação de um Sanatório na Serra da Gar-
dunha não era nova. Sob o título «Interesses Regionais», o 
jornal Notícias da Beira, que se publicava em Castelo Branco 
no início do século XX, noticia no seu número de 27 de De-
zembro de 1914 que, durante a segunda quinzena de Janeiro 
de 1915, a serra da Gardunha seria visitada por uma missão 
de três médicos especialistas em doenças pulmonares afim 
de avaliarem a existência de condições que possibilitassem 
a instalação aí de um sanatório que satisfizesse todos os re-
quisitos exigidos pela ciência. O edifício a construir deveria 
albergar 300 doentes. A ideia acarinhada e incentivada pelo 
capitão Pina Lopes, grande regionalista, notável e empe-
nhado parlamentar na defesa do desenvolvimento da Beira, 
ressalta na última parte da notícia, onde se lê: 

« (…) se tomarmos em linha de conta o que é uso pagar-

se em estabelecimentos desta natureza, fácil será reco-

nhecermos as vantagens que tal construção trará para 

a região.»

O projecto da construção de um edifício de raiz nun-
ca chegaria a ser concretizado, mas, quando em 1917 o 
retorno de elevado número de soldados tuberculosos se 
tornou um problema preocupante, a serra da Gardunha 
voltou a ser encarada como sítio privilegiado para a ins-
talação de um sanatório. E o antigo Colégio de S. Fiel, em 
Louriçal do Campo, extinto pelos ventos anticlericais da I 
República, perfilava-se, em 1917, como um local de gran-
des e desaproveitadas potencialidades. A essa circuns-
tância se refere Ladislau Patricio nos seguintes termos:

«Aproveitou-se para Sanatório o sítio de S. Fiel por ali 

existir, abandonado, um edifício espaçoso e por nada 

se opor, nenhuma contra-indicação formal de ordem 

climatológica, a esse aproveitamento.»11 

Com sabedoria Ladislau Patrício organizou a adapta-
ção do edifício às funções de Sanatório, dividindo-o em 
três zonas:

1ª - Quartos de doentes, uma enfermaria (com a lota-
ção para nove camas),  sala de convívio para leitura e jogos.

2ª - Serviços gerais: consultório, sala de espera, gabi-
nete de análises, farmácia e gabinete de radiologia.

3ª - Quartel e caserna de diligências, com uma força 
de 40 homens sob o comando de um oficial encarregado 
da vigilância no exterior do edifício e da sua vasta área 
envolvente.

Fig. 3 - Enfermaria

Fig. 4 - Quarto individual

Fig. 5 - Refeitório

Mas não apenas na adaptação do edifício se empe-
nhou Ladislau Patrício. Assim:

- organizou o Quadro de Pessoal, composto por três 
médicos (incluindo o director); quatro enfermeiros (dois 
sargentos e dois cabos); e várias praças, como serventes;

- estabeleceu as regras de admissão dos doentes, 
dividindo-os em duas categorias (contagiosos e não con-
tagiosos) que alojou em pisos diferentes;

- impôs regras na admissão dos doentes e no quoti-
diano do Sanatório (quatro refeições diárias, registos diá-
rios da febre, inspecções quinzenais).

A dieta alimentar diversificada compunha-se de ra-
ções de carne, peixe, legumes, massas, repartidas por 
quatro refeições diárias (pequeno almoço, almoço, lanche 



58

e jantar), era confeccionada com rigorosas condições de 
higiene. Conta Ladislau Patricio que um dos doentes in-
ternados, curiosamente um alemão chamado Frederico 
Schroeder (único doente de quem registou o nome) havia 
engordado 21 quilos nos três primeiros meses de interna-
mento. E interroga com amarga ironia: «Que dirão a isto, 
se me lerem, os nossos pobres prisioneiros de guerra?,,,»

O arranque do Sanatório não foi fácil. Muitas barrei-
ras se tiveram que ultrapassar: a morosidade nas obras de 
adaptação do edifício, a precária acessibilidade e a inexis-
tência de meios de transporte, as dificuldades de ilumina-
ção e aquecimento, a rede de esgotos, a escassez de mate-
riais para análises e para a realização de radiografias.

Fig. 6 - Gabinete de radiologia

Apesar da existência de um gabinete de radiologia, 
nunca nele foram realizadas radiografias. O primeiro apa-
relho de raios X enviado para S. Fiel, um modelo de campa-
nha que servira em Tancos e posteriormente enviado para 
o Depósito de Material Sanitário de Lisboa, nunca conse-
guiu funcionar. O mesmo aconteceu em relação às análi-
ses clínicas. A demora do envio de um microscópio impos-
sibilitou a sua realização a despeito de ter sido nomeado 
para S. Fiel um «distinto analista» que, curiosamente, saiu 
quando o microscópio foi finalmente enviado.

No entanto, de todas as dificuldades a mais difícil de 
transpor foi a da melhoria dos transportes. A longa dis-
tância a que se localizavam as estações ferroviárias mais 
próximas: Castelo Branco (30 km), Fundão (15 Km) e Cas-
telo Novo (6Km) e a ausência de um serviço regular de 
transportes que assegurasse a ligação com o Sanatório, 
perfilou-se até ao fecho do estabelecimento como um 
difícil obstáculo. Conta Ladislau Patricio que os primeiros 
doentes que chegaram ao Sanatório foram transporta-
dos numa carroça, debaixo de chuva, numa manhã já fria 
de Outubro.

Mas a escassez de materiais era superada por uma 
cuidada atenção pelos doentes.

Conhecedor das consequências negativas de um 
prolongado internamento em sanatórios sobre a saúde 

mental dos doentes, e da importância de actividades que 
quebrassem a monotonia de um tempo, sempre igual, 
repartido entre horas de repouso e a rotina ansiosa dos 
registos da febre, Ladislau Patrício não descurou medi-
das que permitissem momentos de distracção e de lazer. 
A pouco a pouco,  adquiriu alguns jogos de damas, do-
mínó e loto, e também um gramofone que possibilitava 
momentos relaxantes trazidos pela música; conseguiu 
que algumas direcções de jornais enviassem gratuita-
mente os seus periódicos para S. Fiel, possibilitando aos 
doentes uma ligação com os acontecimentos do mun-
do; instalou no edifício do Sanatório um pequeno teatro 
feito com «madeiras de caixote e serapilheiras pintadas 
improvisou-se um teatrinho»12 - para usar as palavras do 
próprio Ladislau Patricio.

Fig. 7 - Teatro do Sanatório Militar de S. Fiel

Inaugurado a 3 de Maio de 1919, num festival em be-
nefício dos doentes internados, a ele aderiram várias au-
toridades. A acta da Câmara de Castelo Branco de 24 de 
Abril de 1919 faz eco desta festa, registando que para ela 
havia a Direcção do Sanatório solicitado o empréstimo 
de bandeiras e balões para alindarem os festejos. 

Mas não apenas em balões e bandeiras se traduziu 
a colaboração da Câmara de Castelo Branco com o Sa-
natório Militar de S. Fiel. Em Janeiro de 1919 a Câmara 
correspondendo a uma solicitação do Sanatório havia 
emprestado a caixa de autópsias pertencente ao cemité-
rio municipal. O destino desta caixa causaria mais tarde 
alguma perturbação, pois o inesperado aconteceu. Em 
Setembro desse ano de 1919, com várias obras de melho-
ramento em curso, surgiu a ordem para encerramento do 
Sanatório. A ordem, emanada do Quartel General da 7ª 
Divisão, foi cumprida pelo major José Martins Cameira, 
que acompanhado por um tenente se apresentou no Sa-
natório «afim de proceder ao apuramento de algumas ir-
regularidades atribuídas ao pessoal do estabelecimento 
no exercício das suas funções».



59

Com obras iniciadas na parte nova do Colégio com o 
objectivo de se conseguir alojamento para mais cem do-
entes, a ordem de encerramento apanhou de surpresa 
doentes e profissionais de saúde.

Em cinco dias, o capitão médico Joaquim Homem Ro-
sado, que havia substituído Ladislau Patrício e interina-
mente dirigia o Sanatório, teve de evacuar os doentes e 
o pessoal, e encaixotar e despachar todo o material para 
Lisboa. E com o material pertencente ao Sanatório lá foi 
a caixa de autópsias do cemitério de Castelo Branco.

O  Sanatório Militar de S. Fiel e a sombra 
do caciquismo da Beira 

«... mas há uma categoria de ofensas cujos ressentimentos 

perduram: aquelas que revestindo as características da maldade, 

denunciam simultaneamente uma colaboração de estupidez…».

Ladislau Patricio

Efémera foi a vida do Sanatório Militar de S. Fiel, mas 
intensa foi a sua actividade. Nos onze meses da sua breve 
existência nele foram tratados perto de 40 tuberculosos. 
Assim o refere Ladislau Patrício num relatório publicado 
em 1920, onde faz a avaliação das actividades desenvol-
vidas no estabelecimento que fora encarregado de orga-
nizar e dirigir. E comenta:

«No Sanatório de S. Fiel receberam tratamento duran-

te onze meses, perto de quarenta doentes - percenta-

gem diminutíssima em relação ao avultado número de 

vítimas (cerca de 4.000!) que a tuberculose causou no 

corpo expedicionário português. Foram animadores os 

resultados obtidos nesses pobres mancebos, sujeitos a 

um regimen de tranquilidade e socego a seguir aos tor-

mentos e horrores duma cruenta guerra»13.  

O fecho inesperado do oásis de tranquilidade que o Sa-
natório de S. Fiel representou, por certo, para muitos jovens 
tuberculosos, causou-lhes um profundo abalo: «ficaram po-
sitivamente amachucados» - refere o médico Homem Ro-
sado em carta dirigida a Ladislau Patrício, e acrescenta: «e 
naqueles momentos de aflição da parte deles, tive a certeza 
de que tínhamos cumprido o nosso dever».

Porque foi efémera a vida do Sanatório de S. Fiel? 

As razões conta-as Ladislau Patrício no seu livro A As-
sistência em Portugal aos «feridos da guerra por tuberculo-
se». Aí se lê: 

«Um velho cacique da região, com profundas e revela-

das antipatias pelo Sanatório, - o qual no seu rancoroso 

entender usurpára os direitos da antiga instituição que 

ali havia prosperado – conseguiu insinuar no ânimo dum 

estadista da República, seu amigo ou parente, as piores 

impressões sobre aquela casa e respectivo pessoal. Ao 

atirar a pedrada, com mão oculta, visava talvez menos a 

honorabilidade dos que ali trabalhavam, do que a reputa-

ção do estabelecimento (…) que era preciso desacreditar, 

fosse como fosse. Apanhou à mão e semear aquele esta-

dista e aproveitou-o; este, para naturalmente se dar ares 

de pessoa de peso (…) cioso da moralidade dos serviços 

públicos, pega austeramente na pena, e participa em car-

ta « que constava», «que se dizia» - precisamente o que o 

outro queria que constasse e que se dissesse…»14.

Os tempos que se viviam, na época, em Portugal eram 
de forte confrontação partidária e de marcada instabili-
dade política. A intriga imperava. Sem olhar aos verda-
deiros interesses do povo, os governos eram efémeros e 
os governantes mudavam da noite para o dia. A expulsão 
dos jesuítas, o encerramento do Colégio por eles fundado 
em Louriçal do Campo, a dispersão dos seus importantes 
materiais pedagógicos e didácticos por diversos esta-
belecimentos estatais, entre os quais a Universidade de 
Coimbra, foi mal aceite pelas élites intelectuais da Beira, 
cuja formação académica inicial passara pelo Colégio de 
S. Fiel. Daí a antipatia do «velho cacique a região», pelo 
Sanatório instalado no antigo Colégio, referida por La-
dislau Patricio. Mas a antipatia não justifica a intriga e a 
incompreensão pela importância da obra em prol dos jo-
vens que haviam sofrido os horrores das trincheiras.

A injustiça e os contornos pouco claros do encerramen-
to levaram o Dr. José Ramos Preto, numa das sessões do 
Parlamento, a interpelar o Ministro da Guerra sobre as ra-
zões que haviam conduzido à sindicância ao Sanatório. 

A resposta foi insólita, pois o Ministro declarou des-
conhecer quer a existência, quer os motivos de tal sindi-
cância. E, na sequência do pedido de esclarecimento do 
Dr. Ramos Preto, a 1 de Setembro desse ano de 1919, o 
Ministro referiu que no relatório sobre os resultados da 
sindicância ao Sanatório de S. Fiel só encontrara razões 
para elogiar a actuação dos que haviam administrado e 
trabalhado no sanatório da Gardunha.

E, datada de 6 desse mesmo mês de Setembro de 
1919, uma portaria enaltecia o relevante papel desempe-
nhado pelo Sanatório de S. Fiel durante o seu efémero 
funcionamento: 

Manda o Governo da República Portuguesa, pelo Minis-

tro da Guerra, louvar o capitão médico miliciano do regi-

mento de infantaria 12, e director do Hospital Sanatório 

Militar de S. Fiel, Ladislau Fernando Patricio, pelo seu 

comprovado saber profissional, reconhecido zêlo e pela 

forma criteriosa, moral, económica e disciplinar como 



60///////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////// /////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////

tem impulsionado e coroado com êxito o bom nome de 

que gosa o referido hospital, modelar entre os estabe-

lecimentos criados depois do advento da república». 15  

Mas o mal estava consumado. No período conturba-
do da I República, o Sanatório Militar de S. Fiel soçobrou 
aos ventos das intrigas do caciquismo local, às tacanhas 
mentalidades conservadoras que, durante anos, impera-
ram na Beira, bloqueando o progresso, permitindo o en-
riquecimento e o poder desmedido de alguns, impedindo 
o bem comum e o desenvolvimento da região em prol da 
maioria da população para a qual se iniciou um futuro de 
privações e de angústias.

Notas:

1 Amato Lusitano, «VI Centúria, Cura XXXVI,» in Centúrias de Curas Me-
dicinais, vol IV, Lisboa, Universidade Nova de Lisboa, s/ d. Tradução de 
Firmino Crespo. p. 53.
2 Amato Lusitano, «VI Centúria, Cura XX»,, ob. cit.,  p. 31.
3 ibidem.
4 Amato Lusitano,. «VI Centúria, Cura X», in ob. cit. p. 24.
5 Ibidem. 

6 António Pires Antunes, Trovas de Frandres, Coimbra, Coimbra Editora 
L.da,, 1924, p. 143-144.
7 Noelle Roger, in Ladislau Patricio, A Assistência em Portugal aos «fe-
ridos da guerra por tuberculose», Porto , Typographia Progresso, 1920.
8 Ladislau Patricio, ob. cit., p.
9 Ladislau Patricio, ob. cit., p. 19.
10 Ladislau Patricio, ob. cit , p. 29.
11 Ibidem.
12 Ladislau Patricio possuía um marcado gosto pelo teatro. Escreveu 
várias peças: 
13 Ladislau Patricio, ob. cit , p.  47.
14 Ladislau Patricio, ob. cit , pp. 53-54.
15 in  Ordem do Exército, nº 20.

Bibliografia:
ANTUNES, António Pires, Trovas de Frandres, Coimbra, Coimbra Edi-
tora L.da, 1924.
LUSITANO, Amato, «VI Centúria, Cura XXXVI,» in Centúrias de Curas 
Medicinais, vol IV, Lisboa, Universidade Nova de Lisboa, s/ d. Tradução 
de Firmino Crespo.
PATRICIO, Ladislau, A Assistência em Portugal aos «feridos da guerra por 
tuberculose», Porto , Typographia Progresso, 1920.

Jornais e Revistas:
Notícias da Beira, de 27 de Dezembro de 1914.
Ilustração Portuguesa, 2ª série n.º 583, Edição semanal do jornal  O Sé-
culo, 23 de abril de 1917 .

* Geógrafa Investigadora

A parte nova do Colégio, em 1917, antes das obras de adaptação a      
Sanatório. As obras estavam em curso quando o Sanatório fechou.



61

//////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////

HIPóCrATEs E mAImONIDEs 
PELA PALAVrA DE AmATO

Maria José Leal*

Nota prévia:

O interesse pela oração/juramento de Maimónides, 
a que nunca tinha dado atenção, despertou por ocasião 
do VIII Congresso da União de Médicos Escritores Lusó-
fonos, UMEAL, ocorrido em Curitiba Brasil em 2013, pela 
interessante comunicação de Meraldo Zisman, psiquia-
tra, psicanalista e escritor pernambucano, intitulada: De 
Maimônides a Guimarães Rosas. O autor, além de perti-
nentes considerações sobre o famoso médico e humanis-
ta de Córdova, transcreve o discurso de formatura do jo-
vem médico João Guimarães Rosas, anunciador já do seu 
alto gabarito na linguística e na cultura clássica (Jornal de 
Minas Gerais de 22 e 23 de Dezembro de 1930) que a pro-
pósito do desafio do momento, insere na sua fala o tex-
to do Juramento de Maimónides. Mais informou Zisman 
que o Juramento dos jovens candidatos ao exercício da 
Medicina em muitas Universidades do Brasil e em grande 
parte da América do Sul, não segue o tradicional modelo 
europeu do juramento de Hipócrates mas sim o legado 
de Moshe ben Maimon, o famoso filósofo, teólogo, codi-
ficador rabínico e médico de Saladino, Maimónides.

Daí, e conhecendo o empenho de Amato Lusitano na 
ética da profissão, formalizado em síntese no seu Jura-
mento, procurei as personagens que a história da Medici-
na regista, citadas ou não por Amato nas suas Centúrias, 
e que como ele deixaram legados referenciais para a for-
ma de conduta no exercício da Medicina.

Nas últimas décadas, realizaram-se numerosos traba-
lhos sobre Juramentos, analisando diferentes aspectos, 
tanto da sua evolução como da sua vigência atual. (http://
www.medigraphic.com/actamedica; Samuel Karchmer K 
Códigos y juramentos en medicina).

Este ressurgimento do uso de um texto e a formulação 
de novos adaptados aos princípios éticos atuais, são em 
parte resultado dos abusos e atividades criminais cometi-
das por médicos no exercício da profissão no final de século 
XIX até à II Guerra Mundial inclusive, em que a experimen-
tação selvática sobre seres humanos atingiu patamares ini-
magináveis. São uma forma de reação saudável reguladora 
preventiva e indispensável que podem sobretudo levar a um 
maior compromisso moral por parte dos médicos.

Em Outubro de 1949, foi adotado o primeiro Código 
Internacional de Ética Médica pela 3ª Assembleia Geral 
da Associacão Médica Mundial em Londres. A primeira 
emenda realizou-se durante a 22ª Assembleia Médica 
Mundial em Agosto de 1968 em Sydney. A segunda re-
alizou-se durante la 35ª Assembleia Médica Mundial em 
Outubro de 1983 em Veneza.  Em 2006  terceira emenda 
na Assembleia Geral 58 em Pilanesberg, na África do Sul.

Hipócrates,  πποκράτης, Ippokrátiάs, nascido em 
Cós em  460 a.C. e falecido em Tessália em 370 a.C., por 
demais chamado pai da Medicina da cultura ocidental 
greco romana, não será o único autor do famoso Corpus 
Hippocraticum, recompilação de  70 escritos efetuado por 
Sorano de Éfeso no séc. II d.C., pois o mesmo resultará 
também  da contribuição de outros autores sucessores 
do mestre na escola hipocrática, que se estendeu pelos 
Séc..V e IV a.C..  Amato refere a proveniência destes es-
critos e as suas várias autorias na Cura 35 da VII Centúria. 

São múltiplas as citações de Hipócrates por Amato, 
176 referências nas sete Centúrias, só excedidas em nú-
mero por Galeno. Assim, logo no Intróito da I Centúria 
toma a lição do mestre quanto à explanação sobre os dias 
críticos/decisivos, tal como o faz na Dedicatória da VII.

Diversos são os aspectos das diversas abordagens 
referidas tomadas como se fossem notas bibliográfi-
cas das suas citações, mas não só. Assim na III Centúria 
cura 90, explana relatos biográficos do médico de Cós, 
relacionando-o no tempo com contemporâneos, como 
são exemplos Demócrito de Abdera, ou acontecimentos 
marcantes, como a guerra do Peloponésio.



62

Na IV Centúria cura 44, defendendo as suas convic-
ções relativamente ao que se virá a designar nos tempos 
vindouros por psicossomática, cita: …Hipócrates disse na 
carta ao Rei Antígono que a cabeça adoentada (atacada de 
mal) é a origem de todas as doenças.

Na VI Centúria cura 73, acrescenta algo de pessoal 
ao conselho de Hipócrates que preconiza: que só com os 
prognósticos se devem deixar os lamentados. Acrescenta 
no entanto: «Todavia para não parecermos insensíveis, 
se formos chamados de novo a ver os que assim estão 
lamentavelmente perdidos, é nossa obrigação visitá-los 
para que eles próprios não caiam no desespero…»

Porém, apesar de lhe tecer encómios, e de repetida-
mente se espaldar nos seus escritos, Amato não se escu-
sa na cura 2 da III Centúria, relativamente à febre héctica, 
de contrariar o que estava estipulado: «…finalmente se 
tinha que compreender que é falso o que Hipócrates e os 
antigos sobre isso escreveram, que necessariamente so-
brevém febre ao calafrio.»

Bem conhecido é o Juramento de Hipócrates, original 
escrito em grego jónico (século V a.C.) nas suas diversas 
versões e atualizações; Lausanne 1771, e outras mais atu-
ais, ratificadas pela Associação Médica Mundial em 1948, 
1968 e 1983, conformes que se tornaram aos condiciona-
mentos sociais e políticos de conveniência «por se mos-
trar social e cientificamente mais próxima da atual reali-
dade;» solução esta que adulterando o original, pouco já 
tem a ver com os ditames do seu autor, mas que não será 
oportuno discutir aqui.

 

Asaph ben Berechiahu e Johanan ben Zabda viveram 
em Israel entre o IV e VI séc. d.C. e são autores do livro de 
medicina mais antigo escrito em hebreu, Sefer Refuot (He-
breu: תואופר רפס  Livro de Medicina) ou Sefer Asaph (Hebreu: 
-Livro de Asaph) que contem o Juramento com 58 có ףסא רפס
dices. Este Juramento tem sido objecto de estudos contem-
porâneos como o de Shlomo Pines, entre muitos outros, no 
seu texto: “The Oath of Asaph the Physician and Yohanan 
Ben Zabda. Its Relation to the Hippocratic Oath and the 
Doctrina Duarum Viarum of the Didache.” Proceedings of 
the Israel Academy of Sciences and Humanitis 9, 1975: 223-
264, e também do português Luís de Pina “Juramentos Mé-
dicos – a propósito da oração ética de Assafe” na Separata da 
Imprensa Médica de Lisboa 1952.

Assafe foi o segundo mais famoso médico da história 

judaica depois de Maimónides. Conhecido como o Hippo-
crates Judeu, autor do Juramento do Médico Judeu escrito 
há mais de 1.500 anos

Em sua homenagem foi construído entre Tel Aviv e o Ae-
roporto Ben Gurion o terceiro maior Hospital de Israel, Assaf 
Harofeh Medical Center que significa “Assafe o Médico”. 

Muhammad ibn Zakariyā Rāzī,  Rhazes ou Rasis, na-
tural da Pérsia (854– 925d.C.) foi uma figura  proeminente 
da Idade de Ouro Islâmica, médico, alquimista, químico, 
músico, filósofo e mestre. É autor de numerosas obras, 
entre as quais se salienta a Continens Liber, uma monu-
mental enciclopédia de medicina. 

«O objetivo do médico é fazer o bem, mesmo aos 
nossos inimigos, então muito mais para os nossos ami-
gos, a minha profissão proíbe fazer mal ao nosso seme-
lhante, ela é instituída para o benefício e o bem-estar da 
raça humana, e Deus impõe aos médicos o juramento 
para não compor remédios mortíferos.» São palavras 
suas repetidas em centenas de citações de autores con-
ceituados, sem hiatos no decorrer dos séculos, é prolífera 
a bibliografia que lhe é respeitante. Amato aí participa, 
encontramos 19 citações de Rasis nas 701 curas.

O Irão não o esqueceu, em seu nome foram fundados 
o moderno Razi Institute em Tehran, e a Razi University 
em Kermanshah. 

Abu al-Walid Muhammad ibn Ahmadibn Muham-
mad ibn Rushd (Córdoba 1126 Marraquexe 1198) filó-



63

sofo, médico e polímata muçulmano andaluz conhecido 
pelo nome de Averróis.

É um dos maiores conhecedores e comentaristas de 
Aristóteles. Aliás, o próprio Aristóteles foi redescoberto 
na Europa graças aos árabes, e os comentários de Aver-
róis muito contribuíram para a recepção do pensamento 
aristotélico. Averróis também se ocupou com astronomia 
e direito canónico muçulmano. Entre as suas numerosas 
obras versando filosofia, ética, etc., Kitab al-kulliyyat al-
Tibb é o Livro das generalidades da medicina. Apesar de 
muito ter escrito sobre ética não se lhe conhece um jura-
mento aplicável aos médicos. Amato cita-o 21 vezes nas 
Centúrias.

Para além dos seus méritos próprios e da polémica 
que provocou entre diferentes escolas filosóficas, teve 
como discípulo Maimónides, “Médico de príncipes e prín-
cipe de médicos”, no dizer de Sir William Osler, para cuja 
formação decerto muito contribuiu.  

Marrocos aonde faleceu, presta-lhe homenagem com 
Centre Hospitalier Universitaire Averroès (Ibn Rochd) em 
Casablanca. Espanha tem planeado um novo Hospital 
com o seu nome em Córdova, cidade que o viu nascer.

Moisés Maimónides, Rabbi Moshe ben Maimon, 
acrónimo Rambam (Córdova 1135- Fostat Egito1204)

Foi filósofo, teólogo, codificador rabínico e médico, 
profissão que exerceu na corte de Saladino a quem direc-
tamente tratou. A sua produção bibliográfica inclui trata-
dos de Judaísmo, Filosofia, Lógica, Medicina e os famo-
sos Treze princípios do Judaísmo, assim como o Guia dos 
Perplexos, obra de filosofia aristotélica fundada na Torá. 
As suas doutrinas filosóficas influenciaram o sistema 
doutrinário de S. Tomás de Aquino; a sua influência fez-
se sentir profundamente nos sábios de três civilizações, a 
islâmica, a hebreia e a cristã.

Era consultado pelas comunidades judaicas mais dis-
persas sendo disso prova as suas cartas para os judeus do 
Yemen. 

A sua Oração/Juramento perdura até hoje sendo re-
citado em numerosas Universidades nomeadamente da 
América do Sul como já foi acima referido. Augusto Isa-

ac Esaguy (1899-1961) publicou um interessante estudo 
sobre: Oração e juramento médico de Moisés Maimonide 
e Amato Lusitano, Lisboa; Soc. Ind. de tipografia, Lisboa 
1955.

Maimónides foi uma figura proeminente no seu tem-
po que as gerações vindouras não esqueceram, são de 
notável qualidade estética a sua estátua na Plaza de Ti-
beriades em Córdoba, Espanha, da autoria do escultor 
Amadeo Ruiz Olmos, assim como o seu mausoléu em Ti-
beriades, Israel, da autoria de Benutzer Hoheit. 

Obras vivas que perpetuam a excelência do mestre 
são o Rambam Maimonides Medical Journal (www.rmmj.
org.il), e o Rambam Health Care Campus, um ultra moder-
no centro de trauma próximo ao porto da cidade de Haifa 
ao norte de Israel, aonde no parque automóvel subter-
râneo pode ser montado em tempo recorde, um Hospi-
tal de Emergência, o Sammy Ofer Fortified Underground 
Emergency Hospital, doação de Samuel Herskovich, 1922 
– 2011 (Ofer Brothers Group).

 

João Rodrigues de Castelo Branco, Amato Lusitano 
(Castelo Branco 1511 – Tessalónica1568)

O Juramento de Amato Jus Jurandum publicado fac-
simile, na edição portuguesa das Centúrias com tradução 
de Firmino Crespo da edição de Bordéus de 1620, é um 
testemunho indiscutível das normas de ética por que o 
mesmo regia a sua conduta como médico. Na mesma 
obra, citados que são uma infinidade de personagens 
médicas de renome, estranho se constata que nem As-
safe nem Maimónides sejam referidos; ambos hebreus, 
ambos autores de Juramentos Médicos e ambos per-
sonalidades marcantes no seu tempo e perdurando na 
história. O grau de cultura médica e humana de Amato 
não permitiria o desconhecimento de tais personagens, 
no entanto Amato tem palavra ausente relativamente a 
elas; pelo contrário Rhasis o persa e Averroes o muçul-
mano são largamente citados nas Centúrias, para o qua-
se mítico Hipócrates profusa é a palavra de Amato. Se-
gundo Luís de Pina: «O juramento de Amato escrito mil e 
cem anos depois do de Assafe é como a resposta longín-



64///////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////// /////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////

qua de um discípulo que lho ouvira e que dá conta do que 
fez na sua vida de médico.» (in obra já citada “Juramentos 
Médicos – a propósito da oração ética de Assafe”) e a pro-
pósito continua:« …é curioso que se devem aos médicos 
hebreus os mais famosos juramentos, propósitos ou ora-
ções depois de Hipócrates.»

Alfredo Rasteiro no seu artigo O Juramento do Doutor 
Amado e o Compromisso dos Essénios no Vol. XXIV pg.10 
da Revista Cadernos de Cultura Medicina da Beira Inte-
rior, 2010; chama também a atenção para: «o Compro-
misso médico no sentido judaico pode ter começado por 
iniciativa de um «Mestre de Justiça» da seita dos Essénios 
(150 a.C. até 70 d.C) imortalizados por Flávio Josefo (38-
100) em «A Guerra dos Judeus. História da Guerra entre 
Judeus e Romanos», Livro II, Capítulo VIII – «Rebelião 
dos Zelotas, Essénios, Saduceus e Fariseus» (tradução de 
Miguel Mata, Edições Sílabo, Lisboa, 2007) com introdu-
ção de Moisés Espírito Santo…. que me atrevo a apontar 
como possível fonte inspiradora do «Jus Jurandum» de 
1559, questão a estudar».

Rasteiro alvitra não ser provável que Amato desco-
nhecesse os Essénios e nomeadamente os relatos acerca 
de Flávio Josefo.

Recuando no tempo há a ainda a referir o sempre ci-
tado Código de Hamurabi (1728 – 1686 a.C.), monumento 
monolítico talhado em rocha de diorito, sobre o qual se 

dispõem 46 colunas de escrita cuneiforme acádica, com 
282 leis em 3600 linhas, a coluna de basalto negro que no 
Museu do Louvre em Paris atesta das mais antigas regras 
escritas a cumprir na sociedade, delas não escapando o 
exercício da medicina.

Será a omissão de referência nas Centúrias a Assafe e 
a Maimónides um lapso controlado de Amato no sentido 
de não citar personalidades hebreias capazes de chamar 
a atenção para a sua ascendência e/ou prática judaica? 
É uma hipótese provável. Será uma correcção de tex-
to na edição de 1620, omitindo referências em edições 
prévias? O acesso restrito à referida edição por limitação 
linguística obsta a aclaração de hipótese. 

Na senda de Assafe e de Maimónides seus predeces-
sores, Amato deixa-nos o seu juramento mais ou menos 
original segundo opinião dos vários autores já referidos 
que se debruçaram sobre o estudo dos mesmos.

Os seus conterrâneos à guisa do que fizeram os de-
mais relativamente a esses predecessores, erigiram-lhe 
uma estátua na praça do Jardim Central em Castelo 
Branco da autoria do escultor Joaquim Martins Correia 
e um Hospital na mesma cidade com o seu nome, re-
alizam eventos como as Jornadas de Medicina da Beira 
Interior com programa privilegiado dedicado a Amato, 
para que a grande figura da medicina portuguesa dos 
conturbados tempos do século XVI continue na memó-
ria dos presentes. 

* Médica Investigadora



65

//////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////

AmATO LusITANO NO CONTEXTO 
DA mEDICINA rENAsCENTIsTA

DA NOVA EurOPA DE QuINHENTOs

João Nabais*

A partir dos séculos XIV e XV até ao XVI, a Europa é 
abalada por um amplo movimento de renovação cultu-
ral, o Renascimento, assente na nova descoberta e rein-
terpretação da cultura clássica greco-romana, na Pintura, 
Música, Literatura, História, Filosofia, Arquitectura que 
orientam as mudanças ocorridas neste período invulgar 
e único, em direcção a um ideal humanista e naturalista 
que coincide, em simultâneo, com os primórdios das via-
gens de exploração marítima e, das grandes conquistas, 
perpetrada de início pelos portugueses.

Durante o Renascimento, observamos que a troca de 
conhecimento não possibilitou somente o desenvolvi-
mento de novas formas de arte. De fato, uma considerá-
vel parcela dos nomes dessa época esteve envolvida no 
desenvolvimento de estudos relacionados com o homem 
e a natureza, tais como Petrarca, 

O renascimento - o nome “Rinascimento” parece de-
ver-se ao escritor e pintor Giorgio Vasari (1511-1574), pos-
teriormente, usado por Jules Michelet e pelo historiador 

suíço Jacob Burckhardt, já no século XIX, onde ele descre-
ve o período como uma época de “descoberta do mundo 
e do homem”, em contra-ciclo à escolástica medieval.

Podemos assim, constatar que esse período é tam-
bém marcado por um “renascimento científico”, onde 
vários campos do saber, como a astronomia, a matemá-
tica, a física e a medicina avançam rumo à modernidade.

O Renascimento é marcado pelo racionalismo, que se 
traduz na adopção de métodos experimentais e de ob-
servação da natureza.

Por essas preocupações e valores, os pensadores e 
escritores do Renascimento eram conhecidos como hu-
manistas.

O Renascimento significa uma nova arte, novas men-
talidades e novas formas de ver, pensar e representar o 
mundo e o Homem. São suas principais características:

a) A ênfase antropocêntrica, pela valorização do ho-
mem - a mais bela e perfeita obra da natureza - como 
ser racional, assim, o conhecimento humano passa a ser 

“... A necessidade do estudo minucioso dos textos, da sua origem, da sua 
época, do seu autor, do seu conteúdo, faz com que a História se reuna à 

Medicina nas disciplinas de observação: esta repousa sobre duas necessi-
dades, a crítica e o conhecimento...” 

Jean Charles Sournia

O homem de Vitrúvio



66

a medida de todas as coisas e, a sua justa proporção, o 
ideal de beleza e vivência para o génio de Quattrocento, 
Leonardo Da Vinci1 - o homem como produto e criador de 
cultura, bem acompanhado por Michelangelo Buonarroti 
e Rafael2 O antropocentrismo3 consistia na ideia de que, 
o homem ser instituído como o centro de tudo, ao contrário 
do teocentrismo, a ideia de “Deus no centro de tudo”;

b) Optimismo: os renascentistas tinham uma atitude 
positiva diante do mundo – acreditavam no progresso, 
na capacidade humana e apreciavam a beleza do mundo, 
tentando captá-la nas suas obras;

c) Racionalismo: contrapondo à cultura medieval, 
que era baseada na autoridade divina, os renascentistas 
opondo-se ao empirismo e ao cepticismo, valorizam o 
primado da razão humana como base do conhecimento. 
O saber como fruto da observação e da experiência das 
leis que governam o mundo;

d) Humanismo: os humanistas eram estudiosos, sá-
bios e filósofos, que traduzem e estudam os textos clás-
sicos greco-romanos. Os conhecimentos dos humanistas 
são abrangentes e universais, versando sobre diversas 
áreas do saber humano, por um regresso às letras, às ar-
tes e ao pensamento dos antigos. Com base nesses estu-
dos, fundamentou-se a valorização do espírito humano, 
nas capacidades, nas potencialidades e na diversidade 
dos seres humanos, são exemplos de grandes humanis-
tas: Erasmo, Thomas More, Cervantes, Shakespeare4, en-
tre muitos outros;

e) Hedonismo: doutrina filosófica que atribui ao pra-
zer uma predominância, quer de facto, quer de direito, 
contrapondo ao pensamento medieval de dor e resigna-
ção na demissão.

A Nova Europa do Renascimento

A queda de Constantinopla (antiga Bizâncio) em 1453, 
pelos turcos otomanos sob o comando do sultão Maomé 
II, um evento histórico que marca o fim da Idade Média, 
leva à deslocação para Itália de grande número dos seus 
cidadãos, gregos bizantinos, continuadores tradicionais 
da cultura helenística de língua grega, mantendo-se no 
entanto o latim como língua administrativa. Muitos deles 
vão ser portadores de manuscritos de ciência, de medici-
na e de outras áreas do saber, o que vai ajudar primeiro, 
à supremacia das repúblicas (cidades-estados) italianas 
(primeiro Florença, depois Milão e Veneza) com a chega-
da da bússola aos mares do Ocidente. Tudo isto vai per-
mitir e facilitar a génese das descobertas portugueses e 
do seu saber feito de experiência, até se chegar à concep-
ção antropocêntrica do mundo.

Esse advento marca o Renascimento no início da 
Idade Moderna, provocando uma enorme renovação do 

interesse intelectual pela cultura clássica, num movimen-
to crescente que vai das letras e das artes à ciência e à 
tecnologia, potenciado pela introdução dos caracteres 
móveis na imprensa por Gutenberg (c. 1454) que vai fa-
cilitar as bases do novo conhecimento pela disseminação 
da cultura que se democratiza. A Bíblia será o primeiro 
livro impresso.

Fig.1 - Bíblia Gutenberg

O Renascimento sendo um movimento de renovação 
artístico, científico e literário floresce primeiro na região 
da Toscânia, em Itália e, tem como epicentro as cidades 
de Florença e Siena que enriquecidas pelo comércio com 
o Levante,  os seus ricos governantes, sábios e mercado-
res passam a financiar a produção artística de escultores, 
pintores, arquitectos, músicos, escritores, etc. Esta prá-
tica ficou conhecida como mecenato5, devido ao papel 
relevante dos mecenas6.

Este novo tempo difunde-se pela península itálica e, 
logo a seguir pela Europa num período temporal corres-
pondente à Baixa Idade Média, início da Moderna; esta 
forma de italianização cultural europeia é protagoniza-
da por personalidades denominados humanistas, isto é, 
pessoas que se consagram ao estudo das humanidades 
que valorizam os temas e questões em torno do homem 
que passa a partir de agora, por ser a figura central na 
busca de conhecimentos, tendo como inspiração prima-
cial as obras da antiguidade clássica como se buscasse 
um retorno às origens, daí o nome Renascença ou Renas-
cimento7.

O Renascimento é também um fenómeno de auto-
afirmação (de auto-conhecimento) - o artista ao tomar 
consciência de si próprio, reivindica um lugar eminente 
na sociedade e, como época renovadora na história do 
pensamento vai ajudar ao aparecimento de mecenas, 
como os Medici de Florença. Segundo André Chastel 
(1912-1990), reconhecido historiador de arte francês, 
foi a única época da história da arte que teve o sen-
timento da sua realidade, das suas possibilidades, do 
seu desejo de ser.



67

O pensamento renascentista, preferencialmente vin-
culado às elites, tem a sua génese na articulação entre 
os valores culturais presentes nos textos antigos e aque-
les herdados do pensamento católico enquanto que a 
maioria da população, continuava presa nas crenças do 
sobrenatural e na magia, herdadas dos alquimistas e por 
bruxas e feiticeiros medievos.

No que toca às Letras, de princípio com Francesco Pe-
trarca, Dante Alighiere e Boccacio, este movimento vai 
tomar a designação de Humanismo Renascentista. No 
entanto há várias interpretações de Humanismo, mas 
sempre reconhece o homem como primado dum espírito 
nobre e sublime. 

Paralelamente a esta dimensão, está em curso um 
debate filosófico, teológico, científico e literário que atin-
ge os círculos intelectuais, as universidades e os centros 
de cultura de toda a Europa; são exemplos de grandes 
vultos e pensadores na altura: Da Vinci, Copérnico (teoria 
heliocêntrica), Kepler, Erasmo de Roterdão, Maquiavel 
(O príncipe), Rabelais, Montaigne, Giordano Bruno, Gali-
leu, etc. O homem é a medida de todas as coisas, o centro 
do interesse e vai tomar conta do seu destino com a aju-
da do pensamento, imaginação e confiança no labor da 
sua obra. A realidade e a verdade nada têm de acabado e 
absoluto, estão em permanente mutação.

Defendiam a divulgação de todo o conhecimento o que, 
impulsionado pela fácil publicação dos textos pela difusão 
rápida da Imprensa, acelera o florescimento das línguas ver-
náculas em detrimento do latim, a língua franca até aí usada 
nos meios académicos. Também a palavra divina passa a ser 
acessível a todos, o que leva à tradução da Bíblia por Eras-
mo, em 1516. No ano seguinte, o teólogo Martinho Lutero 
publica nas portas da Igreja do castelo de Wittenberg as No-
venta e Cinco Teses dando início à Reforma Protestante.

Portugal não fica imune às novas correntes de pensa-
mento com o desenvolvimento dos estudos clássicos em 
diversos centros do país, nomeadamente na Universidade, 
que em 1537 se transfere definitivamente para Coimbra.

Quem parte ao encontro do novíssimo ambiente cultu-
ral, além-fronteiras, em cidades como Bolonha, Salamanca, 
Paris ou Pádua torna-se um porta-voz das novas correntes 
de pensamento no nosso país.

Damião de Góis foi certamente o caso mais expressi-
vo, mas há que recordar nomes e pensadores importantes 
como Jerónimo Osório, Garcia e André de Resende, Brás de 
Albuquerque, Diogo de Gouveia, o Velho e os sobrinhos An-
tónio e Diogo de Gouveia, António Ferreira, Diogo de Teive, 
Francisco de Holanda, Públia Hortênsia de Castro, Gaspar 
Gonçalves, Gaspar Frutuoso, Baltasar de Azeredo, Belchior 
Beliago e os médicos de quinhentos Amato Lusitano, Pe-
dro Nunes ou Garcia de Orta, entre muitos outros cultores, 
tais como Francisco Sá de Miranda e o próprio Camões, o 

grande representante do renascimento literário português, 
autor de Os Lusíadas, imenso poema épico que descreve os 
grandes feitos da navegação portuguesa e os seus principais 
heróis.

O reinado de D. João III marca o apogeu do Humanismo 
em Portugal, mas assinala igualmente o seu declínio, para-
lelamente com o gradual obscurantismo do País, já que a 
alma desta mudança vai levar a profundas tensões contra 
um ambiente de intolerância religiosa e de cerceamento da 
liberdade de pensamento.

O Concílio de Trento e a contra-reforma, vieram a mar-
car definitivamente a cultura portuguesa a partir de mea-
dos do século XVI, impondo parâmetros e regras escritas à 
actividade cultural, que passa a alinhar com as normas da 
Igreja Católica. O século XVI vê também surgir a Inquisição 
que aqui será instituída em 1536. O estabelecimento da In-
quisição em Portugal vai condicionar ou mesmo atrasar no 
país o progresso da medicina. Nos Índices de Espanha desse 
período, um terço dos livros científicos censurados é de me-
dicina, no total de mais de duas centenas; o mesmo se deve 
aplicar à nossa realidade.

A Matéria Médica Renascentista
“… A medicina é uma técnica ou uma arte situada na confluência de 

várias ciências mais do que uma ciência propriamente dita …” 

Georges Canguilhem, Le normal et le pathologique

A arte da medicina, no sentido mais global do termo, 
existe desde sempre. Embora tal como hoje, a popula-
ção podia, sobretudo nas zonas rurais, adoecer, curar-
se, voltar a adoecer e de novo recobrar, sem alguma vez 
se cruzar com um médico ao longo de uma vida quase 
sempre curta, a menos que um médico viandante por lá 
passasse8...

A revolução científica pode ser vista como um flores-
cimento do Renascimento e uma porta aberta para civili-
zação moderna.

O Renascimento médico começa aplicar o método 
científico à medicina e tem como principais expoentes: 
Girolamo Fracastoro (1478-1553), Paracelso (1490-1541), 
Ambroise Paré (1510-1590), André Vesálio (1514-1564) e 
mais tardiamente William Harvey (1578-1657).

Girolamo Fracastoro (Fracastorius), médico italiano, 
matemático, geógrafo, poeta, considerado o primeiro a 
elaborar a teoria dos germens. O nome da Sífilis foi tirado 
dum seu poema épico de 1530: Syphilis sive morbus galli-
cus (“Sífilis ou a Doença Francesa”), sobre um pastor cha-
mado Syphilus que contrai a doença por castigo de Deus.

Paracelso, médico, filósofo, alquimista e sábio suíço, 
que revoluciona a medicina de seu tempo ao antecipar 
a homeopatia e o uso da química - que estuda a compo-
sição das substâncias e a transformação que sofrem por 



68

acção de umas sobre as outras. É considerado o criador 
da farmacologia moderna no tratamento médico.

O francês Ambroise Paré, o pai da cirurgia, vai alte-
rar os bárbaros métodos até então utilizados em caso de 
amputação, ao inventar o penso e idealizar a laqueação 
vascular, em substituição da cauterização das feridas 
com óleo a ferver ou ferro em brasa. Engendra novos ins-
trumentos cirúrgicos, cria membros artificiais, etc.

Fig. 2 - Andreas Vesalius

Com Andreas Vesálio, natural de Bruxelas, dá-se a des-
coberta do corpo humano. A anatomia que até aí era en-
sinada através dos textos de Galeno ou da dissecção de 
animais, passa a ser considerada uma ciência e uma arte, 
após escrever o seu tratado anatómico De Humanis Corporis 
Fabrica, em 1543, - para que não se desvirtue a medicina em 
prejuízo da humanidade. Cinquenta anos antes já Da Vinci ti-
nha desenhado as suas belíssimas preparações anatómicas, 
mas sempre as irá resguardar dos olhares coevos. Com o 
estudo da anatomia humana inicia-se a medicina moderna.

William Harvey, o primeiro a descrever com exactidão a 
circulação sanguínea e o papel do músculo cardíaco como 
bomba propulsora, no seu livro Exercitatio Anatomica de 
Motu Cordis et Sanguinis in Animalibus.

Outros nomes maiores da medicina de quinhentos 
são: Bartolomeo Eustachi (anatomista), Andrés Laguna 
(médico humanista, dedicado à farmacologia e botânica 
médica), Miguel Servet (teólogo, filósofo, médico que 
descreve pela primeira vez a circulação pulmonar), Real-
do Colombo, sucessor de Vesálio, Andrea Cesalpino (filó-
sofo, médico, naturalista e botânico), Gabriello Fallópio 
(anatomista, aluno de Vesálio), Fabricius de Accquapen-
dente (anatomista, pai da embriologia) e muitos mais.

O Renascimento Médico Português

Neste longo caminho também percorrido pela His-
tória da Medicina, Portugal vai ter o seu papel mais in-
fluente de toda a sua já longa diegese, hoje próxima do 
milénio que é a saga dos Descobrimentos.

O Renascimento Português percorre um espaço tem-
poral, entre os meados do século XV e o primeiro quartel 
do século XVII9, sendo um período simultaneamente de 
crise (de valores herdados do passado medieval recente, 
convulsões politico-religiosas, etc.) e de grandes avanços 
na Europa, nas várias artes do saber e da cultura, em que 
privilegiámos acima de tudo, a Cultura dos Descobrimen-
tos como um dos fenómenos sócio-culturais mais signi-
ficantes criado por nós10 na nossa já duradoura vivência 
multissecular.

A cultura do renascimento assenta em três aspectos 
básicos: escolástico, humanista e racionalista-experi-
mental, em que sobre os dois últimos se vai espraiar a 
obra e a vida de João Rodrigues de Castelo Branco.

A medicina renascentista portuguesa é um dos mais 
importantes factos da nossa ciência e da nossa cultura, 
em que uma nação com pouco mais de um milhão e meio 
de habitantes, se consegue afirmar a nível europeu e ao 
mundo até aí conhecido, pela capacidade intelectual e 
perspicácia criativa dos médicos (físicos), botânicos, ou-
tras consciências e demais povo anónimo (marinheiros, 
soldados, religiosos, aventureiros) com o seu espírito 
algo temerário e de diáspora, típico dos portugueses dos 
século XV e XVI, cujo impacto e ressonância não terão 
paralelo em outro qualquer período da larga narrativa 
histórica portuguesa. É verdade que muitos deles conti-
nuam hoje desconhecidos para a grande maioria de nós, 
tal como, Cristóvão da Costa (1515-1594) e o seu Tratado 
de las drogas y medicinas de las Indias11.

As viagens de Colombo, Bartolomeu Dias, Vasco da 
Gama, Pedro Álvares Cabral, Fernão de Magalhães acom-
panhadas de perto pelos exploradores por terra, Pêro da 
Covilhã e Afonso de Paiva abriram novos novos mundos ao 
Mundo que só ganham paralelo com as viagens ao espaço 
cósmico e sideral nos últimos decénios12. Pedro Nunes re-
fere “... Que não ha terra tam destēmperada per quente nē 
per fria em q naõ haja homes...”. Estava em marcha uma 
nova revolução larvar do espírito e da mente, apoiada na 
observação directa dos factos, sempre questionando o co-
nhecimento peripatético aprendido num verdadeiro movi-
mento que apontava uma nova era, do moderno do saber.

Três enormes vultos, de primeira grandeza, se desta-
cam: Garcia de Orta (c. 1500-1568), Pedro Nunes (1502-
1578) e Amato Lusitano (1511-1568), todos eles irmãos de 
sangue judaico.

Garcia de Orta é uma das personalidades maiores da 
sua época, perseguida pela Inquisição por ser livre-pensa-
dor e cristão-novo. É autor de “Colóquios dos Simples...”, 
o primeiro tratado botânico sobre as propriedades medi-
cinais de plantas da Índia. Garcia de Orta passa à História 
como criador da Medicina Tropical.



69

Notável médico naturalista é o verdadeiro homem do 
Renascimento quinhentista. A sua vida começa em Cas-
telo de Vide - depois de terminar os seus estudos gerais, 
segue para Salamanca e Alcalá de Henares, em Castela, 
onde estuda medicina. Em 1523 retorna a Portugal e re-
cebe a autorização para clinicar. É professor da Universi-
dade de Lisboa onde rege a cadeira de Súmulas e médico 
da corte de D. João III.

Fixa-se em Goa como físico do seu amigo Martim 
Afonso de Sousa, vice-rei e capitão-mor do Mar das ín-
dias, a quem dedica, mais tarde, a sua Magnum Opus.

Aí continua a sua carreira de médico, contactando e 
confrontando conhecimentos com especialistas locais, 
árabes, hindus e persas. Percorre o Oriente na assistência 
aos doentes, à procura de ervas e drogas, na experimen-
tação... na paixão pelo conhecimento.

Mas há algo que o atrai mais do que o cuidar dos enfer-
mos. A grande variedade de plantas medicinais e comes-
tíveis, de resinas, de secreções animais, de minérios. Uma 
nova Matéria Médica que é desconhecida dos europeus.

Apesar de uma vida rica em estudos e experimen-
tações, apenas publica um livro. Colóquios dos simples e 
drogas he cousas medicinais da Índia, dada à estampa em 
Goa, no ano de 1563, sendo o terceiro livro impresso na 
Ásia. Trata-se do primeiro registo científico de plantas do 
Oriente, divulgando espécies novas com vista à sua apli-
cação na cura das doenças Ao mesmo tempo que Gar-
cia de Orta, na Índia é glosado por Camões: “... O fructo 
d’aquell’Orta onde florecem/ Plantas novas que os doctos 
não conhecem... “. Os Colóquios conhecem uma resso-
nância maior com a versão latina de Charles de l´Écluse, 
notável botânico francês também conhecido por Clúsio, 
impressa em 1567, coincidentemente, na mesma oficina 
de Antuérpia em que veio a lume o Índex Dioscorides.

O seu interesse científico leva a que passados apenas 
quatro anos já tivesse sido traduzido e impresso na Euro-
pa. Utilizado por cientistas das mais variadas áreas, trou-
xe informações fundamentais para a medicina, botânica, 
física, química, farmacologia e biologia.

Garcia de Orta morre em 1568, na cidade de Goa. 
Como decorrência dos processos levados a cabo contra 
pessoas da sua família, acaba sendo julgado pós-mortem 
e condenado à fogueira a 4 de Dezembro de 1580. Como 
não se encontra mais entre os vivos, seus ossos são exu-
mados, a seguir queimados e lançados ao rio, doze anos 
após a sua morte.

Desaparecia um dos mais insignes médicos e sábios do 
século XVI, símbolo da medicina ultramarina portuguesa.

Pedro Nunes (1502-1578), médico português de as-
cendência judaica, é tido como um dos mais brilhantes 
matemáticos e cosmógrafos do século XVI. 

Nasce em Alcácer do Sal (ele próprio o declara, quan-

do afirma “... anno Domini 1502 quo ego natus sum...”). 
Pensa-se que a origem de Pedro Nunes, Petrus Nonius 
Salaciensis, seja judaica, pois Damião de Góis descreve-o 
como português de nação, referência habitualmente apli-
cada a judeus conversos. Nunca será incomodado pelo 
Santo Ofício, talvez por ter a protecção da corte, mas os 
seus netos serão interrogados e presos pela Inquisição, o 
que é um forte sinal indicativo.

Vai desenvolver, pelo seu preclaro génio especulati-
vo, uma ampla actividade científica: ensina pilotos e reis, 
planeia cartas marítimas, aperfeiçoa regimes náuticos e 
escreve tratados para uso dos mareantes no tempo das 
descobertas. Inventa instrumentos de navegação como o 
compasso, o anel náutico graduado e o nónio (uma epo-
nímia científica), peça que junta ao astrolábio para medir 
fracções de grau. Vai ser um dos protagonistas da epo-
peia dos Descobrimentos.

Com o século XVI, a expansão marítima condiciona 
quase toda a actividade científica, em Portugal. Pedro 
Nunes, ao desenvolver instrumentos que vão auxiliar a 
navegação no alto mar, um tópico de grande importân-
cia quando o controlo do comércio marítimo era a fonte 
principal de riqueza, é um dos precursores da moderna 
navegação científica. Com ele, atinge-se o apogeu do Im-
pério e o início do seu declínio.

O isolamento, que ele não vai conseguir quebrar, irá 
marcar a decadência científica de Portugal. “… Quási ao 
mesmo tempo emmudeceu a lira de Camões e parou a 
pena de João de Barros, o cronista da Índia. A providên-
cia levou-os a todos quando a Pátria já não precisava dos 
cantos do Poeta, nem das crónicas do Historiador, nem 
dos cálculos do Cosmógrafo...”13.

Amato Lusitano (1511-1568) é o verdadeiro símbolo 
do homem renascentista ou homo universalis (em latim: 
“homem universal” ou “homem do mundo”), humanista, 
cosmopolita, típico polímato14.

Nasce em Castelo Branco em 1511, tendo-se forma-
do em medicina pela Universidade de Salamanca e vai 
tornar-se o mais respeitado médico português do século 
XVI. Quando em 1568 abnegadamente zelava pela saúde 
dos seus doentes, morre de peste – uma doença mortal e 
comum à época - em Tessalónica15 (Grécia), na altura uma 
das regiões sob domínio do Império Otomano.

É considerado o primeiro urologista de um tempo novo 
que se abre a um mundo em rotura com o passado; exe-
cuta técnicas originais de intervenção cirúrgica, tais como 
tratamento das hipospadias, a uretrolitotomia, a uretroto-
mia externa em casos de obstrução uretral e o tratamento 
cirúrgico da fimose, do hidrocelo testicular e de fístulas.

As Centuriae Medicinalis (Centúrias de Curas Mé-
dicas), a maior e mais célebre obra de Amato dividida 



70

em sete volumes, são um repositório valioso de obser-
vações médico-cirúrgicas de mais de setecentos casos 
clínicos, terapêuticas e conselhos médicos reveladores 
da Arte Médica, do século XVI, em Portugal e na Europa.

Fig.3 - Amato_Lusitano_In_Dioscoridis_enarrationes.

Mas a sua obra-prima já tinha sido publicada em 1552 
- “Tratamento das Estenoses Uretrais”, graças à qual al-
cança renome europeu. Até aí, estas técnicas eram rea-
lizadas por barbeiros, que transmitiam a sua perícia pes-
soal empírica aos respectivos filhos.

Viveu uma vida intensa de ciência, sendo um dos 
mais ilustres representantes da medicina do século XVI, 
o século do advento da ciência moderna. Max Salomon 
considera-o um anatomista e clínico emérito.

Amato, um marrano16 com uma vida fabulosa num 
tempo deslumbrante e com um pensamento que nós 
hoje já não conseguimos ter. Um espírito humanista ino-
vador de cientista, médico, cirurgião, botânico, farma-
cologista e mineralogista - o verdadeiro ideal do homem 
renascentista, um cidadão do mundo na procura da ver-
dade que influencia a cultura de uma época.

Amato Lusitano - uma dos protagonistas mais rele-
vantes dos anais da medicina portuguesa e da história 
universal das ciências de saúde -, vive os últimos anos em 
Salónica tendo possivelmente sido Físico-mor do Grão-
vizir turco; aí exerceu clínica com tempo ainda de concluir 
a publicação da Sétima Centúria, em 1561.

Fig. 4 - Salónica (Torre Branca séc. XVI)

O advir

Presentemente, tal como antanho, o médico continu-
ará a não ser o único expediente e refúgio do doente... os 
votos17 e ex-votos18 como promessas religiosas, as velas 
em agradecimento de uma cura milagrosa, a homeopa-
tia moderna, as termas, a fitoterapia, a acupunctura, a 
reflexologia, a medicina psicossomática, placebos19, são 
algumas das opções a que recorrem cada vez mais todos 
aqueles pacientes atormentados e frustrados com a me-
dicina científica.

Apesar dos séculos que nos separam e de se ter pas-
sado das pequenas e simples operações com um rudi-
mentar escalpelo ou bisturi até às actuais, complexas e 
sofisticadíssimas intervenções cirúrgicas auxiliadas por 
tecnologia de ponta que há uns anos ainda estariam no 
domínio da pura ficção científica, hoje, continuamos a 
partilhar da mesma atitude no que respeita à dor, à do-
ença e à cura com o tipo de Medicina praticada no tempo 
de Amato. 

Mas o mais importante, em toda a longa História mi-
lenar da Medicina, como denominador comum no seu 
propósito e finalidade primordial é tentar explicar, por-
que é que as pessoas se sentem doentes e daí, fazê-las 
sentir melhor dentro da ética, independentemente da 
atitude e do método escolhido de cura.

Amato Lusitano, judeu errante com alma de via-
jante, vai ser num inquieto vaivém, um dos protago-
nistas de Quinhentos, a viver e a sentir que se estava 
perante um tempo distinto numa Europa, ao mesmo 
tempo, em convulsão político-religiosa e de grandes 
avanços nas artes, na literatura, na ciência e de novas 
descobertas que vão alargar o horizonte e recentrar o 
Homem em ruptura com o passado recente a caminho 
da novíssima modernidade.

Em pouco mais de um século, a lógica da interpre-
tação escolástica do próprio conceito do Homem e do 
Universo vão ser alterados, será substituída por novos 
métodos científicos e o mundo nunca mais será como 
dantes. 



71///////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////// /////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////

Notas:

1 O Homem de Vitrúvio resume o ideário renascentista: humanista 
e clássico – o corpo humano uma máquina perfeita de engenharia 
e sucesso - o modelo antigo de equilíbrio e proporção das formas. 
Aqui estão são definidas as ideias de proporção e simetria aplicadas à 
anatomia humana. Marcus Vitruvius Pollio é um arquiteto romano que 
viveu no século I a.C. e deixou como legado a obra “De Arquitectura” 
(10 volumes, c. 27 a 16 a.C.), único tratado europeu do período greco-
romano que chegou aos nossos dias e serviu de fonte de inspiração 
a diversos textos sobre Arquitectura e Urbanismo, Hidráulica, 
Engenharia, a partir do Renascimento.
2 Os três mais influentes artistas renascentistas são além de Da Vinci, 
Michelangelo e Rafael, o “trio sagrado” da Renascença, com uma exce-
lência idêntica à de um virtuosismo divino. Segundo Bernard Berenson 
todos os modos de expressão lhes tentaram o génio.
3 Antropocentrismo - atitude ou doutrina filosófica que faz do homem 
o centro do Mundo, alegando que este foi feito para ele, e que o bem da 
humanidade é a causa final do resto das coisas (Dicionários Editora da 
Língua Portuguesa).
4 Considerado cânone da literatura ocidental, Shakespeare o maior dra-
maturgo de sempre vai inspirar-se em fontes clássicas e modernas para 
compor as suas peças.
5 Protecção dispensada às letras e às artes, bem como aos seus cultores, 
por homens ricos ou sábios.
6 De Mecenas, amigo do imperador romano Augusto e protector das 
letras e das artes, 69-8 a. C.
7 Período de renovação científica, literária e artística, vulgarmente 
considerado como iniciado no séc. XIV e prolongado através dos séculos 
XV e XVI e que se realiza, no plano estético, com base na imitação dos 
modelos da Antiguidade clássica greco-romana
8 A arte médica em Roma antiga nos De Medicina de Celso, Maria Adriana 
São Marcos Sousa, Ágora. Estudos Clássicos em Debate, Aveiro, 2005, 
p. 81.
9 Caminhos do saber no renascimento português - estudos de história e 
teoria do saber, Luís Filipe Barreto, Temas portugueses – INCM, p. 18.
10 Idem, ibidem p.19.

11 Cristóvão da Costa (ou Cristóbal Acosta) é um médico naturalista 
português, considerado um pioneiro no estudo de plantas orientais, em 
especial para uso em farmacologia. Com Garcia de Orta e o boticário 
Tomé Pires é um dos maiores expoentes da medicina Indo-Portuguesa. 
A Cratera Acosta na Lua tem o seu nome, desde 1976.
12 O renascimento em Amato Lusitano e Garcia de Orta, José Lopes Dias, 
Sep. Estudos de Castelo Branco, 1964, pp. 18-19.
13 Francisco Gomes Teixeira, Elogio Histórico de Pedro Nunes, em 
Panegíricos e Conferências (1925).
14 Um polímato (do gr. polymathés, “aquele que aprendeu muitas 
coisas” ou “que aprendeu muito”) é uma pessoa cujo conhecimento 
está muito acima média, não se restringindo a uma única área.
15 Thessalonike – fundada por Cassandro (315 a.C.), em homenagem 
à sua mulher, irmã de Alexandre, o Grande. O século XVI foi a Idade de 
Ouro para a comunidade judaica de Salónica, também do ponto de vis-
ta cultural, pois a cidade torna-se um renomeado centro de estudos da 
Torá, do Talmud e da Cabalá.
16 Marrano – expressão depreciativa e humilhante que se dava aos ju-
deus (ou criptojudeus) conversos que viviam em Portugal. Muitos pro-
fessavam publicamente o catolicismo, mas na intimidade mantinham 
as suas tradições judias ancestrais.
17 Promessa feita de modo intencional e livre a um ser divino, de modo 
público ou privado, solene ou simples, em relação a uma acção a realizar 
pela pessoa ou a um objecto a doar.
18 Objecto, quase sempre de índole piedosa que se oferece a Deus ou a 
um santo, em cumprimento de um voto ou promessa, lat. ex-voto (se-
gundo promessa).
19 Placebo: lat. placébo, “agradarei”, 1.ª pess. sing. do fut. do ind. de 
placére, “agradar” - medicamento inerte ministrado com fins sugestivos 
ou morais, que pode aliviar padecimentos unicamente pela fé que o do-
ente tem nos seus poderes (Dicionários Editora da Língua Portuguesa).

* Médico, escritor poeta e investigador. 
Doutoramento em História na Universidade Nova





73

//////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////

AssIsTêNCIA E sOLIDArIEDADE Em TEmPOs 
mEDIEVAIs 

GAFOs E GAFArIAs NA BEIrA INTErIOr

Maria da Graça*

Com a nossa abordagem ao 
tema da lepra não pretendemos 
falar da patologia em si, que tam-
bém tem a sua História, mas tão 
só trazer um pequeno contributo 
para o conhecimento desta pro-
blemática, nas terras da Beira In-
terior, no período medieval. 

O ideal de perfeição a que as-
pirava a Cristandade medieval 
empurrava para as franjas da so-
ciedade todos aqueles que, pelas 
suas condições económicas, pro-
fissionais, biológicas ou religiosas, 
não se enquadravam nesse ideal 
de perfeição e ordem que compu-
nham a hierarquia funcional. Aos olhos medievos apareciam 
como o símbolo da desordem, perturbadores da harmonia. 
De entre esses grupos considerados «marginais» destacam-
se os pobres e os doentes, em particular os leprosos ou ga-
fos. Tema que tem vindo a ser estudado, pela historiografia 
nacional e estrangeira, sob diversas perspectivas, enquanto 
fenómeno patológico e a sua repercussão no plano social e 
assistencial, bem como enquanto fenómeno que marcou 
profundamente as mentalidades medievais. Entre os mui-
tos autores e estudos refiram-se os pioneiros trabalhos de 
João Meyra1; Rocha Brito2; Ângelo Ribeiro3, ou ainda Fer-
nando da Silva Correia4.

Já na segunda metade do século XX, verifica-se um reno-
vado interesse para os temas do domínio do social, sobretu-
do a partir das primeiras jornadas luso-espanholas de História 
Medieval subordinadas ao tema da pobreza e assistência5. Ao 
longo das décadas seguintes, surgiram vários estudos sobre 
o tema da assistência, entre os quais salientamos, Pobreza 
e Morte em Portugal na Idade Média6. De referir, também, a 
recente publicação dos - Portugaliae Monumenta Mesericor-
diarum, onde foram seleccionadas fontes referentes às mais 
diversas instituições de assistência medievais7

Em paralelo com o tema da assistência em geral têm sur-

gido estudos de algumas instituições 
específicas, entre os quais destaca-
mos o trabalho de Bernardo Vascon-
celos e Sousa8, e ainda a dissertação 
de mestrado de Luís António Santos 
Nunes Mata, sobre o Hospital do Espí-
rito Santo de Santarém9.

No caso específico das leprosa-
rias ou gafarias, depois dos pioneiros 
estudos citados, são de referir, entre 
muitos outros, os trabalhos de José 
Mattoso10; Sílvio Alves Conde, sobre 
a (gafaria de Santarém)11; Ângela Bei-
rante, dedicado à gafaria de Évora12. 
Mais recentemente duas dessas insti-
tuições foram tema de dissertação de 

mestrado - a Casa de S. Lázaro de Lisboa, estudada por Rita 
Luís Sampaio da Nóvoa13, centrando o seu estudo, essencial-
mente, nas atitudes face à doença nos séculos XIV e XV, e o 
Hospital de S. Lázaro de Coimbra, pela mão de Ana Rita Sa-
raiva da Rocha14. 

Na Beira Interior a documentação medieval sobre a 
assistência é escassa e quase inexistente sobre gafos e 
gafarias. A que existe não é tão rica e variada, quanto os 
casos apontados, de instituições sediadas nas cidades de 
Coimbra, Évora e Lisboa ou na rica vila de Santarém, locais 
bem mais populosos e de habitual permanência da Corte. 
Por isso rareiam, também, os estudos sobre o tema para a 
esta região, havendo contudo a referir o trabalho de José 
Lopes Dias, sobre as albergarias da Beira Baixa15 e o artigo 
de Manuel da Silva Castelo Branco, dedicado à gafaria me-
dieval da vila de Castelo Branco.

A lepra – caracterização e difusão
«Uma afecção de todo o corpo»16

A lepra, também conhecida por morfeia, mal de S. 
Lázaro, gafeira ou elefância dos árabes, doença crónica 
infecciosa, originária do Extremo Oriente – China e Índia 

Fig.1 - Leproso



74

- de onde se difundiu para o Próximo Oriente17 trazida, 
segundo alguns autores, pelos Fenícios e daí, em data in-
certa, para todo o Ocidente europeu. 

Na Grécia, a doença terá aparecido após as conquis-
tas de Alexandre e em Roma teria sido introduzida pe-
los exércitos de Pompeu. Rara na Europa, até ao século 
IV, tornando-se, então, frequente nas regiões da Gália, 
apontando as provas documentais e ostéo-arqueológi-
cas, para a sua inequívoca presença na Europa, ao longo 
dos séculos VI e VII18. 

Segundo Ângelo Ribeiro, a chegada da lepra ao oci-
dente europeu coincidiu com as invasões godas, tendo 
alastrado a toda a Península Ibérica com a invasão árabe. 
Em Portugal a lepra é anterior à nacionalidade19, datan-
do de 1107, o primeiro caso de lepra documentado20. É, 
também, opinião unânime entre a generalidade dos au-
tores que o período de maior incidência e propagação da 
lepra se verificou ao longo dos séculos XI e XII, em virtude 
dos intensos contactos Ocidente/Oriente, proporciona-
do pelas cruzadas e peregrinações21. Séculos em que se 
multiplicam as leprosarias por toda a Cristandade22, e as 
doações testamentárias em favor dos gafos23. 

Gafos e Gafarias

A lepra considerada, um dos mais temíveis flagelos 
da Idade Média, assumiu, em todo o espaço da Cristan-
dade medieval, um papel marcante, enquanto doença 
endémica em expansão e mobilizadora de importantes 
medidas de profilaxia24. 

Atacava por igual todos os grupos sociais, campone-
ses, mercadores ou reis, mas nem todos sofriam e viviam 
a doença da mesma maneira. 

Apresentava-se aos olhos dos coevos como um fla-
gelo e um castigo do céu, inspirando medo e repulsa. 
Medo expresso na atitude da sociedade, que conside-
rava os portadores da doença os «mais miseravees pro-
ves»25, objecto de horror e rejeição. Apareciam como um 
símbolo negativo, um símbolo de impureza e corrupção 
física e moral26. Tais sentimentos originaram a exclusão 
e afastamento dos leprosos da sociedade sã27. Muitas ve-
zes escorraçados e apedrejados, impedidos de trabalhar, 
condenados a viver como vagabundos, apenas podendo 
pedir esmola junto das vias de acesso a vilas e cidades28. 
Sobre eles recaíam interdições várias, nomeadamente o 
sacerdócio e o casamento29, acreditando-se que a lepra 
era uma doença hereditária. Nalgumas regiões, o leproso 
era obrigado a usar vestuário especial, luvas e até cam-
painhas, par denunciar a sua presença30. Mas, por outro 
lado, os gafos, eram vistos como um agente privilegiado 
para o exercício da caridade, ou seja um caminho seguro 
para a remissão dos pecados. Ambivalência de sentimen-

tos que o historiador Manuel Sílvio Alves Conde sinteti-
zou em três binómios: Execração/atracção; Horror/com-
paixão; Repugnância/socorro.   

Porém é hoje pacífico entre os historiadores que nem 
todos os leprosos sofriam a vivência desta doença da 
mesma maneira, considerando-se três grupos: aqueles 
que, permaneciam nas suas casas mantendo e exercendo 
as suas habituais ocupações, tal é o caso do rei D. Afonso 
II, ou ainda do chanceler de D. Afonso III, satirizado nas 
cantigas de escarnio e mal dizer; os leprosos que viviam 
nas leprosarias e os leprosos pobres errantes e sem qual-
quer enquadramento institucional.  

Gafarias – instituição e organização

Como medida profiláctica, mas também por compai-
xão e piedade, para seguir o preceito cristão de amor ao 
próximo, e remissão de pecados, foram organizadas for-
mas de os assistir, e controlar, pela criação de «gafarias» ou 
«leprosarias». Estabelecimentos com objectivos comuns 
tiveram, porém, instituidores e organizações diferentes. 

Em Portugal, encontramos três modalidade de gafa-
rias, quanto á sua instituição e administração: as gafarias 
criadas por iniciativa régia, como em Coimbra; as gafa-
rias de administração municipal, de que são exemplo, as 
de Lisboa e Almada; havendo ainda um terceiro modelo - 
as gafarias instituídas por iniciativa das pessoas atingidas 
pela doença, que se colocavam sob a protecção do rei, 
como foram os casos das gafarias de Santarém e Beja. 
Tinham, contudo, em comum a sua localização afastadas 
dos centros urbanos, fora da segurança de muros de vilas 
e cidades, ocupando os arrabaldes. Erguidas fora dos re-
cintos muralhados mas, relativamente perto, á distância 
do lançamento de uma pedra, segundo Le Goff. Ficando, 
assim, sob o olhar vigilante da comunidade e, reprodu-
zindo espacialmente a organização do espaço social dos 
núcleos urbanos31. 

Sob o ponto de vista administrativo tinham um pro-
vedor, um escrivão e mamposteiro32, nomeados pelo rei 
ou escolhidos pela comunidade gafa e aprovados pelo 
monarca. A criação das gafarias foi a maneira encontrada 
para prestar assistência e caridade, protegendo a comu-
nidade sã do contágio. 

Ao longo dos séculos foram-se produzindo diversas nor-
mas referentes ao viver quotidiano dos leprosos – sobre o 
casamento, vida conjugal e castidade, vestuário, circulação. 
Porém, cada instituição tinha os seus próprios regimentos.

Nalgumas regiões a circulação dos leprosos estava 
completamente proibida ou apenas permitida, com cer-
tas restrições. Em Portugal a circulação dos leprosos po-
derá, também, ter sido condicionada. O Compromisso da 
gafaria de Santarém, datado de 1223, estipulava que os 



75

gafos careciam de autorização para se deslocarem à vila, 
para irem em romaria ou mendigar, sob pena de perde-
rem a ração durante três dias. O regimento da gafaria de 
Coimbra (1329), no que dizia respeito à circulação dos le-
prosos, era muito idêntico ao de Santarém. Já o regimen-
to e estatutos da Casa de S. Lázaro de Lisboa, outorgado 
pelo município, apresentava no século XV, medidas mais 
restritivas, não permitindo a saída dos doentes, nem para 
pedir esmola. Desobedecendo os gafos seriam presos e 
perdiam a ração de um mês. 

Ao contrário de algumas regiões da Europa, onde exis-
tiam normas bem definidas para o vestuário dos leprosos, 
para Portugal, dos regimentos conhecidos, apenas o de 
Coimbra (1329), menciona algumas informações sobre o 
seu vestuário. 

A admissão numa leprosaria implicava que o candidato 
fizesse prova da sua infirmidade, e implicava também o pa-
gamento de uma jóia. Desta forma de selecção, baseada na 
riqueza, os pobres estavam excluídos. Não podendo, assim, 
aspirar a viver no conforto de morada, alimentação e ves-
tuário da casa dos gafos. A diferenciação entre os leprosos 
que «Ham reçam» nas gafarias e os lázaros «andantes ao 
mundo», provocava, em Lisboa e Santarém, e outros locais, 
um relacionamento tenso. Testemunho desse difícil conví-
vio, é o pedido feito pelos «gafos andantes» ao monarca D. 
Pedro I33. Os leprosos, sem a possibilidade de trabalhar, são, 
também, pelos seus iguais na doença, impedidos de pedir 
esmola. Sendo, assim, condenados á errância, empurrados 
para fora da segurança da proximidade de vilas e cidades, 
vivendo na orla das florestas e outros locais afastados. 

Fig.2 - Leprosy-bell

Gafos e Gafarias na Beira Interior

No território do actual distrito de Castelo Branco, a 
documentação, compulsada, apenas faz referência à 
existência de duas gafarias: uma em Castelo Branco e outra 
na Covilhã.

São muito escassas e tardias as informações referentes á 

gafaria de Castelo Branco, surgindo de forma indirecta, num 
instrumento de arrematação, publicado por Manuel da Silva 
Castelo Branco34. Sabemos que se localizava fora da vila, 
provavelmente a noroeste, junto ao vale da ribeira de Líria35. 
Em meados do século XV, ainda a doença permanecia nas 
terras albicastrenses. Com efeito, no ano de 1454, justificava 
o rei, D. Afonso V, a nomeação de Vasco Anes, juiz das sisas 
dos judeus e mouros da vila, pela necessidade de substituir 
o anterior oficial, Aliote Alvarez, impedido de exercer o 
ofício, por estar muito «emfermo de door de gafes36». 
Pouco mais sabemos e, por isso, ficam as perguntas – 
quando foi instituída? Quais os seus instituidores? Como 
era administrada? Como estava organizada e regulada a 
vivência dentro da gafaria? De que bens dispunha? A eira 
dos «gafos» na aldeia de S. Gião, referida num tombo da 
Ordem de Cristo, pertenceu a esta instituição37? Como 
eram admitidos os leprosos? Quantos gafos podia albergar? 
Perguntas que permanecem sem resposta.

Já na vizinha vila de Covilhã, a sua presença é documen-
tada desde os alvores do século XIII, em 1207, na delimita-
ção da doação duma «herança» pelo caminho de Santo Es-
tevão e os «gafos»38. 

A gafaria do Bem Avemturado S. Lazaro, provavelmen-
te remonta á data da fundação do concelho, ou até antes, 
época em que se terá constituído o seu património, fruto do 
fluxo de doações e bens trazidos pelos gafos. Período, esse 
coincidente com o pleno ciclo de expansão da lepra, no oci-
dente europeu. Também para esta instituição as perguntas 
sobre os seus compromissos que regulavam a vivência dos 
leprosos ficam sem resposta. Para esta instituição apenas 
temos informações tardias relacionadas com os seus bens 
patrimoniais.  

Situava-se junto à igreja de S. Lázaro, em pleno arrabal-
de, e detinha um razoável número de bens fundiários, re-
feridos desde 130539. No século XIV, detinha uma vinha na 
Corredoura Nova, a lindar com uma vinha dos monges cis-
tercienses do mosteiro de Santa Maria da Estrela40. Todavia, 
só temos conhecimento do conjunto do seu património em 
começos do século XVI, data em que Rui Caldeirão, cavaleiro 
da casa real, mandou executar o tombo dos bens da gafaria, 
do Bem aventurado Senhor S. llazaro, em virtude do anterior 
tombo estar tão velho que não se conseguia ler. O tombo 
foi iniciado a 3 de Novembro de 1500, sendo o trabalho exe-
cutado a expensas da gafaria, e só foi terminado no ano de 
1509, a 2 de Fevereiro41. Este tombo comporta um conjunto 
de fólios, em pergaminho, cosidos e numerados, em data 
posterior, do n.º 24, primeira folha, onde traz o título ao n.º 
31. Aparecem duas caligrafias diferentes a primeira até ao 
fólio 26, seguindo uma letra diferente menos graciosa e cui-
dada e também muito apagada dificultando a leitura. 

Refira-se que os fl. 30v e 31 aparecem já depois da assi-
natura, mais parecendo um aditamento. 



76

Por este tombo, verifica-se que, ao contrário da dispersão 
geográfica para a generalidade dos bens fundiários de outros 
possidentes da região, os bens da gafaria estavam concentra-
dos em torno da sua igreja, da invocação de S. Lázaro, e casas 
de morada, na zona baixa da vila, fora do recinto muralhado. 
Situando-se, algumas das suas parcelas, junto ao primitivo 
assento do convento de S. Francisco. Localização que obriga-
va à protecção das culturas e árvores da passagem dos gados, 
motivo pelo qual, aparecem quase sempre murados sobre si, 
tomando a designação de «cerrado». Nessas parcelas predo-
minava a cultura do linho e alguma vinha, sendo de salientar 
os soutos de castanheiros e olivais, nalguns casos de recente 
plantio. 

Tipologia Parcelas Outras informações 

Olival 2

Um com 48 pés de oliveira 
e 10 figueiras.
Outro com 47 oliveiras 
e 10 castanheiros.

Souto 6
Um com 24 castanheiros 
e 2 oliveiras, outro com 
3 castanheiros e «estacas».

Courelas de Regadio 7 Duas semeadas de linhaça
Courela 11 Não diz

Terra grande cercada 1 Com 101 oliveiras 
e outras árvores de fruto.

Rossio 1

Terra no Rossio 1 Com 25 oliveiras e 3 «estacas»

Chão 4 Um deles tinha 100 castanheiros 
e outras frutíferas. 

Propriedade da Gafaria da Covilhã

Regista-se a presença de oliveiras em seis parcelas, tendo 
dois desses olivais respectivamente 101 e 48 oliveiras. Desta-
que, também, para a menção a «estacas», indiciando a cultu-
ra recente da oliveira que, constitua já uma aposta económi-
ca. A par dos soutos e olivais avultavam as terras de regadio, a 
indicar a proximidade de zonas populacionais consumidoras 
diariamente de frutas e legumes frescos. Parcelas que então 
foram medidas em cordas, braças, «semedura» ou em pés de 
árvores, tinham, à data do tombo, as suas rendas pagas em 
moeda e não raras vezes estavam emprazadas a um rendeiro 
que entregava o seu amanho a um foreiro.

Fig.3 - AMC- Tombo do bem 

avemturado Senhor sam llazaro.

Os seus bens terão passado, em data incerta, para a 
Câmara Municipal, sugerindo ter sido uma instituição criada 
pelo município42. 

Fig.4 - AMC, Tombo do bem avemturado Senhor sam llazaro 

Mas o mal atingiria, por certo, outras zonas da região. 
Nas terras da actual zona do Pinhal, a memória toponímica 
registou um casal dos gafos na vila da Sertã, a indicar a pre-
sença de gente atingida pelo terrível flagelo da lepra43. Na 
vila de Manteigas, o tombo dos bens do Concelho faz refe-
rência a um «[…]chão que chamam o chão da gafaria[…]»44. 
Terão existido nestas localidades alguma instituição a eles 
destinada? Ou viviam no seio da comunidade sã?

Em jeito de conclusão diremos que, é ainda muito es-
casso o nosso conhecimento sobre os gafos e gafarias da 
Beira Interior, não diferindo alias, de muitas outras ques-
tões sobre o viver medieval nesta região. Todavia, do pou-
co que conhecemos, as soluções encontradas parecem 
não divergir do verificado noutras áreas do território. A 
par de uma população de leprosos, residentes no relativo 
conforto das gafarias, é de crer que uma população de 
gafos andantes vagueasse entre vilas e aldeias. Porém as 
fontes calam essas errâncias de dor e sofrimento.

Notas:

1- MEYRA, João, «Gafarias», in Gazeta dos Hospitais do Porto, II, Porto, 
1908-1909.
2- BRITO, Rocha, «História da gafaria de Coimbra», in Arquivos de dermato-
logia e Sifiligrafia, I, Coimbra, 1934.
3- RIBEIRO, Ângelo, «Assistência», in Historia de Portugal, dir., Damião Pe-
res, Vol. IV, Barcelos, 1932. 
4- CORREIA, Fernando da Silva, Os hospitais medievais portugueses, Sep. 
«A Medicina Contemporânea», n.º 11, 12, 13 e 15, Ano LXI, 1943. Idem, Ori-
gens e formação das Misericórdias Portuguesas: Estudos sobre a História da 
Assistência, 2.ª, ed., Lisboa, Livros Horizonte, 1999 (1.ª ed., 1944).  
5- Cf., Primeiras Jornadas Luso-Espanholas de História Medieval, realizadas 
em 1972 e subordinadas ao tema da Pobreza e a assistência aos pobres na 
Península Ibérica durante a Idade Média, Actas, 2 Tomos, Lisboa, FLUL/ Ins-
tituto de Alta Cultura, 1973.
6- TAVARES, Maria José Ferro, Pobreza e Morte em Portugal na Idade Média, 
Lisboa, Editorial Presença, 1989.
7- PAIVA, José Pedro, coord., Portugaliae Monumenta Mesiricordiarum, vol. 2, 
Antes da Fundação das Misericórdias, dir., José Pedro PAIVA; Maria de Lurdes 



77///////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////// /////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////

ROSA e António Gomes SAUL, Lisboa, União das Misericórdias, 2003.
8- SOUSA, Bernardo Vasconcelos, A Propriedade das Albergarias de Évora 
nos Finais da Idade Média, [Lisboa], Instituto Nacional de Investigação Cien-
tífica, 1990.
9- Estudo onde o autor analisa a instituição sob diversas perspectivas - ad-
ministrativa, patrimonial, passando, ainda, pelas relações com os poderes. 
Cf., MATA, Luís António Santos Nunes, O Hospital do Espírito Santo de San-
tarém, Dissertação de Mestrado em História Medieval, 2 vols, Coimbra, 
Universidade de Coimbra, 1999.  
10- MATTOSO, José, «Sociedade Cristã e Marginalidade na Idade média: A 
Gafaria da Senhora do Monte», in Portugal medieval. Novas Interpretações, 
Lisboa, Imprensa Nacional-Cada da Moeda, 1985.
11- CONDE, Manuel Sílvio Alves, «Subsídios para o Estudo dos Gafos de 
Santarém (Séculos XIII-XV)», Estudos Medievais, n.º 8, 1987.
12- BEIRANTE, Ângela Rocha, «A Gafaria de Évora», in O Ar da Cidade. 
Ensaios de História Medieval e Moderna, Lisboa, Edições Colibri, 2008, 
pp. 235-251.
13- NÓVOA, Rita Sampaio da, A Casa de S. Lázaro de Lisboa: Contributos 
para uma História das Atitudes Face à Doença (Séc. XIV-XV), Lisboa, Disser-
tação de Mestrado em História apresentada à Faculdade de Ciências So-
ciais e Humanas, Universidade Nova de Lisboa, 2010.
14- A Institucionalização dos Leprosos, o Hospital de S. Lázaro de Coimbra 
nos séculos XIII a XV, Tese de Mestrado, apresentada á Faculdade de Letras 
da Universidade d Coimbra, 2011.
15- DIAS, José Lopes, Albergarias da Beira Baixa, Lisboa, Sep. «Acção Mé-
dica», 1946: Do mesmo autor, Misericórdias e Hospitais da Beira Baixa, Sep. 
«Revista Clínica Higiene e Hidrologia», 7, 1938. 
16- Doença caracterizada por Bernard de Gordon, professor de Montpellier 
(1305) como «a lepra é uma afecção de todo o corpo. Provoca pústulas e 
excrescências, a reabsorção dos músculos, principalmente o de entre o po-
legar e o indicador, a insensibilidade das extremidades, gretas e afecções 
cutâneas. São sinais que anunciam o fim, a corrosão da cartilagem entre as 
narinas, mutilações das mãos e dos pés nuns casos, aumento da grossura 
dos lábios e nodosidades em todo o corpo noutros, dispneia e voz rouca.». 
Apud, Françoise BÉRIAC, «O medo da lepra», in As doenças têm História, 
apresentação de Jacques Le GOFF, Lisboa, Terramar, 1997, p. 127.
17- As primeiras descrições da lepra datam do tempo dos Faraós. Cf. «Lepra», 
in VERBO, Enciclopédia Luso-Brasileira de Cultura, vol. 17, Imp. 2000, p. 895.
18- O primeiro concílio e o primeiro texto legislativo referente aos leprosos 
datam destes séculos. Cf. Ana Rita Saraiva da ROCHA, A Institucionalização 
dos Leprosos, o Hospital de S. Lázaro de Coimbra nos séculos XIII a XV, Coim-
bra, 2011, p. 16, nota 18.
19- D. Mumadona, no ano de 959 (século X), não sendo respeitada a vonta-
de do documento, na sanctio deseja-se aos infractores que sejam atacados 
por lepra, da cabeça aos pés. Cf. José MATTOSO, «Sanctio (875-1100)», in 
Religião e Cultura na Idade Média Portuguesa, Lisboa, INCM, 1997, p. 42. 
20- Odório Guandilaz, fez doação de uma parte dos seus bens ao mosteiro 
de Paço de Sousa, apelando à caridade dos frades para que o auxiliem, uma 
vez que sofre de lepra: «… et uos fratres de illo monasterio que faciatis mi-
chi caritate in mea uita pro que eo sum misso in lepra et fragicia». Cf. Docu-
mentos Medievais Portugueses. Documentos Particulares, vol. III, Org. de Rui 
de Azevedo, Lisboa, Academia Portuguesa da História, 1940, p. 215, doc. 
242. Maria Helena da Cruz COELHO, «A Acção dos Particulares para com a 
Pobreza nos Séculos XI e XII», in Homens, Espaços e Poderes, (Séculos XI a 
XVI). I – Notas do Viver Social, Lisboa, Livros Horizonte, 1990, p. 87; Manuel 
Sílvio Alves CONDE, «Subsídios para o Estudo dos Gafos…», p. 104, nota 
20; Ana Rita Saraiva da ROCHA, op. cit., p. 16. 
21- Mas é também opinião unânime, que não foram as Cruzadas a intro-
duzirem a doença na Europa, como tinham defendido os historiadores do 
século XIX.
22- Segundo Fernando Correia, no século XIII, existiriam dezanove mil le-
prosarias na Europa. Fernando CORREIA, Origem e Formação …, p. 176. 
23- O testamento de D. Urraca (1177) tinha uma cláusula em favor dos gafos 
de Guimarães, Braga e Barcelos. Cf. Ângelo RIBEIRO, «Assistência», in His-
tória de Portugal, Vol. IV, Barcelos, 1932.
24- De acordo com Françoise Bériac, na Idade Média, «a lepra não era uma 
doença banal, mas a doença, por excelência». Cf. Françose BÉRIAC, «O 
medo da lepra», in As doenças têm História, Lisboa, 1997, p. 133. 
25- AN/TT, Chancelaria de D. Afonso V, liv. 8, fl. 61v-62.

26- Cf. José MATTOSO, «Sociedade cristã e marginalidade na Idade Média. 
A gafaria da Senhora do Monte», in Portugal Medieval, Lisboa, 1985, pp. 
123-133.
27- No Leal Conselheiro, D. Duarte diz que convém «Asy mandar afastar os 
gafos por seer doença contagiosa que dhuum a outro se pega […]», in Ro-
cha BRITO, «História da Gafaria de Coimbra», Arquivos de Dermatologia e 
Sifiligrafia, n.º 1, 1932, p. 62. 
28- Cf. Chancelaria de D. Pedro I, «privilegio dos gafos andantes», n.º 1016, 
pp. 481-482. 
29- «O homem tendo doença perpetua asi como lepra ou outra semelhan-
te, melhor he nom casar, que danar molher, que a lepra he morbo conta-
gio» João de Barros, Espelho de Casados, Apud, Rocha BRITO, op. cit., p. 62. 
No regimento da gafaria de Santarém, uma das funções do comendador 
era impedir que o gafo ou a gafa mantivesse relações sexuais fora do casa-
mento, fosse com gafo ou com são. Cf. Manuel Sílvio Alves CONDE, «Sub-
sídios para o estudo dos gafos de Santarém (séculos XIII-XV)», in Estudos 
Medievais, n.º 8, 1987, p. 129. 
30- Cf. Jean-Louis GOGLIN, Les misérables dans l’Occident médiéval, 
Paris, 1976.
31- Cf. Manuela Santos SILVA, «Cidades», in História de Portugal, dir. João 
Medina, Vol. III, Lisboa, pp. 249-312. 
32- Carta de privillegios do monposteiro da gafaria de beia, datada de Évora, 
02 Abril de1371. Cf. AN/TT, Chancelaria de D. Fernando I, liv. I, fl. 71v  
33- Cf., Chancelarias Portuguesas. D. Pedro I, ed., A. H. de Oliveira Marques, 
Lisboa, 1984, doc. 1016, pp. 481-482.
34- Instrumento de arrematação onde foi referido um «olival que esta no 
limite da dita villa»; e «eu tabeliam, fui a Gafaria limite da dita villa». Cf. 
A. S. C. M. de Castelo Branco, Apud, Manuel da Silva BRANCO, «A Gafaria 
Medieval de Castelo Branco», in Estudos de Castelo Branco, Nova Série, n.º 
7, Dezembro 1981, pp. 5-14.
35- Cf. Hermano Castro e SILVA, A Misericórdia de Castelo Branco (aponta-
mentos Históricos), c/ prefácio de José Lopes Dias, 2.ª ed., Castelo Branco, 
1958. José Lopes DIAS, «Estudantes da Universidade de Coimbra Naturais 
de Castelo Branco», in Reconquista, 19.05.1957. Manuel da Silva CASTELO 
BRANCO, op. cit., pp. 5-14. 
36- Carta de D. Afonso V datada de Viseu a 15 de Março de 1454. Cf. AN/TT, 
Chancelaria de D. Afonso V, Livro 10, fl. 21. Publicada por Manuel da Silva 
CASTELO BRANCO, op. cit., p. 13. 
37- Cf. Tombos da Ordem de Cristo. Comendas da Beira Interior Sul, Lisboa, 
2009, p. 256., 
38- Doação de Pedro Guterres à Ordem do Templo. CF. AN/TT, Mestrados, 
liv. 1, fl. 21.
39- Cf. AN/TT, Mosteiro de Santa Cruz de Coimbra, pasta 43, n.º 146.
40- CF. AN/TT, Mosteiro de Santa Maria da Estrela, Boidobra, mç. 1, n.º 12. 
41- «Tombo do bem avemturado Senhor sam llazaro//.De todos os seus be-
ens E Rendas E propriedades da gafaria de sam llazaro desta villa de Covi-
lham que som em a dita villa com seus termos de que ho capitulo hi mi[nis]
tra[çam] (?) que ora ffoy ffecto per mandado de Ruy Callderam caualleiro 
da casa del Rey nosso Senhor [--- ---] E juiz de fora com allçada na dita vila// 
O quall tomboo ho dito Ruy Callderam mandou fazer a Aluaro (---)? escu-
deiro Estevam coiniguo Aluaro Fernandez Esto por quanto o tombo velho 
que aly avia dos ditos beens era jaa tam velho que se nam podia ller E mais 
os ditos beens se paasem jaa as pessoas a que foram emprazados findos 
stauam pasados os beens em prazos em filhos E mesmo Em outras pesoas 
[…].» Cf., Arquivo Municipal da Covilhã, Pergaminhos Medievais, doc., 13.
42- Cf. Artur de Moura QUINTELLA, Subsídios para a Monographia da Covi-
lhã, 2.ª ed., Fundão, 1990. 
43- Cf. António Lourenço Farinha, A Sertã e o seu concelho, Lisboa, 1930, 2.ª 
ed., de 2010, p. 124.
44- Cf. Arquivo Municipal de Manteigas, Livro do Traslado do Tombo dos 
Bens do Concelho, 1788, fl. 2v.

*Academia Portuguesa da História Investigadora 
do Centro de História da Faculdade de Letras 

da Universidade de Lisboa





79

//////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////

TOmás DA FONsECA, 
um méDICO COVILHANENsE 
NAs GArrAs DA INQuIsIÇÃO1

Maria Antonieta Garcia*

Introdução

Após a instauração da Inquisição, e (a)pesar dela, mui-
tos médicos cristãos-novos se tornam célebres; durante 
três séculos, serão detidos e julgados pelo Tribunal do Santo 
Ofício. Conheceram a hostilidade, a intolerância, a perse-
guição. Eram rigorosos no exercício da profissão; alguns 
contavam com o apoio de redes familiares, espalhadas por 
todo o mundo. Assim, tendencialmente, os médicos judai-
zantes tratavam os pacientes com a ciência que aprendiam, 
sobretudo, nas Universidades de Coimbra e de Salamanca, 
combinando-a com as de outras escolas europeias, com as 
tradições que os antepassados haviam legado. Este saber 
favorecia o reconhecimento, o prestígio, tornava-os eleitos 
por monarcas, por nobres, pela população. 

Viviam num mundo enfermo! Ao lado de judeus, nos 
cárceres inquisitoriais, penavam feiticeiras, bígamos, ho-
mossexuais, blasfemos, padres solicitantes e outros he-
reges e heterodoxos.

Entrar nos cárceres do Santo Ofício era uma descida 
aos infernos: “o preso é ...metido em uma casa de quinze 
palmos de comprido e doze de largo, escura, e que tem 
por claridade uma fresta levantada do chão dez palmos, 
pouco mais ou menos, e terá a fresta de largura uma 
mão-travessa e de comprimento três palmos, e, assim, 

dá tão pouca luz que não chega ao chão, e para verem os 
presos alguma coisa, hão de estar em pé (...).” Esclarece 
ainda o autor: “Nestes cárceres estão de ordinário qua-
tro e cinco homens e às vezes mais, conforme o número 
dos presos que há (...). Dão-lhes um cântaro de água para 
oito dias e outro para urina, com um serviço para as ne-
cessidades, que também aos oito dias se despejam (...)”2.

Como não adoecer de corpo e alma? No Verão a situ-
ação piorava: “...são tantos os bichos que andam nos cár-
ceres cheios, e os fedores tão excessivos, que é benefício 
de Deus sair dali homem vivo”3.

Não lhes bastava o ambiente de miséria, podridão, 
promiscuidade: somavam-lhe os interrogatórios infindá-
veis, a tortura física e psíquica. Atormentados, tentavam 
adivinhar “culpas”, denúncias e denunciantes. Era neces-
sário confessar tudo. Se a memória falhava, ou a vontade 
e afetos guiavam para encobrir práticas e pessoas, a cor-
da, os tratos de polé, a água e fogo, o potro, na Casa dos 
Tormentos, deixavam pouco espaço para resistir humana-
mente. As traves mestras oscilavam à vista dos “instrumen-
tos”. Sob tortura o preso confessava tudo, quase sempre. 
Escreveu Michel Foucault que “O suplício faz correlacionar 
o tipo de ferimento físico, a qualidade, o tempo dos sofri-
mentos com a gravidade do crime, a pessoa do criminoso, 
o nível social das suas vítimas. Há um código jurídico da 



80

dor”4. Na verdade, os tipos de suplício, o tempo de agonia 
eram hierarquizados, e judaizar era crime maior. A confis-
são obtida era legitimada como verdade;“... desobriga o 
acusador de fornecer outras provas...”5. Nos séculos XVI, 
XVII e XVIII, em Portugal, era assim.

Tomás da Fonseca – os denunciantes

A família estava assinalada. Era cristã-nova. Uma 
meia-irmã, por parte do pai, Genebra da Fonseca, casada 
com Gaspar Dias, tinha sido relaxada à justiça secular, em 
1582. Nascera na Covilhã, filho de Lopo da Fonseca, mé-
dico também, e de Beatriz Henriques, cristã-nova. Quan-
do foi detido, contava 47 anos. Casado com D. Isabel Co-
ronel, cristã-velha, castelhana, era, então, residente na 
freguesia de Santa Justa, em Lisboa. 

A 20 de novembro de 1609, o meirinho, Damião Men-
des de Vasconcelos, recebera ordem de Manuel Álvares 
Tavares e António Dias Cardoso, para prender Tomás da 
Fonseca “nesta cidade ou onde quer que seja achado (…) 
por culpas que nelle há neste Santo Ofício”.

No dia seguinte era entregue a Domingos Teixeira, Al-
caide dos cárceres. Trazia …”com elle uma faqua nova de 
cabo preto em uma bainha cerrada por cima com huma 
fita roxa. E huma carta que fazia menção ser do médico 
Montalto6 escrita em Florença e assy lhe foram achados 
mais alguns papéis de pouqua importância que entreguei 
ao Promotor deste Santo Ofício”.

Antes da detenção de Tomás da Fonseca, em novem-
bro de 1609, tinham sido presas Margarida Quaresma, 
Ângela de Moura, Inês Correia, Beatriz Barbosa e Maria 
das Neves, Duarte Barbosa e a mãe Beatriz Mendes. To-
dos hão de narrar episódios vividos com o médico.

Margarida Quaresma, cristã-nova, detida a 27 de fe-
vereiro de 1609, inicia as confissões a 10 de março. Era 
moça, solteira, natural de Santarém, moradora em Lis-
boa, filha de Diogo Vaz, alfaiate, falecido, e de Beatriz 
Mendes. Informa que um dia, no verão, estava com a mãe 
e as irmãs, Ângela de Moura, Inês Correia, Beatriz Bar-
bosa e Maria das Neves e o irmão, Duarte Barbosa. Inês 
adoecera e o médico Tomás da Fonseca viera visitá-la a 
casa. Nesse contexto, em conversa, o clínico perguntara 
se criam na Lei de Moisés. Referiram as práticas da guar-
da dos sábados de trabalho, preceitos dietéticos, como 
não comer toucinho, lebre, porco ou peixe de pele… e 
que esperavam de salvar a alma na dita lei.

Inês Correia, a irmã, presa no mesmo dia, (27 de fe-
vereiro de 1609), menciona também Tomás da Fonseca; 
inclui a descrição física: “idade de trinta para quarenta 
anos, ruivo de barba e pintada de branco”.

Beatriz Barbosa repete a narrativa da visita de Tomás 
da Fonseca, quando a irmã estava doente. Carateriza-

o como “homem com mais de quarenta anos, louro de 
barba e alvo do rosto, e alto do corpo”. Para além das 
cerimónias judaicas indicadas, acrescenta que Tomás da 
Fonseca recebia cartas de Montalto, o médico que aban-
donara Lisboa e fora para Florença. Tomás da Fonseca 
assegurara que o cunhado “era muito querido e amado 
de todos e tinha muitos livros que tratavam da Lei de 
Moisés”. Sobre as práticas judaicas que observavam, 
lembrou que o médico falara nos jejuns de segundas e 
quintas-feiras, a guarda dos Sábados, a oração do Padre-
Nosso, o encomendar-se a “Deos dos Ceos por guarda da 
Lei de Moisés, e que por elle ser letrado entendia aquellas 
cousas melhor”. A mãe e as irmãs “faziam as ditas cousas 
quando podiam”. Celebravam também o Jejum da Rai-
nha Ester e Tomás da Fonseca afiançava que, nesta fes-
tividade, “jejuava três dias”.

O médico, segundo afirmara, conversava sobre Judaís-
mo com o cunhado Montalto. Conta que, mais tarde, mu-
daram de casa da Rua do João do Outeiro, para a Rua de 
Valverde. Mas “Tomás da Fonseca foi continuando a cura 
da ditta irmã, visitando-a ordinariamente, isto que por ou-
tras vezes, não avendo doentes em casa della, Tomás da 
Fonseca visitava-as, vindo a pedido dellas, confitente…”

Durante as visitas, para além das pessoas de casa, es-
tiveram presentes, algumas vezes, Isabel Nunes e Gracia 
Lopes, filhas de Catarina Lopes, sua tia, que igualmente 
se declararam crentes da Lei de Moisés.

Foram estes testemunhos que fundamentaram a de-
cisão de António Dias Cardoso, o Inquisidor, de mandar 
prender Tomás da Fonseca.

Outro depoimento foi o de Beatriz Mendes, de 55 anos; 
numa sessão de novembro, conta, de novo, a narrativa da 
doença de Inês Correa, sua filha. A Tomás da Fonseca, o 
médico que habitualmente curava em sua casa, descreve-
o como tendo 50 anos, e “he louro de barba e mora ao Arco 
de João Correa”. Era amigo do filho, Duarte Barbosa. Co-
nheciam-no por morar “nos baixos” do mesmo prédio de 
Catarina Lopes, sua cunhada, “e ter amizade com Catari-
na Lopes e as filhas”. Confirma que, durante a visita à filha 
doente, se declararam crentes da Lei de Moisés. Tomás da 
Fonseca comentara que junto da mulher, cristã-velha, dis-
simulava “nas coisas que fazia da dita sua lei”.

Também Ângela Moura testemunha perante António 
Dias Cardoso. Identifica o médico como sendo “louro de 
barba e amarello de rosto, por dizerem que he doente”. 
Corrobora a amizade entre Tomás da Fonseca e o irmão. 
Relata que falando dos jejuns da Igreja, o médico decla-
rara que faziam mal ao fígado. Que a Lei de Moisés era 
a boa, “sabia-o por ser letrado e tudo o mais era vento”.

Inês Correa e Maria das Neves, a última com 14 anos, 
também são ouvidas. As declarações nada acrescentam 
ao que os Inquisidores já tinham registado.



81

Duarte Barbosa, na primeira sessão, negou quaisquer 
culpas relativas à prática da Lei de Moisés. Mas a 23 de 
janeiro de 1610, menciona Tomás da Fonseca. Curara-o 
“de um olho que trazia doente” e, na altura, falaram so-
bre práticas judaicas. 

Ao médico referir-se-ão ainda, Isabel Nunes, Ana de 
Jesus, Violante Nunes, Beatriz Pinta.

Margarida Quaresma que fala, durante várias ses-
sões, destacará que Tomás da Fonseca “lhe encomenda-
va muito o segredo, dizendo-lhes que se nelle falavão, 
não tinham mais vida que enquanto estivessem no cárce-
re deste Santo Offício, e que por esta rezão não disse logo 
o ditto Tomás da Fonseca, quando começou a confessar 
suas culpas”.

Concede que Tomás da Fonseca era amigo de Fernão 
Roiz Nunes, das suas irmãs e sobrinho… que curava a todos. 

Inês Correa ouvida, novamente, em 3 de novembro 
de 1610, lembrara que Tomás da Fonseca lhe dissera que 
ensinara a Lei de Moisés a João Baptista, cristão-novo, 
filho de D. Filipa, a Fernão Roiz Nunes, irmão de D. Filipa, 
e a duas irmãs: Violante Nunes e Beatriz Pinta, sobrinha. 
A última vivia em casa de D. Filipa. Com todos Tomás da 
Fonseca tinha comunicado a dita crença. Não o revelara 
anteriormente pela ameaça que ela e irmãs ouviam: “se o 
dizião e descobrião lhes avia de fazer muito mal”.

Catarina Lopes era a que menos falava. Todavia, a 
ameaça de ser “relaxada à justiça secular”, a condenação 
à fogueira reaviva a memória. Pede audiência em abril 
de 1611. Comunica que na altura em que Tomás da Fon-
seca visitara Catarina Mendes, sua sobrinha, que estava 
doente, estavam presentes, Gracia Lopes e Isabel Nunes, 
Margarida Nunes, Ângela de Moura. A todas, o médico 
recomendara que seguissem a lei mosaica. 

Somavam-se as testemunhas, os inquisidores confe-
riam os depoimentos, procurando as concordâncias ou 
discordâncias das diferentes memórias.

Eram procedimentos habituais da Inquisição, compa-
rar as confissões, ouvir testemunhas, conhecer as práti-
cas heréticas, prender, condenar. 

O texto da carta de Montalto

Neste processo, uma peça chave é a carta, encontra-
da em poder de Tomás da Fonseca, no momento da de-
tenção, enviada de Florença, a 17 de agosto de 609. Lê-se:

“ Injusta cousa he que se passe a vida em perpetuo si-

lêncio e que nem V. M. queira saber de mi, nem eu o obri-

go, a me dar novas de si, se me constasse, que minhas 

cartas não lhe serião moléstias, prosseguiria esta suave 

comunicação em falta da pessoal. Dobra-se a pena, 

quando além da ausência são negadas ao homem novas 

de quem ama, e se V. M. conspira com os majs direi de 

todo, extraneus sum fratribus meis,7 eis-nos em estado 

que não sabemos de V. Ms e se algua nova temos de al-

gua parte, he imperfeita e incerta, e inquieta-nos muito 

in diluvium aquarum multarum8, como por qua soa. 

Folgara poder mandar uma viva reprenção, e que 

com eficácia soubera representar a pouca rezão que V. 

M. tem, de estar tão afeiçoado a essa terra, pojs sen-

do certo que cadent a latere tuo mille et decem millia 

a dextris tuis9, grande favor do ceo he necessário pera 

segurar ad te autem non appropinquabit10 quanto majs 

que noutro ser pouco sensitivo, quem tem animo pera 

ver semelhantes espetáculos de nossos coraçoins, pos-

so testificar que a auzencia, inda que longa não demi-

nuie antes acreçenta o amor, do qual o primeiro effeito 

he desejar sumamamente ver V. Ms não pera remédio 

de nossa penosas saudades, porque isso seria interes-

se próprio, mas para que V. Ms gozem da quietação da 

alma e dos majs bens que nosso Senhor dá a quem ama, 

fora dessa estancia, e não só dezejamos, mas também 

pedimos ao Autor de todos os nossos bens que conceda 

a V. Ms essa felicidade. Do senhor Doutor se soou, ter 

vindo a Madrid com desenho de vir a Anvers ou a Flo-

rença, esta nova, ainda que incerta nos alegrou muito, 

principalmente por nos parecer que não seria elle só, 

porém nesta incerteza estamos solícitos, e V. Ms até a 

comunicação de seus desenhos nos negão esperamos 

emenda. A consorte se encomenda em V. Ms, mui sau-

dosamente, o mesmo fazem os meninos. Raphael tive 

doente de uma enfermidade, da qual foi Nosso Senhor 

servido escapar por sua misericórdia, seja para serviço, 

mas ficou-lhe hum sarro no ventre, o qual o não deixa 

recuperar perfeita saúde há muitos meses, e inda nos 

inquieta. Nosso Senhor guarde e prospere a V. M., em 

companhia da Senhora Dona Izabel. Querendo V. M. fa-

zerme m. de me escrever seia cum cuberta a Ruy Lopes 

e Diego Roiz”.

A carta integra o processo inquisitorial. É a original? 
O autor da missiva conhece os Salmos, em Latim, cita-os 
como contextualização da situação vivida pelos cristãos 
novos. “Dilúvio de muitas águas; Tornei-me um estranho 
entre os meus; podem cair mil a teu lado e dez mil à tua 
direita, a ti nada te atingirá!”

O exílio, a saudade, os afetos, os receios pela seguran-
ça de familiares, são preocupações de Elie de Montalto. 

Os inquisidores interpretam/censuram a saída de 
Montalto, o facto de apresentar outros países, como es-
paços de liberdade. 

A Inquisição investira na sacralização de Portugal como 
uma civitas christiana. Significava, como explana D. Fran-
cisco Manuel de Melo, no Tratado da Sciência da Cabala, 



82

que os portugueses estavam “sempre receosos de toda 
a perigosa especulação, contentando-se de saberem o 
necessário para dirigirem condignamente suas acções de 
corpo e espírito, sem alguma mistura de supérfluas disci-
plinas, cujo exercício, aceito aos homens pela novidade, 
vai levar o entendimento a uns altos donde de ordinário 
se precipita.”

Pouco saber, aconselhava-se. Portugal era uma Ilha 
da Purificação ou uma cidadela de ortodoxia, segundo 
o ângulo de quem vê. Era, sem dúvida, um espaço onde 
reinava a apagada e vil tristeza que Camões definira como 
sentimento geral do reino. Na Universidade de Évora e 
nos Colégios de Coimbra e Lisboa triunfava a escolástica. 
Ainda assim, ouviam-se vozes que, do lado de lá dos Pi-
renéus, provocavam e despertavam interesse; nem todos 
estavam, como D. Francisco Manuel de Melo, de candeias 
às avessas, com Descartes.11

Neste contexto de verdade única, que restava aos 
cristãos-novos, alvos maiores da Inquisição?

Testemunhos de Tomás da Fonseca

A 27 de novembro de 1609, seis dias depois de deti-
do, está em audiência com o Licenciado Manuel Álvares 
Tavares, inquisidor; jura sobre os Santos Evangelhos e 
seguindo as exigências do Regimento do Santo Ofício, 
promete dizer a verdade e manter segredo. 

Sobre a genealogia, dirá que era natural da vila da 
Covilhã. O pai era Lopo da Fonseca, médico, natural de 
Viseu, “he já defunto na Covilham”. A mãe, Beatriz Henri-
ques, cristã-nova, natural de Pinhel, falecera em Lisboa. 
Sobre os avós, lembra apenas Duarte da Fonseca, do lado 
paterno, mercador, natural de Viseu, e falecido. Recorda 
também um tio, António da Fonseca, tratante, que pere-
cera em Lisboa. “Dele ficou um filho”, Duarte da Fonse-
ca, cirurgião, residente igualmente em Lisboa. Da parte 
da mãe refere “uma tia ainda viva, que se chama Leonor 
Henriques, viúva que ficou de Miguel da Fonseca e mo-
radora na cidade da Guarda, com um filho letrado que se 
chama Diogo da Fonseca”.

Tinha três irmãs inteiras. A mais velha era Maria da 
Fonseca, “viúva de Jerónimo Nunes, médico, desta cida-
de” – Lisboa -. Outra irmã, Isabel da Fonseca, estava casa-
da com o Doutor Pedro Roiz que “foi advogado nesta corte 
e agora está na corte em Madrid”. A irmã acompanhara o 
marido.

Outra irmã era Jerónima da Fonseca, casada com Phi-
lippe Roiz de Montalto, o autor da carta que o processo 
contém. Afirma que vivem em Itália, mas, informa, não 
saber onde. Mentia Tomás da Fonseca. A carta que rece-
bera e que os inquisidores bem conheciam registava o 
paradeiro do cunhado e da irmã.

Era casado com D. Isabel Coronel, cristã velha, “e he 
natural de Palencia”. Casaram em Valhadolid, “haverá 25 
anos, e estava recolhida no Mosteiro do Santíssimo Sa-
cramento, em Valhadolid, por secular”.

Não têm filhos. Ele fora pai de uma menina que fale-
cera havia 12 anos. Nunca fora preso, nem penitenciado 
pelo Santo Ofício. Não sabe de parente “dentro do quar-
to grau que fosse detido, salvo Genevra da Fonsequa, sua 
mea irmã da parte do pai, a qual foi casada com hum fu-
lano Dias, lhe parece que se chamava Gaspar Dias, e lhe 
parece que foi entregue à Justiça secular, pelo Santo Offí-
cio”. Não podia/convinha ocultar. Batizara-o, na Covilhã, o 
Padre Gomes da Fonseca, “cura da Igreja de São Pedro”. 
Na cerimónia do Crisma, na Igreja de Santa Maria, presidi-
da pelo Bispo D. João de Portugal, fora apadrinhado pelo 
vigário da Igreja. 

Acrescenta que sempre se comportara como cristão. 
Demonstra-o o conhecimento da doutrina: persignou-se, 
sabia “o Pai Nosso, a Ave-Maria, o Credo, os artigos da fé 
e os mandamentos da Santa Madre Igreja, e os da lei de 
Deus e os Sacramentos da Santa Madre Igreja e os peca-
dos mortaes, os cinco sentidos, as potências da alma e a 
Salve Regina”.

Começa a depor, negando que se tenha apartado da 
fé Católica. Assegura que sempre fora cristão. Declara 
que não celebrara a “Páscoa dos judeus comendo nella 
pão asmo e o cordejro paschoal com alfaces agrestes e 
outras páscoas como a das cabanas com as mais cerimó-
nias (…)” nem o Jejum de Quipur, nem o da Rainha Ester 
ou os de segundas e quintas-feiras. Também nunca des-
pejara a água que tinha em casa, como ritual mortuário, 
comia lebre e porco e não sangrava a carne. Na noite de 
Natal e de S. João não deitava nem mandava deitar “bra-
sa acesa e pedra de sal na água que em casa tinha para 
beber”.

Desmentia as pessoas que diziam ter praticado, com 
ele, a Lei de Moisés. Afiança que não jejuava. Interrogam-
no ainda sobre a invocação da condição de letrado, de ser 
“authoridade das Sagradas Escrituras e dos Prophetas, 
para ensinar a Lei e cerimónias”. Responde que nunca tal 
disse ou pensou. Admoestam-no que “tome bom conse-
lho e confesse as culpas e em tudo o que disse ou comuni-
cou da Lei dos Judeus contra a Nossa Santa Fé Catholica, 
do último perdão geral a esta parte”.

Alertam-no que era preferível confessar tudo, antes 
da leitura do libelo acusatório, para garantir a “misericór-
dia do Tribunal”. Tomás da Fonseca mantém a palavra: 
fora bom cristão; reitera que nunca fizera “cousas contra 
a Fé Catholica”.

O médico resistia; optara por negar tudo. Iravam-se 
os inquisidores. Certo é que a 21 de janeiro de 1610, ainda 
não confessara “culpas”. 



83

No labirinto das suas lembranças emergia um mo-
saico de gentes com estranhas histórias de sofrimento. 
Calava nomes. 

Mandava quem podia, os inquisidores analisam o pro-
cesso e concluem que:

1º - sendo o réu batizado, obrigado a seguir a Fé Ca-
tólica, depois do Perdão Geral “passou à Ley de Moysés”.

2º Judaizara com pessoas da sua nação, guardando os 
Sábados, jejuando, seguindo preceitos dietéticos judaicos, 
e “o Reo afirmava por ser letrado que entendia nas cousas 
da Ley de Moisés”. Factos que tinham ocorrido com muitas 
pessoas. Ocultava o nome dos cúmplices, pelo que, “não 
merecia a misericórdia que a Santa Madre Igreja costuma 
dar aos bons e verdadeiros confitentes. Persistia, conside-
ravam, nos damnados erros e heresias…”

Qualificam-no de “hereje, apóstata da nossa Santa Fé 
Católica, incorrendo em Excomunhão maior e em todas as 
mais penas em direito contra as semelhantes estabeleci-
das”. Seria, pois, “relaxado e entregue à Justiça secular”.

Tomás da Fonseca ouve a leitura do libelo. Contesta. 
Era batizado, crismado, não tem culpas. Pede um Procu-
rador. Indicam-lhe Diogo Gonçalves Ribeiro, João Nunes 
Rogo e Paulo Feio de Castelo Branco. Ficou o último que 
aceitou desempenhar a função, a 4 de fevereiro de 1610. 
Conhecido o teor das acusações, “Thomas da Fonsequa 
diz que esteve muito tempo doente em huma cama onde 
não comunicou com gente da nação maiormente com as 
pessoas que entende denunciaram dele, como quer pro-
var, e coarctar sua negativa ad tempus et locum pelo que 
pede que o Promotor declare o tempo preciso, e lugar em 
que diz cometer as suas culpas de que he acusado e com 
isso contrariar”. O texto é assinado por Tomás da Fonseca 
e por Paulo Feio de Castelo Branco.

Não atendem ao pedido os inquisidores porque pen-
sam que no libelo “estão todas as declarações necessá-
rias bastantissimamente”. (…) Cederam apenas na infor-
mação de que as culpas diziam respeito “de dois anos a 
esta parte, pouco mais ou menos e o lugar foi em Lisboa”.

Tomás da Fonseca defende-se. Argumenta que “elle 
Reo he homem letrado, douto e também philosopho. E 
portanto não se pode presumir tivesse erros tão crassos 
em Nossa Sancta Fé Catholica”. Assevera que fora sem-
pre bom e fiel cristão, cumpria os preceitos católicos. 
Servia algumas confrarias e fazia festas “como foi o anno 
passado a festa de S. Sebastião em Santa Justa em que 
gastou muito do seu; mandara dizer missas por seus de-
funtos”. Dava esmolas a pobres.

Acrescenta que casara, inclusive, com uma cristã-ve-
lha, Dona Isabel, e sempre “suas conversações e tratos 
eram com gente fidalga e nobre. E não conversava com 
gente da nação, nem a curava, salvo aquelles em que por 
rezão de muito parentesco era obrigado a conversar”.

Não jejuava; havia 5 ou 6 anos que “era enfermo de 
graves indisposições e doenças por rezão das quais não 
podia jejuar nem estar meio-dia sem comer, e sempre 
comia carne por ordem dos físicos… quanto mais jejuar o 
jejum da Rainha Ester três dias…”

Antes de ter adoecido, comia toucinho, lebre, coelho. 
“E, em doente, por desenfastiar, comia ordinariamente 
presunto, chouriços, coelho e leitões… sem lhe fazer no-
tável damno. Contanto que tendo alguma melhoria foi 
convalescer a Peniche, a casa do Conde de Autouguia. E 
laa o festejavam com coelhos das Berlengas por melho-
res e ele pedir com muita instância o conde os mandava 
cassar e que não ia láa a outra couza”.

Aos sábados visitava os doentes, mandava trabalhar 
os criados. Enquanto esteve doente, ficou acamado, sem 
se levantar. Foi “sangrado muitas vezes, desde todo o mês 
de outubro tee mea de janeiro, em 1606, em casa só o vi-
sitaram pessoas fidalgas e nobres e 3 ou 4 parentes mais 
chegados”. Escrevera mesmo um “Tratado douto e curio-
so” que mandou a Frei João de Valadares. Agradecera-lho 
numa carta.

As denúncias, parecia, perdiam consistência. Pres-
crevem os inquisidores a indicação de testemunhas para 
certificarem o que comunicara. Tomás da Fonseca apon-
ta, então, “o conde de Atouguia, a condessa, sua mulher, 
Dona Joana, a sogra, o conde de Monsanto, o prior de 
Santa Justa, o cura da mesma Igreja, o Padre Christovão 
da Fonsequa de Santa Justa, “o capelão de almas da mes-
ma, D. Henrique Portugal, Frei Ambrósio, religioso ma-
riano em Cascais, o Padre Sacristão dos Marianos, Diogo 
d’Alfaia, capelão do Bispo, o tesoureiro de Santa Justa, 
criados…” 

Depoimentos das testemunhas indicadas por Tomás 
da Fonseca

A primeira a depor, na casa do oratório da Santa In-
quisição, é Beatriz Roiz, 26 anos, cristã velha, casada com 
Constantino Carvalho, barbeiro, moradora em Lisboa. 
Conhecia Tomás da Fonseca, médico, “a quem ella servio 
dous anos, pouco mais, e de sua casa casou”. Relativa-
mente às questões que lhe foram colocadas, assegura 
que o médico não guardava os Sábados. Trabalhava e 
visitava os doentes. Vira-o comer toucinho e presunto e 
dizia “que o comia para se desenfastiar”.

A 1 de outubro, é ouvido o Padre Fernão Roiz, o cura da 
Igreja de Santa Justa, homem de 40 e poucos anos. Elucida 
que conhece Tomás da Fonseca e que “o tinha por carido-
so e bom cristão, que curava alguns doentes de graça, e 
nunca lhe viu coisa por onde perdesse. Era homem letra-
do e não se lembra de vê-lo confessar mais vezes que na 
Quaresma”.



84

Especifica que sabia que era doente e via-o, por isso, 
poucas vezes na Igreja, na missa, por ele “lhe dizer que era 
físico e ocupado, que ouvia missa pelos oratórios das casas 
onde ia curar”. Ia à Igreja, na altura das festas ou quando 
vinha algum “pregador afamado”. Esta pontinha de dúvida 
não faria mal ao médico, há de ter pensado, e… salvaguar-
dava o pavor de morte de causar má impressão?

Confirma, depois, o sacerdote que Tomás da Fonseca 
financiava festas na Igreja de Santa Justa. No ano anterior 
tinha feito a festa “do bem-aventurado São Sebastião na 
dita Igreja à sua custa, e assim também o viu fazer bem aos 
pobres e a pessoas necessitadas”.

Opinião semelhante tem o Licenciado Francisco Cor-
reia, prior da referida Igreja. Conhecia o médico “por ser 
freguês delle…” Tinha-o na conta de cristão e “nunca vira 
fazer coisa por onde deixasse de ter esta opinião delle”. 
Era letrado, filósofo e homem cristão. Confessara-se e 
comungara, pela Quaresma. Ouvia missa nos oratórios. 
Corrobora a informação que fizera a festa de São Se-
bastião e que “mandava dizer missas da Confraria e que 
curava algumas pessoas pobres e necessitadas de graça”.

O capelão João da Serra, da mesma igreja, lembra 
mais: quando o médico adoecera, confessara-o por três 
ou quatro vezes, em sua casa, via-o na missa e pregações. 
Corrobora a sua participação na festa de São Sebastião e 
o procedimento caritativo para com pobres.

Constantino Carvalho, barbeiro, casado com Beatriz 
Roiz, cristã velha, também conhecia o médico; a mulher 
trabalhara lá em casa e de lá saíra para casar. Eram bons 
cristãos. Tomás da Fonseca era casado com D. Isabel Co-
ronel, cristã-velha, “por tal tida e havida”. Diz que tratava 
com gente nobre e limpa e curava “nas principaes casas 
da cidade”. Era muito doente; esteve por vezes, sangrado 
e enxaropado em a cama. Fora, entretanto, a “Cascaes 
curar uma filha do conde de Monsanto”.

Outra testemunha foi Margarida Esteves, cristã velha, 
casada com Diogo Lopes, sapateiro. Era vizinha de Tomás 
da Fonseca. Também Diogo Lopes, o marido, afirma que o 
“tivera sempre em muito boa conta ate que o prenderam”. 
Porém, garante: “Nunca lhe vira fazer coisa por onde per-
desse esta opinião”. Sabia que ia a Cascais curar os filhos 
do conde.

O Dr. Dom Rodrigo da Cunha ouvia, arrolava escla-
recimentos que eram registados. A 14 de outubro, tes-
temunha Pedro Ferreira, solteiro, 60 anos, cristão velho. 
Apoia a visão sobre o médico. Adianta que ia “convales-
cer de suas indisposições em Peniche a quinta do Conde 
de Touguia”. Quando estava doente, era visitado por pes-
soas nobres e “algumas suas parentas”.

Catarina Ribeira fora criada, durante 2 anos e meio, 
em casa de Tomás da Fonseca. Sempre lhe pagaram o 
seu serviço. Tinha o médico em boa conta. Era doente 

e “comia ordinariamente galinha e carneiro, franguos e 
perdizes e que também o via algumas vezes, comer um 
pequeno toucinho e chouriço”.

Era aos sábados que coziam e amassavam o pão, la-
vavam e limpavam “pera o domingo e não fazião diferen-
ça dos dittos sábados dos mais dias da semana”.

Que concluíram os inquisidores, analisados os testemu-
nhos de clérigos, nobres, criados? Tomás da Fonseca falara 
verdade? As testemunhas corroboraram os factos relatados.

A carta de Montalto, palavras esquisitas e não vulgares…

A 25 de maio de 1610, é a vez de António Dias Cardoso 
ouvir Tomás da Fonseca. O médico insiste que era bom 
cristão, que haveria 20 anos, tinha estado em Castela-a-
Velha, em Salamanca, Madrid e Burgos. Aí não comuni-
cara com ninguém “sospeita na fee”.

Pergunta-lhe o inquisidor se tinha recebido alguma 
carta. Confirma que “recebeo huma carta de seu cunha-
do, Phelippe Roiz Montalto, cristão-novo, médico, alguns 
dias antes de ser preso… e que a dita carta se achava en-
tre os papéis que lhe forão tomados neste Santo Officio 
que elle trazia na sua algibeira”.

Sobre o teor da missiva dirá que crê serem queixas 
pelo facto de ele não dar notícias, e nada mais de impor-
tância. Alertava-o para ir para Itália “porque nella viveria 
mais quietamente”.

Interrogado sobre o que pensava do cunhado, a tes-
temunha assevera que “nunca soube cousa nenhuma que 
pudessem presumir mal dele e sempre o teve por muito 
bom cristão”.

Inquirem se o cunhado saíra secreta ou publicamente 
de Portugal. Publicamente, afiança. Então por que saíra, 
indagam? Elucida que desconhecia a razão, bem como 
ignorava se vivia noutra lei. Mostram excertos da carta 
onde leram: “como injusta cousa he que se passe a vida 
em perpétuo silencio”. Adiantam: “Querendo V- M. fazer-
me merçe seja em cuberto a Ruy Lopes e Diogo Roiz…”

Eram opiniões e ocultações que soavam a heresia.
Tomás da Fonseca alega ainda que, pelo texto da mis-

siva, era fácil concluir que “não comunicava com o cunha-
do havia mais de ano e meio…”

Não vale de nada. Acusam-no de querer encobrir a co-
municação, porque pela carta se lia que esta “fora da fee 
de Christo…” Argúi Tomás da Fonseca que não lhe parece 
que a missiva contenha o que quer que seja contra a fé 
cristã e que ainda que assim fosse o cunhado podia dizer 
o que quisesse…

Entendia o cunhado que era “bom para a alma viver 
fora de inquietações e temores”. O sentido, para os Inqui-
sidores, era outro e averbavam: “elle o quer encobrir, e 
que o mais certo e verosímil era que o dito cunhado o in-



85

duzia a ir fora deste Rejno e deixar a Fee de Christo Nosso 
Senhor e seguir a crença de outra Lei”.

Encobrir hereges, como fazia Tomás da Fonseca, signi-
ficava transgredir os preceitos, já que a sua obrigação era 
denunciá-los. Não satisfazia, pois, a informação que o mé-
dico covilhanense prestava. Admoestam-no, aconselham-
no a confessar tudo, a delatar pessoas e a confessar culpas.

Tomás da Fonseca recusa, resiste, reafirma que não 
tem culpas a confessar. 

O segundo libelo acusatório, porém, assusta-o. Quali-
ficam-no de impenitente, e “fautor e encobridor de here-
ges”. A sentença mantinha-se, era a pior: “seia relaxado e 
entregue à justiça secular…” e às demais penas previstas 
para casos similares. Quer defender-se o réu. Pede o Pro-
curador para “segunda defesa”.

Pede, então, para ter acesso à carta. Conclui que, 
através da missiva, é legível a pequena comunicação 
que existia entre ele e Montalto. De resto, Pero Roiz seu 
cunhado partira para a corte “rogado com muita instância 
do conde de Salinas”. Mas ele podia ter ido para Florença, 
se quisesse, porque o Grão-duque lhe pedira que se trans-
ferisse para a dita cidade garantindo que lhe faria mui-
tas mercês. Prometia fazê-lo Auditor maior de sua neta. 
Enviara-lhe inclusive o passaporte. Pouco sabia, pois da 
sua vida, Montalto, quando o convida a ir para Florença. 
Persevera que a carta não continha nada contra a fé, nem 
contra a Religião cristã; aceitava, porém, que Montalto 
“sempre fala por palavras esquisitas e não vulgares”.

Assevera que se era certo que na Itália estaria livre 
de falsos testemunhos e seria mais livre, discordara que 
Pero Roiz e Montalto tivessem partido, deixando a Pá-
tria, “podendo cá viver como vivem os bons cristãos…”

Ao contrário, ele sentia-se tão arreigado à terra que, 
haveria 7 anos, mandara construir umas casas; não o teria 
feito se tivesse a intenção de sair. 

Presumivelmente, a Tomás da Fonseca, de todos os 
tormentos, o que se lhe afigurava indizível e apavorante 
era o da errância. 

Tenta nova estratégia; protesta dizendo que a letra da 
carta não era a de Montalto. Interrogado por que razão 
não declarara a receção da missiva, esclarece que não 
vira nada “mal soante contra a fé e com a partida da irmã 
um dia antes da sua prisão…não era possível ter vindo”.

Exigem mais testemunhas capazes de comprovar o 
que o médico verbalizara. São muitos nomes de gente 
nobre, de gente ligada aos ofícios. Não deporão todos. 

A mentira que há na verdade

Contra Tomás da Fonseca, havia, registámo-lo, teste-
munhos da gente da nação. Vista a Publicação da Prova da 
Justiça, o médico decidiu contestar pessoas que o haviam 

denunciado. Afinal, tratava-se de “gente infame, baixa e 
de muito ruim viver. Mulheres públicas e amancebadas em 
caza das quais entravam todos os homens que querião ter 
com ellas illicita conversação”. Inclui neste rol, Isabel Nu-
nes, Ângela de Moura e a tia Gracia Lopes. Também Du-
arte Barbosa era “homem infame e baixo e alcoviteiro de 
suas hirmãs e lhe levava homens a casa e consentia que 
com eles mantivessem ilícitas conversaçoens”. 

Concretiza com vários exemplos o que alegara. Em suma, 
as denunciantes eram “mulheres de ruim viver e que levanta-
vam falsos testemunhos”. Especifica calúnias, invejas, boatos 
de que fora vítima. Razões de tão grande desamor? 

Confessa que Ângela Moura “metera na cabeça que 
Tomás da Fonseca lhe queria bem”. Caluniaram-no di-
zendo a Fernão Roiz Nunes que o médico “não hia com 
bondade a casa de D. Phelippa, sua irmã, mas que hia laa 
por tratar de amores em huma sobrinha sua com quem 
gastava muito do seu e dava muitas pessas…” Era o ódio 
que as movia, esclarece, porque “foram de tal calidade os 
ditos, mexericos que o dito Fernão Roiz (…) andou muito 
determinado a matar a elle Reo”. 

Margarida Lopes fugira de casa da mãe com “hum 
religioso…” Duarte Barbosa também o detestava pelo 
facto de não querer curar e conversar com as irmãs. Claro 
que se era necessária uma receita lha mandava, adianta. 
Para comprovar as afirmações, aponta testemunhas cris-
tãs-velhas, como exigia o Regimento, recrutadas entre 
todos os grupos sociais: clérigos, nobres, criados... 

A 15 de outubro, ouvem Francisco de Almeida, filho 
de Dom António Pereira de Sousa. Confirma que Ângela 
Moura, a mãe e irmãs “eram molheres de ruim viver…” 
Mais, constava publicamente que quando as prenderam 
“estavam em sua casa homens para o efeito”. 

Afiançava, pelo que conhecia de Tomás da Fonseca, 
que se ia a sua casa era “para as curar e nam para comuni-
car com ellas cousas da importância da fee”. Sobre Duarte 
Barbosa, considerava que era “homem de que se nam po-
dia fazer caso…”

Noutro depoimento, de António Pereira, lê-se a con-
firmação do historial de Ângela Moura, mãe e irmãs. 

A 16 de outubro, foi notificada Maria Vellosa, “for-
nejra, que vive no Beco da Cavalaria… Conhecia Cata-
rina Lopes e as filhas e Tomás da Fonseca” por serem 
seus vizinhos e a curar algumas vezes. Às filhas de 
Catarina Lopes, ao contrário dos anteriores testemu-
nhos, tinha-as como “virtuosas de bons conselhos e 
comiam e bebiam todos”.

Fernão Garcia, juiz do capelo de Lisboa, de 40 nos, 
“cavalejro fidalgo da casa de El-Rej conhecia Tomás da 
Fonseca de vista”. Manifesta a mesma opinião da fornei-
ra: Beatriz Mendes e filhas eram mulheres virtuosas por-
que as via na Igreja e ouviam missas e pregações. Viviam 



86

do seu trabalho e faziam costura. Acrescenta, porém, 
que se dissera que as achava “virtuosas entendja nas cou-
sas da fee, e nam nos costumes”.

Ana de Torres, mulher de Francisco da Costa, alfaiate, 
amiga de Gracia Lopes e Isabel Nunes, presas na Inquisi-
ção, achava-as mulheres honradas e de bom viver.

Juliana Guerra, cristã velha, de 50 anos, atesta que 
“não diziam bem delas por serem mulheres de mau viver 
e de roim fama”.

Luís Coelho, de 30 anos, cristão velho, também conhe-
cia o médico que o curara várias vezes. De Beatriz Mendes, 
filhas e filho, corroborara as informações: viviam desones-
tamente… O italiano Pompeo Firmini conhecia Tomás da 
Fonseca, Beatriz Mendes e as filhas. Reitera que Inês Nu-
nes tinha “illicita conversação com um frade e tinha um 
filho delle que se criava em caza de sua mãj...” 

Antónia da Fonseca, criada de D. Filipa, solteira diz 
conhecer umas moças que “eram roins molheres de seu 
corpo”. Sabia, por ouvir dizer, que uma das moças quis 
abortar e pedira a Tomás da Fonseca, que não satisfizera 
o pedido, dizendo que “não era homem dessas cousas”. 
Maria de Aguiar, filha de António de Aguiar, 25 anos, de-
clarara que antes de serem presas considerava-as mulhe-
res honradas; depois ouvira dizer que viviam mal, eram 
muito “livres no falar e capazes de levantar um falso tes-
temunho e dizer o que nunca se passou”.

Ficariam confundidos os inquisidores? Procuravam 
a verdade? Os testemunhos dos depoentes convergiam 
com os do médico.

Moucas e Andorinhas

A 10 de novembro de 1610, admoestam-no de novo: 
que abra os olhos da alma e confesse suas culpas, decla-
rando a verdade, as pessoas com quem comunicara, para 
alcançar “mais misericórdia”.

Contra ele voltaram a depor filhas de Beatriz Men-
des; reiteram que se encontrava com pessoas da nação 
e que ensinava a doutrina da Lei de Moisés. Nega Tomás 
da Fonseca. Pede Procurador de novo. A 12 de novem-
bro conhece as novas acusações, através do Procurador. 
Defende que Ângela Moura era uma grande inimiga que 
para o “infamar e desacreditar com huma casa nobilíssima 
dissera que ele estava amancebado com uma mulher que 
estava em situação de donzela”. Indica mais testemunhas 
para comprovarem o que diz.

D. Maria de Távora, mulher de D. Manuel, governador 
de Angola, “ouvira dizer que umas mulheres a que cha-
mam as Moucas lhe fizeram mal. Sabia que Ângela Moura 
dizia que Tomás da Fonseca era homem galante…”

D. Catarina da Silva, filha de D. Maria de Távora, sabia 
que “umas moças chamadas as andorinhas ou as moucas 

que estavam presas pelo Santo Ofício tinham dito que se 
haviam de vingar de Tomás da Fonseca”.

Benta de Andrade, moradora em casa de D. Manuel 
Pereira, solteira, de 30 anos, ouvira explicar que “Tomás 
da Fonseca por se apartar da conversação com humas 
mulheres, e não querer ir a sua casa curá-las, disseram que 
haviam de fazer todo o mal que pudessem ao dito físico”.

Também Filipa Soares, criada de casa de D. Maria de 
Távora, confirma as palavras de Benta de Andrade.

Mas de que valeram interrogatórios, registos? 
A 15 de abril de 1611, renovam as acusações que exis-

tiam no Santo Ofício sobre práticas da lei mosaica. Tomás 
da Fonseca pede para se encontrar com o Procurador. Es-
clarece que não tinha amizade com as pessoas que o de-
nunciaram; diz ter fechado uma porta, em sua casa, para 
impedir que se encontrassem; alugara-lhes a casa onde 
moravam, mas o facto de ter fechado a porta deixara-as 
“muito sentidas”. Pediram-lhe dinheiro; recusara. Indica 
testemunhas para autenticarem o que diz. Os inquisido-
res não aceitam mais contraditas. 

Tomás da Fonseca desiste

A 12 de maio de 1611, o médico começa a ceder. Con-
fessa, então, que haveria 12 anos estivera com Filipe de 
Montalto, casado com sua irmã, Jerónima da Fonseca. 
Estavam ainda presentes: João Sarrão, médico, Fran-
cisco Lopes, filho de Simão Lopes, cirurgião, e Estêvão 
Roiz, médico, todos moradores em Lisboa. Residiam, em 
Itália, na Alemanha, em Hamburgo. Seguidores da Lei de 
Moisés, acreditavam no Messias, em Deus dos céus; re-
citavam a oração do Pai- Nosso sem dizer Jesus no fim, 
os salmos sem o Gloria Patri; não criam nos Sacramentos 
da Igreja. Jejuavam no mês de Setembro, observavam 
interditos dietéticos judaicos (não comiam porco, lebre, 
coelho, peixe de pele…). 

Casado com uma cristã velha Tomás da Fonseca pedia 
que não ingerisse esses alimentos, por fazerem mal à saúde. 
Também era por causa da mulher que não vestia “camisa la-
vada aos Sábados”. Aceita que se declarara seguidor da Lei 
de Moisés com Beatriz Mendes e as filhas, com Catarina Lo-
pes e filhas, com D. Filipa Nunes, irmãos e sobrinha, Beatriz 
Pinta. Todos esperavam salvar-se na Lei de Moisés.

Então e o depoimento das criadas que o viam comer 
toucinho e chouriço…, trabalhar nos Sábados? Confis-
sões arrancadas à força são um jogo… Sai vencedor quem 
tem o poder. 

Declara, então, ter comunicado a mesma crença com 
Luís Fernandes Serrão, mercador, que “tem duas irmãs frei-
ras, uma no Mosteiro de Odivelas, outra no da Rosa”. Ele 
convertera-se, durante a estada no Brasil onde aprendera a 
Lei de Moisés; lastimava que as irmãs fossem freiras.



87

Conta mais: um dia, estando doente, foi visitá-lo um 
primo coirmão, Duarte da Fonseca, filho de Gabriel da 
Fonseca, da Covilhã, irmão de Lopo da Fonseca. Vivia na 
Covilhã. Isabel Coronel, a mulher, “mandara cozer um 
pedaço de presunto para lhes dar de merendar. Eles dis-
seram que tinham um negócio de muita importância, e 
que era necessário acodir a ele de força, e se forão. Quan-
do regressaram, à noite, explicaram a Tomás da Fonseca 
que tinham saído para não comerem o presunto, porque 
eram judeus”. Voltaram a visitá-lo passados dois meses.

A 16 de maio, é lido o registo da confissão que fizera; 
era fiel ao que se tinha passado. No mesmo dia, lembra-
se de mais; perante Salvador Mesquita, diz ter falado 
sobre a Lei de Moisés com Filipe de Montalto, Isabel da 
Fonseca e Maria da Fonseca.

Sessão de crença

Tomás da Fonseca assegura crer em tudo “o que 
tem, crê e ensina a Santa Madre Igreja de Roma”. Ad-
mite os erros e mostra-se arrependido. A 27 de maio é 
lido novo libelo acusatório. Antes, ainda lembra Branca 
Roiz, parente, de 90 anos, que “vive pedindo esmolas”. 
Fora casada com Manuel Roiz, cirurgião, que vivia na 
Covilhã; recolhera-a em sua casa e, na altura, declara-
ram-se praticantes da lei de Moisés.

A “justiça contra” Tomás da Fonseca apontava: apar-
tara-se da fé de Cristo, não fizera inteira confissão de 
suas culpas, encobrira pessoas da nação, para as favore-
cer. Sabia que havia pessoas que andavam apartadas e 
não as referira. Era, pois, “hereje, impenitente, diminuto 
e simulado confitente”. A sentença não se alterara. Seria 
relaxado à Justiça secular e a todas as mais penas previs-
tas no Regulamento do Santo Ofício: excomunhão, con-
fisco de bens, penas espirituais.

Tomás da Fonseca já tinha dito tudo? Pedia misericór-
dia. Pouco importava a mentira que existisse na verdade 
que era a pedida. Abandonara o ideal de harmonia entre 
a consciência e o mundo. Promete acrescentar qualquer 
lembrança que ocorra. Assina Tomás da Fonseca, o Pro-
curador.

A 1 de junho, confessa que Luís Álvares, Lopo Nunes, 
médicos, numa visita a Duarte da Fonseca, que estava do-
ente, todos se declararam seguidores da lei mosaica. Não 
satisfazia a informação. Era pouco, o que confessava.

A 9 de junho, os inquisidores estavam irados. Tinham 
procedido com muita “caridade”, tinha vindo depor mui-
tas vezes; ameaçam-no que “estava tomado assento para 
se fazer com elle certa diligência perigosa e trabalhosa…”

Iria à Sala dos Tormentos, decidem. Antes, ainda fala 
da irmã, Maria da Fonseca, mulher de Duarte da Fonse-

ca, advogado, da filha de ambos, Guiomar da Fonseca, 
de Isabel da Fonseca e de Catarina Lopes.

Durante a tortura, fala de Henrique da Costa, Cata-
rina Fonseca, Duarte Nunes, casado com Guiomar da 
Costa, Afonso Dias, irmão de Duarte Nunes, Leonor 
Henriques viúva de Miguel da Fonseca, parente, Diogo 
Luís, Tomás Henriques, primo segundo, procurador, Si-
mão Barbosa… todos judeus. Sob tortura, tudo se con-
fessa. Pedem mais. Tomás da Fonseca adianta o nome 
de Pero Roiz, o cunhado. Não era suficiente. Estivera 
“atado só com a primeira correa”. É posto de novo a tor-
mento. “Foi assentado na cadeira do polle e o mynistro 
lhe pos os braços atras na forma costumada, e nelles a 
correa e com elle se lhe deu a primeira volta e elle come-
çou a hir dando a segunda sendo o Reo em todo o tem-
po sempre muito amoestado confessasse inteyramente 
suas culpas sem querer dizer cousa alguma e por pare-
cer que estava satisfeito o assento foi mandado desatar 
e levar ao cárcere”.

Finalmente! Os inquisidores consideram que con-
fessara tudo e é reconciliado. Condenam-no a cárcere 
e hábito perpétuo, “confisco de bens, e vai ao Auto da 
fé de 31 de julho de 1611 para abjurar dos seus heréticos 
erros, em forma”. É absolvido da excomunhão e deve 
cumprir penas espirituais. Nesse dia, não assinou. Não 
pode que o tormento deixara mazelas no corpo, nas 
mãos. A assinatura do médico, no final dos documentos 
do processo, só voltará a constar, no termo de segredo 
e de abjuração. 

Sobre a prática médica de Tomás da Fonseca, sa-
bemos que os “principais”, gente nobre e outros o es-
colhiam pela ciência e o protegiam. O rigor da conde-
nação e o ignorar dos depoimentos de cristãos velhos 
explica-se por outros motivos. A comunicação com Elie 
de Montalto obrigava a sentença pesada. A negação de 
práticas judaicas, a ocultação, enquanto foi possível, do 
nome de pessoas com quem judaizara… conduziria à 
fogueira… Era uma estratégia de poder. O suplício trai, 
a resistência acaba por ruir, o corpo pede o fim da dor. 
Denunciar causa sofrimento, subverte valores; o tortu-
rador sabe-o e a busca da “verdade pela boca do réu” 
valida a punição. 

E as denunciantes? “Moucas e andorinhas, mulheres 
infames, não serão interrogadas … pelo mau viver”. As 
inquirições privilegiam as práticas mosaicas; as denún-
cias combinam-se, entrecruzam-se e concordam… Enro-
dilhadas em discurso inquisitorial foram sentenciadas a 
usar o hábito penitencial para penarem toda a casta de 
sofrimentos e miséria. Ninguém se abeirava de gente que 
vestia o sambenito, que uma montanha de medo rodea-
va a Inquisição… Foram condenadas12… por judaizarem.



88///////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////// /////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////

Notas:

1- Processo nº 1355 da Inquisição de Lisboa
2- “Notícias Recônditas do Modo de Proceder a Inquisição, a seus pre-
sos”, in Obras Completas do Padre António Vieira, Lisboa, Sá da Costa, 
1968, pp. 23 a 26.
3- Idem, p. 26.
4- Michel Foucault, Vigiar e Punir, Petrópolis, Vozes, 1996, p. 34.
5- Idem, p. 37.
6- Elie de Montalto nasceu em Castelo Branco, em 1567. Pertencia à fa-
mília Luna de Montalto. Filho de um boticário fora batizado na Igreja de 
Santa Maria. Era sobrinho neto de João Rodrigues de Castelo Branco 
- Amato Lusitano. Estudou Filosofia e Medicina em Salamanca. Casou 
com Jerónima Fonseca, filha de Lopo da Fonseca, físico da Rainha D. 
Catarina, e irmã de Tomás da Fonseca. Em 1606, Elie de Montalto está 
em Paris, e é chamado para curar a aia e irmã de leite da Rainha Maria 
de Medicis, Leonora Galigai. O médico verifica que a doente é ansiosa 
e depressiva. Prescreve-lhe uma dieta, remédios e as melhoras foram 
reais. Reconhecidas, tentam reter Elie de Montalto em Paris. Maria 
de Médicis não consegue autorização do rei Henrique IV. Abandona a 
França. Em 1609, o seu nome soa na Inquisição de Lisboa, no processo 
que abordamos. Montalto escrevia ao cunhado, de Florença; desloca-
se, depois, para Veneza. Entre 1613 e 1615, desenvolve uma atividade 
religiosa relevante. Quando foi possível, regressou a França, e sob a 
proteção de Maria de Médicis teve tempo e dinheiro para escrever a 
sua principal obra médica, pioneira, no domínio das doenças mentais. 

A obra é publicada em 1614, em latim, e dedicada a Maria de Médicis. 
Este trabalho adquiriu fama na Europa. Citado por médicos nacionais 
e estrangeiros, no âmbito da Psiquiatria, mantém-se um ilustre desco-
nhecido, para a maioria das pessoas do país que o viu nascer.
7- Tornei-me um estranho para meus irmãos – Salmo 68:8-9-11.
8- Dilúvio de muitas águas  - Salmo 31:6.
9- Podem cair mil a teu lado e dez mil à tua direita – Salmo 91.
10- Tornei-me um estranho para meus irmãos – Salmo 68:8-9-11
Dilúvio de muitas águas - Salmo 31:6
Podem cair mil a teu lado e dez mil à tua direita – Salmo 91
A ti nada te atingirá – Salmo 91.
11- D. Francisco Manuel de Melo, Apólogos Dialogais, Hospital das Le-
tras, Braga-Coimbra, Angelus Novus, 1999, p. 100.
12- Inês Correia, processo da Inquisição de Lisboa nº 2323.
Processo de Ângela de Moura nº 9642.
Processo de Margarida Quaresma – 4655.

* Professora. Universidade da Beira Interior



89

//////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////

EVOCAÇÃO/mEmórIA DE méDICOs NOTáVEIs
CONCELHO DO FuNDÃO:
PAusA PArA BALANÇO

Joaquim Candeias Silva*

Parece que foi ontem. Mas já se passou uma dúzia 
de anos. 

Naquele ano da graça de 2001, num pequeno in-
quérito informal a populares já idosos, tendo em vista 
apurar que médicos no passado mais se haviam nota-
bilizado na área fundanense (e em particular em torno 
da Gardunha), dois nomes me eram consensualmente 
apontados: o Dr. Francisco Sá Pereira, estabelecido em 
Alpedrinha, e o Dr. Alfredo Mendes Gil, no Fundão. E 
acabou por ser esse o ponto de partida para uma incur-
são exploratória ao nível biográfico, como contributo 
para uma História da Medicina na Beira Interior, a er-
guer um dia, por alguém... 

Como acontece com as boas cerejas da zona, de as-
sociação em associação, a esses nomes outros foram 
sendo adicionados em cadeia, por vezes com algum 
embaraço na escolha do perfil mais adequado para 
trazer anualmente a este forum, porque as opções 
nunca faltaram. E foi assim que, ininterruptamente 
(ou quase), às duas comunicações iniciais se juntaram 
mais oito, com evocação / memória de uma vintena de 
médicos no total, a que num caso ou noutro “por con-
tágio” foram sendo avocados mais uns tantos. 

Enfim, bastantes evocações foram feitas, bastan-
tes memórias ficaram resgatadas ao esquecimento, 
muita história foi contada, se bem que muita mais con-
tinue por contar...

As evocações / memórias apresentadas 

Em jeito de balanço, não só porque me pareceu 
útil esta pausa para reflexão sobre o caminho anda-
do, mas também para uma espécie de “sumário” ou 
inventariação de trabalhos (quiçá como amostragem 
para um eventual anteprojecto de edição compilati-
va), aqui fica uma síntese muito esquemática das co-
municações produzidas até ao presente. 

- Início da série em 2001, 1.º artigo, com publi-
cação nos Cadernos de Cultura n.º XVI de 2002 – Dr. 
Francisco Sá Pereira: 

Fig.1 - N. Peraboa, 1902 – m. Alpedrinha, 1990 Médico de clínica geral, com 

especialização em estomatologia. Grande benemérito, com relevante obra 

social e de equipamento cultural e desportivo a favor da vila de Alpedrinha.

Um seu filho, Luis Sá Pereira, seria também distinto médico no Hospital de 

S. Bernardo, em Setúbal. 

- Continuação nos anos seguintes, 2.º artigo, Cader-
nos XVII, de 2003 – Dr. Alfredo Mendes Gil: 

Fig.2 - N. Silvares, 1893 – m. Fundão, 1971 «A medicina como sacerdó-

cio»; «O pai dos pobres»; Notável acção cívica, com algumas incursões polí-

ticas (republicano e antifascista, presidente da Câmara Municipal do Fundão 

e de outras instituições).



90

- Continuação, 3.º artigo, Cadernos XVIII, de 2004 – 
Prof. Doutor D. Fernando de Almeida 

Fig.3 - N. Fundão, 1903 – m. Lisboa, 1979 Médico especializado em obste-

trícia, depois professor universitário, publicista, historiador, arqueólogo e mu-

seólogo («A Medicina por vocação e a História por devoção») 50 trabalhos 

médicos publicados; inúmeras publicações sobre História e Arqueologia.

- Contin., 4.º artigo, Cadernos XIX, de 2005 – Dr. D. 
Fernando de Almeida (pai) 

Fig.4 - N. Coimbra, 1873 – m. Fundão / Lisboa, 1942   Notável actividade 

profissional, e não só…» «Merecia um monumento no alto da Gardunha!…»

- Contin., 5.º artigo, Cadernos XX, de 2006 – Dr. José 
Pedro Dias Chorão  

Fig.5 - N. Capinha, 1853 – m. Fundão, 1928 Médico conceituado, extraordina-

riamente devotado à profissão na sua área Notável actividade como escritor e 

publicista, mormente no campo da Medicina.

- Contin., 6.º artigo, Cadernos XXI, de 2007 – Drs. Pau-
lo de Oliveira Matos (1817-1899), Visconde Cândido Al-
bino Pereira e Cunha (1821-1902) e Hermano Castro e 
Silva (1846-1892)

Figs. 6, 7 e 8 - Todos com forte e notável actuação regional (embora com 

exercício em zonas distintas – Fundão, Lisboa e Castelo Branco), os dois 

últimos também como publicistas. 



91

- Contin., 7.º artigo, Cadernos XXII, de 2008 – Dr.ª Ma-
ria Olívia Pessoa Cabral, seu filho e neto: 

Fig.9 - Ela, uma das primeiras mulheres médicas em Portugal e primeira 

da Beira Interior (n. Fundão, 1870, maior parte da vida passada em Vale 

de Prazeres (Fundão), m. Alferrarede, 1955), se bem que oficialmente não 

tenha chegado a exercer.

Fig.10 - Teve continuidade no filho Joaquim António Cabral de Andrade 

(1900-1970), n. Vale de Prazeres, e no neto João Augusto Cabral de Andrade 

(1936-1965), cada um notável ao seu modo. 

- Contin., 8.º artigo, Cadernos XXIII, de 2009 – Drs. 
Eduardo d’Almeida Esteves Figueira (1872-1939) e João 
da Fonseca Nabinho Amaral (1897-1973)   

Fig.11 - Para além de fundanenses e do exercício da clínica médica, em 

sectores distintos, ambos tiveram em comum o gosto pelo Património Cul-

tural e Artístico, com algum pioneirismo

Fig.12 - Deixaram também interessantes trabalhos, o primeiro mais na área 

arqueológica e o segundo na etnográfica (com ligações ao meio rural). 

- Contin., 9.º artigo, Cadernos XXIV, de 2010 – Drs. 
Jorge Gaspar de Oliveira Rolão (1783-1833) e Álvaro de 
Gamboa Fonseca e Costa (1881-1971)   

Figs.13 e 14 - Apesar de serem personalidades bastante díspares e muito 

distanciados no tempo, além de excelentes médicos foram ambos alpe-

drinhenses muito devotados à sua terra natal e ambos também com um 

particular «gosto pela escrita», mormente o segundo.



92

- Contin., 10.º artigo, Cadernos XXVII, de 2013 – Dr. 
João José de Amaral e filho Prof. Doutor João Manuel 
das Neves Videira de Amaral  

Fig.15 - Natural de Penamacor o primeiro, viveu e faleceu no Fundão 

(1910-1975), cotando-se como médico distinto e homem de cultura 

Fig.16 - O segundo, nascido Fundão (1937) e o único de todos os biografados 

felizmente entre nós, foi (e é) médico pediatra, professor catedrático da Uni-

versidade Nova de Lisboa e notabilíssimo publicista (ainda activo)

Entretanto, a estes dez artigos mais dois poderão ser 
acrescentados: um relativo ao Dr. Francisco António Ro-
drigues de Gusmão (1815-1888), clínico beirão e historia-
dor, com relevante acção médica no distrito, mormente 
na vila de Alpedrinha, e com vasta obra publicada – um 
«médico nos caminhos da modernidade», lhe chamou a 
Dr.ª Maria Adelaide Salvado [vide artigo nos Cadernos 
XXIII, de 2009]; e o outro relativo ao Dr. Guilhermino 
da Cunha Vaz (1877-1948), médico natural do Fundão 

que foi o primeiro a ser escolhido para a presidência do 
mesmo município sob o regime republicano, também ele 
com outros parentes médicos [Jornadas de 2010, Cader-
nos XXV, de 2011]. 

E pelo meio ainda ficaram referências avulsas a ou-
tros clínicos, como o Mestre Bueno [ou Boino?] Abolafia, 
o primeiro médico de que temos notícia no Fundão, com 
carta de físico no longínquo ano de 1495.  

Algumas considerações finais

De tudo o que fica dito, bastantes comentários po-
deriam tecer-se. Numa síntese geral e em primeira aná-
lise, foram muitos os médicos que no passado serviram o 
concelho aqui em apreço. Apesar das condições difíceis 
em que quase todos eles exerceram, fizeram-no na sua 
maioria com competência, zelo e mérito, dignificaram a 
profissão e as instituições a que estavam ligados, tornan-
do-se por isso, justamente, merecedores de nosso crédi-
to e da nossa memória. 



93///////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////// /////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////

Focámo-nos, até agora, numa vintena deles. Mas 
quantos não haverá que também mereciam ser trazidos e 
historiados? Houve (e há), seguramente, outros. Bastantes 
mais que terão ficado injustamente protelados, com actu-
ações de excelência nas pequenas terras onde exerceram 
a profissão, morreram por lá afamados, mas foram ficando 
com o passar do tempo quase ignorados: tal foi o caso de 
um médico oitocentista – Dr. António das Neves Carneiro 
– a que o Visconde Cândido Albino Pereira e Cunha aplicou 
estes juízos, fazendo publicamente o seu “Elogio Históri-
co”, e que deixei para futura oportunidade. 

Na sua maioria, os médicos estudados eram originá-
rios do concelho ou da região. Pertenciam a estratos fa-
miliares remediados ou mesmo bem abonados, pois que 
de outra maneira não poderiam ir para longe tirar os seus 
cursos. E voltaram. Alguns enriqueceram, à custa do mui-
to trabalho (parece que poucos), outros (quais “João-Se-
manas”) nem por isso. Quase todos se tornaram figuras 

benquistas e beneméritas da vila onde exerceram, com 
relevante e benfazeja obra social, política e cultural, em 
benefício da mesma. Alguns dedicaram-se, cumulativa-
mente a actividades diferentes, como a Escrita, a Histó-
ria, a Arqueologia e o Património Cultural. Casos houve 
até que tenderam a reproduzir nos filhos a «medicina 
como herança»...

Enfim, concluindo de vez: é tempo de pausa. Haverá, 
como disse, muitos mais clínicos ilustres, neste e noutros 
concelhos, a merecer idêntica distinção. A tarefa a que me 
dediquei fica cumprida. A outros, mais jovens, mais dispo-
níveis e mais capazes, fica o desafio para a prosseguir; isto 
porque continuo a pensar que esta é uma matéria também 
relevante e que, enquanto amigos e devotados colabora-
dores da «Medicina na Beira Interior da Pré-história ao Sé-
culo XXI» e dos seus «Cadernos de Cultura», é igualmente 
nosso dever estudá-la e dá-la a conhecer. 

* Doutor em Letras (História), professor aposentado, da Academia 
Portuguesa da História





95

//////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////

Introdução

O recurso à água como meio terapêutico, talvez seja 
o meio de cura mais antigo da Humanidade; no entan-
to, Hipócrates também associava certas doenças `a uti-
lização de “águas pantanosas e estagnadas” (Lourenço 
Marques, 1999).

Na Grécia Antiga, em Epidauro, junto a nascentes de 
águas límpidas, a fontes sagradas e a bosques tranquilos 
de grande beleza, Asclépio, o deus da medicina, diz-se 
que foi onde aprendeu a arte de curar, praticando-se no 
seu templo uma medicina essencialmente de carácter re-
ligioso e sacerdotal.

Fig. 1 - Asclépio (Museu Nacional Atenas - Grécia).

A partir do século VI a. C., numerosos templos de-
dicados ao culto de Asclépio, as Asclepíadas, espalha-
ram-se pela região mediterrânica e, segundo Tavares de 
Sousa (1996), além do santuário, da fonte e do bosque, 
havia também o abaton onde os pacientes dormiam o 
sono (incubatio); durante o sonho profético (tradição 

As áGuAs DO TEJO COmO FONTE 
TErAPêuTICA E sAGrADA

Maria de Lurdes Cardoso

muito antiga que veio, provavelmente, da Assíria e do 
Egipto) esperava-se que o próprio Asclépio viesse curar 
ou então que os sacerdotes interpretassem as suas ins-
truções e os pacientes recuperassem a saúde.

Os templos da Antiga Grécia começaram a ser edi-
ficados em Roma (em 292 a. C.), concretamente na Ilha 
Tiberina mas, posteriormente, tornaram-se conhecidos 
e acabaram por erguer-se por todo o império romano 
como culto de Esculápio (vocábulo latinizado de Asclé-
pio). No actual território português, encontram-se ves-
tígios da sua influência nomeadamente em Alandroal, 
Miróbriga, Lisboa, Braga (Rasteiro, 1999).

As Termas eram consideradas “a luxuosa voluptuo-
sidade romana” (Xavier da Cunha, 1999). Havia banhos 
privados nas casas dos poderosos mas também os havia 
públicos nos quais patrícios e plebeus se banhavam lado 
a lado, admitindo-se, gratuitamente, todas as classes. 
Os banhos públicos eram uma expressão da socialidade 
romana já que, como instituições, não surgiram só por 
motivos religiosos ou por intuitos médicos terapêuticos 
mas, principalmente, para o bem-estar pois o prazer da 
vida era realmente o seu objectivo.

Segundo Jorge Alarcão (2004), as Termas revelam 
a maturidade urbana dos romanos em termos de Ar-
quitectura, mostrando a maior importância atribuída 
à magnificência e às dimensões do lugar comparativa-
mente aos edifícios dos Foros ou dos Templos.

Em Portugal, o valor terapêutico das águas termais 
parece ter sido logo reconhecido pelo nosso primeiro 
El-rei D. Afonso Henriques para curar os seus males, 
tendo concedido (em 1152) foral à Vila do Banho cuja 
origem toponímica é derivada de balneum; assim se 
chamava, então, às Termas de S. Pedro do Sul, situa-
das na margem esquerda do rio Vouga, sendo que o 
nome do santo padroeiro – S. Pedro – confere um ca-
rácter sagrado às suas águas.

Em 1985, escavações arqueológicas permitiram a des-

As águas simbolizam a soma universal das virtualidades. (…) 

elas precedem toda a forma e suportam toda a criação.

Mircea Eliade, O sagrado e o profano



96

coberta de fustes e de capitéis de grandes colunas jónicas 
de um templo romano, com várias piscinas, sendo uma 
exterior, junto do actual e renovado Balneário D. Afonso 
Henriques.

A propósito de Balneário, a investigadora Maria Ade-
laide Salvado (2012) refere que no sítio de S. Pedro de Vir-
a-Corça, em Monsanto da Beira ( Idanha-a-Nova),  várias 
nascentes ofereciam aos Homens, em séculos passados, 
“a pureza e o poder curativo das suas águas”, tendo o Tan-
que do antigo Balneário sido identificado no séc. XVIII.

De salientar que o primeiro hospital termal do mundo 
foi fundado no final do século XV (em 1485) pela rainha D. 
Leonor, nas Caldas da Rainha e, tal como nas civilizações 
helénica e romana, em que as Termas não se destinavam 
apenas ao tratamento de doenças mas também, religiosa-
mente, ao culto do ser e ao ritual do recomeço da vida, no 
Hospital Termal das Caldas, segundo Hipólito Reis (2006), 
a cura realizava-se em regime interno e começava pela 
confissão e pelo testamento, ou seja, pela catarse (o pas-
sado) e pelo projecto (o futuro).

Com efeito, a história cristã escreve-se sobre as águas e 
é simbolizada por ela como, por exemplo, na água do bap-
tismo que está associada à vida e à morte – ao mergulhar 
nela, morre o Homem velho (pecador) e surge o Homem 
novo (lavado/curado de todo o pecado).

No período medieval, a higiene não era considerada 
um cuidado básico e os banhos públicos, segundo Oliveira 
Marques (2010), “eram condenados pela ideologia cristã 
por propícios à devassidão e ao amolecimento dos 
costumes” mas, no século XVIII, os banhos voltaram a 
estar na moda, como fonte de saúde e de bem-estar.

O início do estudo científico da Hidrologia portuguesa 
deve-se a Francisco Tavares, médico e membro da 
Academia Real das Ciências de Lisboa que, em 1810, 
escreveu: “Portugal he talvez o pays da Europa aonde, 
proporcionalmente à extensão do seu território, tem uma 
maior quantidade de aguas mineraes”.

Todavia, enquanto noutros países europeus o progresso 
termal se fazia sentir, o território termal português 
estagnava; apenas em 1892, no reinado de D. Carlos, por 
decreto legislativo se determinava o aproveitamento das 
nascentes de águas minero-medicinais e a exploração dos 
balneários; assim, só no final do século XIX, se desenvolveu 
o termalismo em Portugal.

Praias Fluviais e Fonte das Virtudes em Vila Velha de 
Ródão

Atribuímos virtudes à água que são a antítese das dores 
de uma pessoa doente. O homem projecta o seu desejo de 

cura e sonha com uma substância compassiva.

Gaston Bachelard, A água e os sonhos

No Aquilégio Medicinal (1726), primeiro catálogo 
hidrológico da autoria de Francisco da Fonseca Henriques 
(1665-1731), médico de D. João V, pode ler-se a propósito 
do rio Tejo – rio célebre pelas suas águas e áreas de ouro 
– o seguinte:

(...) Ou porque o ouro lhe largue algumas virtudes, ou 

por razão de alguns outros metais ou mineraes que no 

curso da sua corrente se lhe comuniquem parece que 

tem as agoas do Tejo mays virtudes que as de qualquer 

outro rio.

(...) Os banhos tomados neste rio são excelentes para 

intemperanças cálidas, para affectos hipochondriacos 

e escorbúticos, para dores ictericas e nephriticas, etc, 

etc, doenças cutâneas como sarnas, enfim, panaceia 

universal.

Por sua vez, o médico Lopes Dias (1951), na Separata 
da Imprensa Médica, no artigo intitulado Hidrologia 
Médica do Distrito de Castelo Branco, referindo-se aos 
trabalhos da Repartição de Minas e do engenheiro-chefe 
da Inspecção de Águas, Luiz Accioiuoli (1940), Águas de 
Portuga , é de opinião que:

“Por efeito de uma remotíssima tradição a medicina 

popular dos concelhos de Castelo Branco, Vila Velha de 

Ródão e Niza ainda actualmente recorre aos banhos do 

Tejo, próximo dos areais desta Vila, no tratamento de 

furunculoses, inapetências e anemias.

Não é raro, com efeito, que as gentes destes concelhos 

beirões e de Niza, no Alto Alentejo, ali acorram no verão 

para tratar frunchos (furúnculos) e inficcionamentos”.

De facto, constam das memórias pessoais da minha 
mãe, de 94 anos de idade, que, ainda adolescente, 
começou a ir com outras pessoas do Gavião de Ródão, 
tomar banho nas águas do Tejo, por um período de 9 a 15 
dias, para tratamento de problemas de pele.

Também José Belo (1985), autor de Benquerenças no 
espaço e no tempo, escreve: 

Quando pequeno para lá fui com meus pais, em pas-

seio, junto à capela nos instalámos, protegidos do sol e 

da humidade da noite pelas abas das copas das secula-

res oliveiras que ali vegetam.

E como nos sentíamos felizes!

(...) alguns iam até ao Porto do Tejo ou à Senhora da 

Alagada ou à Fonte das Virtudes, passar uns dias e fa-

zer tratamentos; eram pessoas que sofriam do fígado, 

como diziam, isto é, apresentavam os lábios em ferida, 

além de outros sintomas.



97

Uma cantiga alusiva à religiosidade popular e ao 
poder curativo das águas do Tejo fazia parte do reportório 
do Grupo Etnográfico de Danças e Cantares do Centro 
Municipal de Cultura e Desenvolvimento de Vila Velha de 
Ródão (Batista, 1999):

(…)                                             (…) 
Ó Vila Velha de Ródão          Ali, à beira do Tejo
Duas coisas te dão graça:          Onde mora a tradição,
A Senhora d’Alagada          Curam-se todos os males
Onde o rio Tejo passa.           Até os do coração! 

Sobre os efeitos curativos das águas do Tejo, partilho 
da mesma opinião de José Belo, que alguns dos sintomas 
seriam de possível escorbuto e que, para lá dos efeitos 
benéficos das águas do Tejo, outros factores, como o 
repouso e a alimentação, favoreciam a cura. Com efeito:

Chegados de descanso e cura, os tratamentos limita-

vam-se aos banhos diários nas águas do rio ou na fon-

te tomados de manhã muito cedo e, pelo dia adiante, 

descansava-se e comia-se.

Como se estava numa altura do ano em que ali havia fru-

ta em abundância (melancias, melões, uvas e figos) a que 

se juntavam as saborosas migas ou caldeiradas de peixe 

fresco acabadinho de apanhar, passados alguns dias re-

gressavam a casa com sensíveis melhoras e remoçados 

de energias para enfrentar mais um ano de trabalho.

Sobre a Fonte das Virtudes, Fonseca Henriques 
escreveu no Aquilégio Medicinal (1726) que:

no monte de Villas Ruyvas, termo de Vila Velha de Re-

dém (sic), comarca de Castelo Branco, esta huma fonte, 

a que chamão das Virtudes; e se he pelas que se experi-

mentão na sua agoa, está bem posto o nome. Ela nace 

tão quente, que não pode beber-se. O seu mineral he 

enxofre, que o cheyro e calor o mostrão. Há experiên-

cias de que as pessoas que tem sarna a curão lavando-

se com esta agoa. Porem não terá só esta virtude pois 

que os seus banhos serão como os mays sulphureos(...) 

e servirão para os mesmos usos.

Leia-se também as Memorias Paroquiais de 1758 
(Fernandes, 2005), sobre o levantamento do estado da 
nação após o terramoto de 1755, realizado sob a égide 
do Marquês de Pombal junto dos Bispos e Cabidos; estes, 
através de cada pároco das freguesias de Vila Velha de 
Ródão (VVR) e Fratel (FRT), obtiveram as respostas 
seguintes à questão: “se há na terra ou perto dela alguma 
fonte ou lagoa célebre e se as suas águas tem alguma 
qualidade especial?”

VVR-Junto à ermida da Senhora do Castelo, da parte 

sul, nasce um olho de água entre os penhascos da ser-

ra, chamado a Fonte das Virtudes, pela muita que dela 

se tem experimentado. Sua água tem cor de cristal. De 

inverno vê-se ao longe o vapor que exala pelo calor e 

no verão é naturalmente temperada. Ali acodem vários 

enfermos, principalmente sarnosos, que, metendo-se 

ou lavando-se em qualquer tempo, se purificam de tal 

enfermidade, apenas com um só banho.

FRT- Há nesta freguesia, distante do lugar a que chamam 

as Portas de Ródão, uma légua, pela parte de baixo ao 

fundo da serra de Nossa Senhora do Castelo, junto ao 

Rio Tejo, um grande olho de água que se chama, por an-

tiguidade, Fonte das Virtudes. Nasce da parte do norte, 

debaixo de um penhasco e corre para o rio Tejo que fica 

perto da dita fonte. Nasce esta água sempre muito clara, 

quente e muito gostosa. Dizem que tem especial virtude 

para curar feridas, comichões e muitos achaques.

Em 1929, o professor Charles Lepièrre, director do 
Laboratório de Química Analítica do Instituto Superior 
Técnico de Lisboa, assinava o Boletim de Análise da Água 
das Virtudes 

Fig.2 - Boletim de Análise

Por sua vez, Francisco Pinto Cardoso (médico 
municipal e subdelegado de Saúde), que era um defensor 
das curas termais (Cardoso, 2011), montou, a expensas 
próprias, uma instalação experimental na Fonte das 
Virtudes, a qual dava testemunho do valor terapêutico 
das águas (Alves Dias, 1995).

Importante é o testemunho de Isabel Rodrigues (95 
anos de idade), natural do Arneiro (Batista, 2001):

Há 72 anos fui eu viver para a Fonte das Virtudes, 
tínhamos arrendado a propriedade. Depois 
descobriu-se que a água era santa e o Dr Pinto 



98

Cardoso mandou fazer as casas e comprou as 
banheiras – duas casinhas de madeira (uma nunca 
serviu e a outra tinha uma banheira branca de 
esmalte). Ele é que instalou tudo. E começou a vir 
gente de todo o lado: vinham famílias inteiras e, 
enquanto os que estavam doentes se tratavam, os 
mais novos faziam praia no areal. Faziam bailes… 
faziam barracas com panais, outros dormiam ao 
ar livre debaixo das oliveiras. Era gente de Nisa, 
de Lisboa, do outro lado da ribeira, alguns nunca 
tinham visto o comboio. Primeiro iam à consulta 
com o Dr Pinto Cardoso e ele depois receitava 
água que haviam de beber em jejum e os banhos 
que haviam de tomar. Ainda era de noite e já eu 
andava a fazer lume e a aquecer a água para os 
banhos – dois caldeiros de água quente custavam 
4$00, um caldeiro de água morna 25 tostões e 
um banho frio 10 tostões. Depois de utilizadas 
as banheiras eram desinfectadas. Isto era só 
no verão e havia famílias a quem dávamos as 
nossas comodidades. No fim elas agradecidas 
mandavam-nos prendas.

De igual modo, em 2012, os testemunhos de duas 
das suas filhas, residentes em Vila Velha de Ródão, 
Eugénia São Pedro (80 anos) e Rosa São Pedro (76 anos), 
recordaram (em entrevistas individuais) algumas das 
suas vivências na Fonte das Virtudes. 

Ainda crianças, iam à lenha para fazer lume que 
aquecia a água das caldeiras para os banhos. Havia duas 
casinhas, em madeira, com uma banheira cada uma e, 
de acordo com a prescrição médica, alguns banhistas 
precisavam de duas caldeiras de água quente, outros de 
uma caldeira de água morna e outros ainda precisavam 
apenas de banhos frios. 

Chegaram a ceder as suas próprias camas, cuja palha 
da enxerga era mudada com palha vinda de Alcaria e que 
os ocupantes pagavam com panos das fábricas do Retaxo 
e de Cebolais onde trabalhavam, para assim fazerem as 
suas roupas.

Eram tempos muito difíceis, acrescentaram. Por 
exemplo, a sua mãe tinha noites em que quase não se 
deitava pois só acabava de preparar os banhos pela noite 
dentro e de madrugada, por volta das 4h, levantava-se 
para voltar a preparar os banhos do dia. Por vezes, a mãe 
tinha a ajuda da cunhada Ana.

No que diz respeito ao abastecimento de alimentos, 
era feito pelas povoações de Vilas Ruivas e de Vila Velha 
de Ródão; contudo, iam praticamente todos os dias, 
pela linha do caminho-de-ferro, ao Porto do Tejo buscar 
leite de cabra e, várias vezes por dia, buscar 5 tostões de 
vinagre, petróleo, sabão, fósforos, etc. etc.

A mãe, que era órfã, dizia que a N. Sra do Castelo era 
a Mãe dela porque lhe tinha protegido os filhos da morte, 
debaixo do comboio, pois o caminho mais perto era irem 
pela linha férrea.

Os banhistas eram provenientes das mais variadas 
partes do país. Vinham de Lisboa, Coimbra, Sertã, 
Proença- a- Nova, Portalegre, Nisa, sem esquecer os 
da proximidade, como os de Vila Velha de Ródão e de 
Castelo Branco.

Em jeito de conclusão

(…)

 Meu corpo de água  sal e tempestade

continuamente modelando o sulco

por onde caminhar em remoinho

Sonho de barco em areal deitado

os pés banhados pela débil espuma

e um sol queimando lá ao longe fixo.

  António Salvado, Obra II

Foram muitos os casos de melhorias atribuídos às 
águas do Tejo e à Fonte das Virtudes apesar das faltas 
de condições físicas mas, segundo Hipólito Reis (2006), 
professor jubilado de Bioquímica, da Faculdade de 
Medicina da Universidade do Porto (que conjugou as suas 
actividades académicas com as de médico hidrologista 
numa estância termal), os factores de cura são múltiplos:

- Gerais (pessoais, sociais e locais);
-Particulares (natureza da água mineral, que arrasta 

crostas, escamas e secreções de pele e temperaturas 
altas, cuja acção calmante tem efeito ao nível do eixo 
hipotálamo-hipófise-suprarrenal e  actua na regulação 
dos processos inflamatórios); 

- Ambientais (a Fonte das Virtudes estava junto 
ao formoso rio Tejo e ao geomonumento das Portas 
de Ródão que nos deleitam com os seus encantos 
paisagísticos).

Por sua vez, o carácter divino das águas do Tejo tem 
permanecido desde épocas remotas. 

Na primeira página do quinzenário Portas de Ródão 
(83, 25/3/1974) pode ler-se Um culto ao deus Tejo, do 
professor Anatti o qual refere que, nas gravuras rupestres 
descobertas no leito do Tejo, nos concelhos de Vila Velha 
de Ródão e Nisa, está algo muito difícil de encontrar: “um 
pouco da alma do homem pré-histórico”.

O Prof. Anatti, cientista italiano, discípulo do abade 
Breuil e professor em Telavive, está também ligado à 
estação de arte rupestre Val Camónica (situada perto de 



99///////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////// /////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////

Milão, nos Alpes) e deslocou-se expressamente a Portugal, 
a convite da Associação Portuguesa de Arqueólogos, com 
o auxílio da Fundação Calouste Gulbenkian, para estudar 
os conjuntos de gravuras rupestres que o enchimento da 
albufeira da barragem do Fratel fez desaparecer sob as 
suas águas.

Fig. 3 - 1- Picotagem. Figura Humana ergue uma representação solar. 2 - 

Rocha 126 do Fratel (Vila Velha de Ródão). 3 - Picotagem. Figura Humana 

sustenta um veado cuja cabeça é uma figura solar. 4 - Rocha 158 de S. 

Simão (Nisa). 

Sobre as gravuras do Tejo, o Prof. Anatti refere ainda 
que representam um culto prestado ao deus rio, o Tejo, 
sendo elas oferendas cuja cobertura, pelas águas do rio, 
era uma prova da aceitação pelo deus Tejo.

1 2

3 4

Para o investigador Varela Gomes (1987), nas 
figuras seguintes estão representadas personagens 
antropomórficas, sustentando figuras solares que devem 
reflectir uma espécie de mito ou de culto solar.

Fig. 4 - Vale do Tejo. Margem direita concelho de Vila Velha de Ródão; Mar-

gem esquerda, concelho de Nisa.

Também a investigadora Raquel Vilaça (2003), 
referindo-se às mais de 30 000 gravuras da chamada 
Arte Rupestre do Vale do Tejo,  com um longo ciclo 
evolutivo que se manteve activo por mais de 5 000 anos, 
acrescenta que terá sido um gigantesco santuário, polo de 
congregação das populações de aquém e além-Tejo, nesta 
zona interior do ocidente Peninsular.

* Professora Jubilada da Escola Superior 
de Educação do Instituto Politécnico de Castelo Branco

Este texto foi extraído de O TEJO: VIRTUOSISMO DAS SUAS 
ÁGUAS E GENTES (Cardoso, 2013).





101

//////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////

O EsTuDO DA HIGIENE NA BEIrA INTErIOr:
rIBEIrO sANCHEs, JÚLIO máXImO 

DE OLIVEIrA PImENTEL E LuÍs PAsTEur

Aires Antunes Diniz*

A Biblioteca Municipal de Penamacor guarda no seu 
acervo um conjunto de textos sobre Higiene que mos-
tram como este problema foi aqui estudado e debatido. 
Juntarei estes textos a outros de Júlio Máximo de Oliveira 
Pimentel, nascido em Moncorvo a 5 de Outubro de 1809, 
que também estudou química e microbiologicamente 
este problema, dando o pontapé de saída para o seu fu-
turo estudo académico pela introdução vitoriosa de Pas-
teur na Universidade de Coimbra, onde este estava mar-
ginalizado nos anos 1870.

1 – Sanches, Pimentel e Pasteur

Máximo de Oliveira Pimentel, um homem do interior 
trasmontano, químico e professor de Química Orgânica, 
a propósito da polémica entre Pouchet e Pasteur, já em 
1862, preocupado com a higiene, nos dava conta de que, 
a partir de 1858, tinha havido uma renovação ou mudança 

de paradigma no campo da ciência biológica com reper-
cussões nas questões da higiene (Pimentel, 1862, p. 591), 
sendo tal mudança assim definida:

“Querem uns que todos os entes organizados, aqueles 

mesmos cuja organização é mais rudimentar, aqueles 

mesmos que, pela sua extrema pequenez escapam 

à nossa vista, como acontece aos que, vivendo nas 

águas corruptas, são conhecidos dos naturalistas pela 

designação extremamente genérica de infuzórios, e 

que apenas podemos descobrir com o auxílio de for-

tes microscópicos, que todos eles nasçam de outros 

emelhantes, por gerações sucessivas e oriundas de um 

ser primitivo da mesma espécie. Segundo eles, cada 

espécie tem os seus primogenitores, mais ou menos 

completos. São estes os que seguem a doutrina hoje 

considerada clássica, e que negam a geração espontâ-

nea ou heterogenia. 

Ribeiro Sanches



102

Querem outros que a matéria orgânica, privada de 

vida, possa, em condições oportunas, grupar-se con-

venientemente para constituir um ser vivo, recebendo 

diretamente das mãos do criador o alento que distingue 

a natureza viva da natureza inerte.

As numerosas experiências que o sr. Pouchet apre-

sentou para sustentar esta última doutrina, contrapôs 

o sr. Pasteur outras experiências do mesmo género das 

quais tirou conclusões opostas. Os dois campos estão 

ainda em armas, ninguém se mostrou vencido, mas de 

toda esta campanha resultaram já grandes vantagens 

para a ciência no estudo micrográfico do ar atmosférico” 

(Pimentel, 1862, p. 591).

Dava-nos assim notícia do nascimento da microbio-
logia.

Mais tarde, irá ser no final do seu mandato como rei-
tor que apoia Augusto António Rocha que queria fazer a 
criação de um gabinete de bacterioscopia (Rocha, 1886, p. 
8). Este era professor substituto em exercício na cadeira 
de Patologia Geral e que se correspondia com a Medical 
Society de Londres e com a Academia Médico Cirúrgica de 
Madrid, de quem recebia informações sobre a forma de o 
organizar. É o que na verdade já está a funcionar há alguns 
anos e foi fundado por este professor, ainda só substituto, 
que foi desde logo associado à cadeira de patologia geral. 
Trata-se na verdade da criação de um gabinete de micro-
biologia que agora, após a morte de Júlio Máximo de Oli-
veira Pimentel, encontra oposição de Filomeno da Câmara 
Melo Cabral, algo que antes não haveria como informa 
pois em 11 de Janeiro de 1884, “a Faculdade cônscia da 
necessidade de satisfazer às exigências do ensino técnico 
desta disciplina, resolveu a instâncias minhas representar 
aos poderes públicos, como de facto representou, pedindo 
o aumento de réis 1:000$000 na sua dotação, e designan-
do metade desta soma especialmente para os trabalhos 
de patologia experimental”, que era a microbiologia. Mas, 
como o Visconde de Vila Maior morreu, intuímos que foi 
por este facto que “esta representação houve de renovar-
se no ano seguinte” (Rocha, 1886, p. 6)1.

Contudo, em 1884, mostrando como estava já ven-
cida a resistência dos partidários de Pouchet, constando 
em 12 de Setembro:

“que os alunos da faculdade de medicina da universi-

dade de Coimbra vão abrir entre si uma subscrição, e 

convidar os seus colegas de Lisboa e Porto para que os 

imitem, a fim de fazerem modelar em bronze o busto 

do grande Pasteur, e oferecer-lho em nome dos estu-

dantes de medicina de Portugal, admiradores entusias-

tas do seu talento e dos seus trabalhos, que tanto têm 

enriquecido a ciência.

Não afiançamos desde já a veracidade da notícia, por-

que estando em férias os estudantes, achamos pouco 

regular que eles resolvessem o caso sem se reunirem” 2.  

Antes, Ribeiro Sanches, dando já a antevisão dos tra-
balhos de Pimentel e Pasteur escreverá:

“Pela química se podem indagar as águas, se contêm ou 

não sais de qualquer natureza que forem: mas sempre 

ficaremos na dúvida se conterão partículas arsenicais 

para o conhecimento das quais não temos instrumento 

certo que as possam indicar” (Sanches, 1756; p. 85).

Em Higiene, sabemos com Pimentel, tudo se liga 
às ideias de Ribeiro Sanches que conhecia bem os pro-
blemas do saneamento das águas pois tinha percorrido 
grande parte do mundo e sabia que:

“Aquela horrenda epidemia de Bois-le-Duc, em Flan-

dres, foi pela mesma causa, no ano de 1742. Pela quí-

mica se sabe que logo que se mistura o espírito do sal 

comum com algum licor podre, vegetal ou animal, que 

as partículas sulfúreas em um instante se desvanecem 

depois de uma leve efervescência. Quando a água dose 

mistura com aas águas encharcadas, é verdade que se 

depura; mas a podridão que tinham se levanta e fica na 

atmosfera; nesta é que respiram os viventes, e não for 

ventilada por ventos fortes poderá causar peste” (p. 10).    

Permitindo-me falar como economista, também Ri-
beiro Sanches escreveu:

“Todos os Autores tanto Médicos, como Económicos 

com Hipócrates, Platner, Columela, e Paládio, prefe-

rem as águas das fontes, as águas dos rios, dos poços, 

e das cisternas, com tanto que nasçam junto dos sítios 

levantados, em terreno áspero, ou de área; que sejam 

águas vivas correntes, claras, que cozidas não fiquem 

nos lados dos vazos a donde ferveram por muitos tem-

pos, nem sarro branco, nem de qualquer outra cor: 

(para) que fervidas não fiquem com pé no fundo; que 

não tenham gosto, nem sabor, nem cheiro; sem cor, 

sem tés3 na superfície: que nela não nasçam insetos, 

sanguessugas, nem raízes, nem ervas: conhecesse tão 

bem a bondade das águas pela Saúde dos habitantes; 

se forem de boa cor, com bons dentes, voz clara, sem 

ventre túmido, sem males dos rins, são indícios que as 

águas são boas, e por consequência o Ar também” (San-

ches, 1756, p.84).

Informa ainda:

“Conhecemos em Portugal o vento do Sul quente e 

húmido, por que vem, como aquele do Ocidente por 



103

cima do mar. O vento Nordeste, e do Oriente, por seco 

e quente, por que vem da terra: mas nas comarcas de 

Pinhel e de Viseu o vento do Sul é frio e seco; passa este 

sobre a serra da Estrela, todo o ano coberta de neve, e 

toma a sua qualidade: assim os ventos terão sempre as 

qualidades dos lugares pelos quais passarem, varrendo 

as exalações que deles se levantam” (p. 28).

Podemos ainda através do índice desde livro de Ribei-
ro Sanches elencar os temas tratados:

 Natureza e qualidades do Ar e seus efeitos; Causas 
da elevação dos vapores e das exalações; Da transpira-
ção insensível; Segunda causa da elevação dos vapores, 
e exalações; Da podridão dos corpos e dos seus efeitos; 
Dos ventos e dos seus efeitos; Efeitos da temperatura do 
Ar entre os trópicos; Dos efeitos da atmosfera alterada, 
ou podre, no corpo humano; Da influência do Ar corrup-
to na constituição do corpo humano, e das doenças, que 
vem a padecer; Dos sítios mais sadios para fundar cida-
des, e mais povoações; Precauções contra os danos que 
causam as inundações: meios para preveni-los; Males 
que causam as águas encharcadas nos lugares onde se 
cultiva o arroz: meios para remediá-los; Dos bosques e 
dos arvoredos considerados favoráveis, ou prejudiciais à 
Saúde. Do interior das cidades, e como devem ser os seus 
edifícios para a Conservação da Saúde; Da limpeza ne-
cessária nas vilas, e nas cidades para conservar o Ar puro; 
Das qualidades das águas saudáveis, e como se devem 
entreter os poços, os rios e os portos do mar para a Con-
servação da Saúde; Da pureza do Ar, e da limpeza que 
se deve guardar nas Igrejas; Da necessidade de renovar 
o Ar frequentemente nos Conventos; Da necessidade de 
renovar frequentemente o Ar nos Hospitais e da limpe-
za que neles se deve conservar; Considerações sobre as 
três sortes de Hospitais e suas utilidades para enfermos e 
bem público; Remédios para emendar o Ar dos Hospitais, 
corrigir a infeção dos móveis, e dos vestidos; Do Sumo 
cuidado que se deve ter nas prisões para purificar o Ar ne-
las; Da pureza do Ar que se deve conservar nas casas; Da 
causa das doenças dos Soldados; Meios para prevenir as 
doenças referidas; Meios para prevenir a corrupção do Ar 
no campo, nos Hospitais, e nas casernas; Digressão sobre 
a comida, e a bebida dos Soldados; Do ócio, e do exer-
cício dos Soldados; Da limpeza, do asseio, que deveria 
observar o Soldado; Da corrupção do Ar dos Navios, dos 
meios para preveni-la; Precauções para impedir a corrup-
ção do Ar dos Navios, dos alimentos, bebidas; Métodos 
para conservar o Ar puro dos Navios à vela; Situação e 
estado da Saúde dos Marinheiros, e dos Navegantes no 
Navio a vela; Meios para ocorrer a esses males; Conside-
rações sobre os Terremotos, com notícia; Considerações 
sobre a causa dos Terremotos; Noticia dos Terremotos 

que se sentiu na Europa, África, e América desde 1 de No-
vembro de 1755.

Desta forma sabemos que o ar e a água são elemen-
tos essenciais na preservação do ambiente saudável nos 
diversos lugares, onde decorre a vida humana como são 
as ruas, as igrejas, os navios, os hospitais, casernas e de-
mais lugares. Estamos assim perante a higiene como ele-
mento essencial para a conservação da saúde dos povos.

Também os princípios de higiene e educação para a 
conservação da saúde defendidos por Ribeiro Sanches, 
que os tinha aprendido e investigado na Europa, através 
de médicos prestigiados no ensino da medicina, assenta-
vam fundamentalmente na construção de uma estratégia 
de conservação da saúde. Circulavam por isso em livros-
base do ensino da medicina onde os podemos encontrar. 
Era o que resultaria no reforço moralizador do Estado, 
que não se restringia à Europa, mas se estendia ao Brasil 
e a África, como vemos em Sanches (1757), mas aqui qua-
se só através da defesa da saúde dos escravos. Era onde 
a puerícia era um elemento conformador das atitudes de 
preservação da saúde que imporia um comportamento 
adequado das mães. Este seria estendido aos pais por 
força de uma nova moral sexual (Abreu, 2010). 

Será este o ponto de saída do estudo que vou aflorar 
na continuidade do estudo que apresentei no ano passa-
do em Lisboa sobre “Ricardo Jorge e a Medicina Brasilei-
ra”, no 1º Encontro Luso-Brasileiro de História da Medicina 
Tropical, realizado no Instituto de Higiene e Medicina Tro-
pical (Diniz, 2012).

 
De facto, Maximiano de Lemos, em 1881, analisou 

criticamente os muitos livros que influenciaram a nossa 
produção em medicina e farmacologia, afirmando que 
“a higiene é uma das partes da medicina mais cultivadas 
entre nós no século XVII. Abundam os tratados sobre epi-
demias mas, independentemente destes, muitos outros 
trabalhos se devem à pena de médicos portugueses” (p. 
107). É o que logo a seguir desdiz quando escreve: “São 
pouco numerosos os livros de higiene publicados, mas o 
merecimento de alguns supre perfeitamente a deficiên-
cia do número que acabamos de acusar” (p. 135), voltan-
do por isso a falar dos livros de Ribeiro Sanches, o que faz 
com demasiada brevidade, citando numa edição muito 
antiga, que é a de 1756, seguida da de 1757, o “Tratado de 
conservação dos povos” (p. 138).

Estávamos então nos primórdios da medicina moder-
na e no decurso desta evolução surge como higienista Ri-
beiro Sanches, um homem da Beira Interior (p. 112).

Confirma esta nossa intuição, a leitura de um extrato 
Tratado da conservação da saúde dos povos acerca “Dos 
sítios mais sadios para fundar cidades”, onde estudava 
a influência da boa localização das cidades onde os ele-



104

mentos que a podiam tornar pouco ou nada sadias eram 
os ventos e as águas, tornando importante a boa localiza-
ção das localidades nas montanhas, fazendo-nos lembrar 
na sua argumentação a boa localização de Penamacor e 
da Guarda, embora indique claramente Coimbra como 
um lugar sadio, dizendo que “se alguma vila ou cidade 
tem a fortuna de ficar isenta das inundações, seria a mais 
bem situada a que estivesse virada para o Oriente e Sul, 
como está Coimbra, e o rio ficasse do mesmo lado. Os 
ventos Norte e do Oriente dissipariam os vapores dela 
sem jamais ofenderem gravemente os habitantes” (p. 7).

Também recorda da sua vivência na nossa Beira que:

“Os caçadores da comarca de Castelo Branco no tempo 

da quaresma não deixam de caçar coelhos e perdizes, e 

para conservá-los, os assam quase a metade, e os me-

tem dentro de talhas de azeite: fica esta forte de carnes 

fresca por muito tempo. M. Deslandes, já citado diz que 

os Ingleses levam a Índia oriental carne fresca metida 

em talhas de azeite” (p. 229).

   Também a influência de Boerhaave, mestre de Ribeiro 

Sanches, passa para os Estatutos de 1772 da Universi-

dade de Coimbra já que no currículo do ensino médico 

se incorporam as suas ideias. São as que só 50 anos de-

pois deixam de estar. É o que sabemos em 16 de De-

zembro de 1822 através de uma resolução d’ “as Cortes 

(que) considerando que não subsistem ao presente as 

principais razões, por que os estatutos da universidade 

de Coimbra, obrigarão os estudantes de medicina a fre-

quentar como preparatório o terceiro ano matemático, 

decretam o seguinte:

Art. 1.º Os estudantes que se destinam a frequentar os 

estudos de medicina na universidade de Coimbra, não 

serão obrigados de ora em diante ao estudo das disci-

plinas do terceiro ano matemático.

 2º Ficam revogados os estatutos da universidade, e 

quaisquer resoluções posteriores, na parte em que são 

contrários a este decreto.”

  
Justifica esta proposta João Vitorino que em relação 

ao art. 1º argumentou:

“Este projeto é tão justo, que nenhuma discussão me-

rece. A medicina é uma das ciências que mais tem sido 

influída pelas diferentes seitas dominantes nas épocas 

da sua história. A medicina química foi a moda em al-

guns dos séculos passados, e tornou há poucos anos a 

sê-lo. A medicina elétrica explicou, quando este ramo 

da física brilhava, por ele, todos os fenómenos médi-

cos. A medicina animal foi a dominante, e o torna a ser 

o mesmo, enfim, aconteceu também pelo seu turno à 

medicina mecânica. Keil, Borelli, Wintingrhan, e outros 

não viram no homem movimentos senão os provenien-

tes destas leis. Quando os estatutos da universidade se 

fizeram, quem ignora que esta medicina mecânica tinha 

sido posta em estado de muito engenhosa verosimi-

lhança pelo agudíssimo, e profundo Boerhaave? Eis aqui 

o fundamento da obrigação que se impôs aos médicos 

de estudar foronomia. Mudaram as ideias, e as circuns-

tâncias, e eles foram escusos deste estudo desde 1780 a 

1809, se me não engano: tempo em que se lhes tornou 

a impor, sem uma causa conhecida, a não ser o apoio 

que ela presta às ciências filosóficas, e o que pode aju-

dar a meter em método o entendimento. Porém como 

os estudantes médicos nos outros preparatórios têm 

quanto lhe é suficiente para encher estes dois fins, julgo 

perfeitamente escusado mais este ano de foronomia, e 

por isso voto por todo este projeto, sem demorar um 

instante a discussão.

Pôs-se a votos o artigo, e foi aprovado, assim como o 

artigo 2º4.

   
Esta constatação justifica que façamos agora uma lei-

tura de alguns livros existentes na Biblioteca Municipal de 
Penamacor para situarmos a forma como o Interior, onde 
vivemos se sintonizou com o mundo global da medicina.

2 – Higiene e Puericultura no alvorecer da República 

A prática da Medicina passa também pela Higiene 
como meio tanto de prevenir como de erradicar doenças. 
Não admira que no alvorecer da República, logo em 1913, 
um jovem médico que enquanto estudante foi jornalista, 
faça um Manual de Higiene e Terapêutica que encontrei 
nesta Biblioteca. Chama-se este jovem médico João Cân-
dido da Silva Bacelar, datando o seu trabalho de XXIV de 
VII de XIII, ou seja de 24 de Julho de 1913. É um trabalho 
cujos ensinamentos prévios são uma sequência de conse-
lhos de diversos autores. Era filho de António José da Sil-
va Bacelar e Maria do Carmo e pai de Maria do Sameiro, 
Maria Celeste, Maria Esperança e Maria Florzinda5, natu-
ral de Cervães, concelho de Vila Verde, distrito de Braga, 
tendo terminado o curso no ano letivo de 1911-1912, com 
a classificação final de suficiente: 13 valores6.

Este livro é prefaciado pelo Dr. Gaspar Fernando de 
Macedo, que é médico em Braga, Prado, datando a sua 
recomendação de 15 de Junho de 1913. Serve-se de 25 
anos de trabalho no exercício da medicina na obstetrícia 
e pediatria para recomendar este trabalho. Acompanha-o 
a médica Leonor Amélia da Silva, que também o prefacia. 
Esta trabalha no Dispensário de Crianças e é subdelegada 
de Saúde do Porto, datando o seu texto de Março de 1913. 

Assim, como ainda lhe falta experiência profissional 
todo o livro tem muitas referências bibliográficas, onde 



105

refere alguns casos práticos. São quase sempre escolares 
ou que ocorreram na sua vida pessoal nos lugares vizi-
nhos à sua residência familiar, já que o chamaram a inter-
vir nalguns partos. Trata-se de algo que é justificado pela 
sua pouca experiência após a sua formatura em medici-
na. Tinha passado só um ano. Queria mostrar o que sabia 
sobre um tema de crucial importância social e higiénica. 
Tem também muitas preocupações com as gralhas, fa-
zendo uma errata com quatro páginas e agradecendo aos 
colegas que o ajudaram a encontrar tantos erros, dando 
uma bicada “aos que não estão habituados a ponderar 
que também se enganam” (Bacelar, 1913, p. 152). E no 
exemplar que entretanto comprei, oferecido a um amigo 
está a prova de que procurava corrigir tudo, numa ânsia 
obsessiva, pedindo a todos correções para ganhar dinhei-
ro e fazer com ele a publicação a grande obra da sua vida. 

Agora, Cândido Bacelar tem neste livro como objeti-
vo a “Educação e Instrução das Candidatas ao Noivado 
e à Concepção”, dando-lhe conselhos úteis para que se 
libertem das curandeiras. Por isso:

“ Estes e numerosos preceitos d’higiene maternal e 

infantil, geral e especial, que tenho vulgarizado inces-

santemente no jornalismo do meu país, para enriquecer 

a ciência popular e abolir os erros que a empobrecem, 

ridicularizam e inquinam, creio serem úteis a todos os 

que por eles se guiarem e agradáveis a quem visa liber-

tar as gerações vindouras, das garras da morte prema-

tura, ou duma velhice atormentada, causada esta pelos 

erros dos adultos e aquela, por se não evitar os três 

grandes inimigos das criancinhas: o frio, a má alimen-

tação e a falta de limpeza” (Bacelar, 1913, XXVI-XXVII).

É aí que nos surge a influência de Pasteur a partir da 
referência à seringa de Roux (Bacelar, 1913, pp. 4-5), que 
devemos identificar com Pierre Paul Émile Roux7, um in-
vestigador com imensa produção científica, que trabalhou 
com Alexandre Yersin, tendo o soro com o nome deste últi-
mo sido experimentado por Câmara Pestana no combate à 
Peste no Porto em 1899, onde estiveram representantes do 
Instituto Pasteur8, como conta Carlos Belo Morais em 1899

 Lido o livro, centro a minha análise no capítulo XIV, que 
dedica à puericultura como prática de higiene na obstetrícia 
e pediatria, que aqui é feita tanto numa perspetiva médica 
como de pedagogia social. É o que decorre também da tra-
dição médica luso-brasileira tal como foi descrita por Abreu 
em 2010 e onde Ribeiro Sanches como higienista é persona-
gem central. É onde escreve:

“Ao entrar neste capítulo, devo declarar que não pre-

tendo desenvolver, mas apenas resumir os socorros 

higiénicos e terapêuticos, que na prática corrente de-

vemos prestar às crianças, na guerra das enfermidades, 

que em tão tenra idade, são mais frequentes.

A puericultura deve dividir-se em 3 partes:

I – P. Preventiva.

Esta consiste na escrupulosa seleção, mais ou menos 

secreta e rigorosa, dos progenitores, antes de procede-

rem à fecundação.

Para evitarmos as principais causas da degenerescên-

cia da nossa espécie, que são: - a sífilis, o alcoolismo, a 

tuberculose, o onanismo e o deboche, as intoxicações, 

a consanguinidade mórbida, etc., dever-se-ia a uma in-

cansável propaganda, em favor da intervenção do mé-

dico, no matrimónio civil e religioso.

O puericultor deve atender, para permitir o casamento, 

à presença ou ausência de taras ou estigmas hereditá-

rios, como: - o raquitismo, a alienação, a tuberculose, 

a sífilis, a gota, as escrófulas, o cancro, a epilepsia e o 

herpetismo crónicos, etc.

II – P. Intrauterina

Esta diz respeito aos cuidados de que devemos cercar 

a mãe (terreno) e o fruto (semente), que ela traz no seu 

seio, para que ele saia um ótimo elemento de luta, con-

tra as majestosas tempestades da vida difícil do meio 

ambiente.

Segundo Pinard, os poderes públicos devem intervir na 

gravidez, sob o ponto de vista humanitário, facilitando a 

vida às grávidas, durante os três últimos meses que pre-

cedem o parto, para proteger o feto do sexto ao nono 

mês e para que por esta forma aumente a população e 

o vigor da nossa espécie, bem digna de melhor sorte do 

que a atual, que é cheia de incertezas e adversidades.

A este respeito, devo acrescentar que o congresso de 

Obstetrícia e Pediatria (Nantes, 1901) convidou o gover-

no a decidir-se sobre este assunto, despendendo algum 

dinheiro em tão santa cruzada e para isso lembrou-lhe, 

que «toda a mulher grávida tem direito à assistência 

necessária, para se encontrar nas condições higiénicas 

indispensáveis para que ela e seu filho, nos três últimos 

meses da gravidez e no que segue o parto» se achem 

em boas condições mesológicas.

Este movimento que já conta 30 anos é novo em muitos 

países:

Em 1875, já a Suíça promulgava a lei federal de 23 de 

Março, iniciando esta campanha, que foi secundada pe-

los alemães em 1890. 

Julgo que desde então, se dá 50% a 60% do salário da 

puérpera, durante o tempo preciso para se resguarda-

rem antes e depois do parto.

A propósito das leis do trabalho das grávidas e dos me-

nores, dizia eu há perto dum ano num grande diário da 

cidade do Porto, que – aos menores e às grávidas, de-

viam ser regulados pelo médico-higienistas, todos os 



106

trabalhos a que os primeiros se devem habituar, para 

aprender a lutar pela vida; e as segundas se têm de en-

tregar, para serem úteis e agradáveis, ao mesmo tempo 

à família e ao feto.

Criminosamente se esquecem estes apelos aos poderes 

públicos, feitos por muitos sociólogos e secundados por 

admiradores sinceros de todas estas campanhas, no nú-

mero dos quais tenho feito por tornar-me digno de po-

der ser incluído eu também! O atual regímen, tem uma 

lei de «Proteção à Infância», já publicado no Diário do 

Governo, 9 e oxalá que ela beneficie em breve, o maior 

número possível de infelizes.

III – P. Extrauterina 

A base dela, está bem estabelecida pela médica D. Le-

onor Amélia da Silva, quando no Dispensário das Crian-

ças do Porto, começou a sua propaganda junto das 

mães, por estas palavras: «quanto mais água, menos 

remédios».

Esta ocupar-se-ia dos cuidados a ministrar aos recém-

nascidos e à criança de peito para que ela cresça, se de-

senvolva e robusteça, a ponto de não ser eliminada da 

grande batalha da luta contra a morte.

Depois do nascimento das crianças, se isso se impõe, rea-

nimemo-las como digo adiante sobre a «Morte aparente».

Antes de ligarmos o cordão, procederemos ao trata-

mento profilático contra a oftalmia gonocócica, ou con-

juntivite purulenta, que aparece às vezes no segundo ou 

terceiro dia do recém-nascido.

Conviria que nos últimos três meses da gravidez e mes-

mo durante o trabalho, mandássemos às leucorreicas 

e às blenorrágicas fazer uma desinfeção rigorosa das 

vigias genitais. Mas, como nem sempre isto acontece, 

devemos logo que a criança transpõe a vulva, instilar-

lhe em cada olho, uma gota do seguinte colírio:

Protargol………..5 deg. (a 1 gr.)  

Água destilada …10 gr.” (Bacelar, 1913, pp. 116-119).

Seguem-se depois o resto de conselhos sobre 
puericultura.

Convém aqui referir o trabalho do Padre António 
Oliveira na Proteção das Crianças como parte da Higie-
ne Social em que tanto trabalhou. Fê-lo experimentan-
do, pensando e adaptando as teorias pedagógicas da 
Escola Nova para que este processo de Higiene Social 
fosse também um processo de Educação para a Saúde 
(Diniz, 2006).

 É o que Cândido Bacelar mostra na referência que faz 
à Tutoria de Infância, articulando-a com o papel do médi-
co obstetra e pediatra, que deve ser um higienista. 

Tudo parece estar sintonizado com a ideia de higiene 
como elemento fundamental da vida social, que agora 

se torna uma esperança social, onde a mulher e a criança 
são a preocupação fundamental, concluindo:

“Perante a criança sã, nunca nos esqueçamos do céle-

bre preceito: é melhor prevenir do que me remediar.

E com a criança doente, atendamos sempre às indica-

ções e contraindicações terapêuticas e patológicas, 

nunca desprezando o clássico e defensável aforismo:

Há doentes, não há doenças” (Bacelar, 1913, p. 147).    

3 – Higiene como disciplina científica nos trópicos

José Augusto de Magalhães tem na Biblioteca de 
Penamacor dois exemplares do seu livro de 1921, que 
tinha publicado no Porto. Era português de nascimento 
e tinha-se formado em Medicina na Faculdade de 
Medicina da Baía, defendendo a tese Deontologia Médica 
e therapeutica, sendo responsável pela instalação em 
1917 do primeiro aparelho de raios X no Hospital da 
Beneficente Portuguesa. Pouco depois após ter sido 
nomeado cônsul de Portugal em São Paulo, faz a doação 
da sua biblioteca à recém-criada Faculdade de Medicina 
e Cirurgia do Pará (Miranda e Abreu, 2011).

 Corrigindo o texto atrás citado, em que informa que 
não era membro da Academia Nacional de Medicina por 
não viver no Rio de Janeiro, sabemos que neste trabalho 
publicado em 1921, momento em que já era membro da 
Academia Nacional de Medicina, afirma a propósito da 
necessidade de preservar a qualidade do solo, que “neste 
sentido tornaram-se verdadeiramente célebres e con-
vincentes os importantes estudos do grande higienista 
português Dr. Ricardo Jorge, que, em belíssimas confe-
rências, pronunciadas em 1884, nos transmitiu, através 
de uma forma que encanta e seduz, verdades e precei-
tos higiénicos, que vêm iluminando, desde aquela época, 
com a luz fixa e brilhante que só possuem os astros de 
primeira grandeza, toda a higiene da pátria dos nossos 
maiores” (pp. 26-27). Falava dos textos publicados por 
Ricardo Jorge referentes às Conferências feitas em 1884 
e que lhe tinham aberto o caminho da investigação em 
Higiene (Jorge, 1885). Repare-se Ricardo Jorge conhece 
bem a obra de Ribeiro Sanches, seu antecessor nesta in-
vestigação sobre Higiene (Jorge, 1907).

Mostrando o prestígio de José Augusto de Magalhães 
no Brasil, este livro é prefaciado por Afrânio Peixoto, que 
era professor de Higiene na Faculdade de Medicina do 
Rio de Janeiro, faculdade que cursou a par da Faculdade 
da Baía, onde também Afrânio Peixoto se formou. Mos-
trando a sua competência e empenho na investigação 
foi um dos correspondentes de Adolfo Lutz (Benchimol, 
Magali, Becker et alii, 2003), que “foi o primeiro cientista 
latino-americano a estudar e confirmar os mecanismos 



107

de transmissão da febre-amarela pelo Aedes aegypti, 
uma espécie de mosquito que é um reservatório natural 
e vetor dessa doença. Lutz foi o responsável pela iden-
tificação da blastomicose sul-americana. Sua dedicação 
à saúde pública fez com que lutasse e pesquisasse sobre 
várias epidemias de diversas regiões do Brasil, como a 
cólera, peste bubônica, febre tifóide, malária, ancilosto-
míase, esquistossomose e leishmaniose. 

Outras de suas maiores realizações foram seu pionei-
rismo sobre a Entomologia Médica e as propriedades te-
rapêuticas das plantas Brasileiras. Como zoologista, ele 
descreveu várias novas espécies de anfíbios e insetos, 
como o Anopheles lutzii (uma espécie de mosquito)”10.

Neste trabalho de José Augusto de Magalhães mar-
ca presença Ricardo Jorge, sintonizando-o com o traba-
lho de Lutz. Trata-se da publicação em 1884 de “Higiene 
Social Aplicada à Nação Portuguesa em que lançou uma 
nova perspetiva de abordagem da saúde pública em Por-
tugal, “o que o guindaria numa importante carreira de hi-
gienista e investigador, com larga influência nas políticas 
de saúde em Portugal”11.

 José Augusto de Magalhães era então professor de 
Higiene da Escola Prática de Comércio do Pará e profes-
sor honorário da Universidade de Manaus, onde a higiene 
era fundamental para a concretização do progresso eco-
nómico, levando-o a comparar os climas escandinavos 
com os tropicais quanto ao solo e a água. Estuda aqui em 
particular o papel do mosquito, listando o carapanã, mu-
riçoca ou anofeles e stegomya como transmissores (p.33) 
e ainda o ar. Por essa razão Afrânio Peixoto sublinha “o 
valor económico de todas as medidas sanitárias” que ele 
frisou sabiamente (p. 9). 

Nota-se aqui a influência de Ribeiro Sanches quanto 
à escolha dos lugares para novas cidades que este tratou 
em «Tratado da conservação da saúde dos povos, que é 
algo fundamental num país como o Brasil que está a cres-
cer e para isso cria continuadamente novas cidades. Por 
isso, define Magalhães a “higiene como a ciência que tem 
por fim defender a saúde, e aumentar no organismo os 
elementos de resistência às doenças”.

 Estamos assim no campo da defesa sanitária que 
muito deve a Pasteur “que revelou o papel importante 
que cabe aos vários gérmenes microscópicos na produ-
ção de infeções, (e assim) entrou a Higiene em nova e 
brilhante fase relegando, para um plano muito inferior, 
as teorias dos miasmas, das diáteses, do mefitismo e se-
melhantes” (p. 16).

Dando vários exemplos que retira da história da me-
dicina brasileira e do seu papel na viabilização económica 
de diversas regiões como a Amazónia, permitindo o de-
senvolvimento da sua agricultura, assim como a abertura 
do canal do Panamá, refere que as atividades económi-

cas não podem florescer enquanto o paludismo dizimar 
populações, “a ankylostomiase inutilizar, na infância, as 
superiores qualidades do adulto, o álcool e a sífilis mi-
narem o futuro da raça e a lepra nos fizer tremer de re-
ceio com a sua permanente ameaça” (p. 19). Trata-se de 
educar com disciplina as novas gerações que se aproxi-
mam do ensino profissional, jovens de ambos os sexos, 
afirmando que a higiene como disciplina médica reabilita 
cidades, regiões, países e continentes, tornando-se um 
elemento de preparação de uma sociedade global cada 
vez mais humanizada porque saudável em toda a orbe.

 Por isso, Magalhães defende medidas variadas de 
higiene para não permitir que o solo contaminado por 
doenças não prejudique a vida humana. Prossegue por 
isso a defesa da potabilidade da água, dando conselhos 
para a sua purificação através da fervura e filtragem (p. 
32). Alerta-nos para a necessidade de desconfiar de água 
que parecendo cristalina alberga inúmeros gérmenes 
de doenças, assim como a diferentes temperaturas tem 
propriedades terapêuticas que exemplifica. Faz-nos isso 
lembrar os conselhos de Ribeiro Sanches. 

Tal ideia é confirmada quando fala do papel do ar e 
da necessidade de nas cidades existirem jardins que são 
os pulmões daquelas, assim como defende que a existên-
cia das florestas é benéfica para a vida humana pela ação 
da clorofiliana das plantas. Não se esquece da alimen-
tação para frisar que “a fórmula alimentar para o Norte 
do Brasil, e mesmo para o Sul, na estação quente, ainda 
está por estabelecer”, censurando por isso a importação 
acrítica de “todos os hábitos e costumes, inclusive a ali-
mentação e o vestuário” (p. 50), vai por isso propor por a 
sua aculturação e adaptação ao clima amazónico. Fá-lo 
através da análise das qualidades dos alimentos, onde 
a endocrinologia se torna um elemento precioso para o 
“estudo completo da função das glândulas internas” (p. 
54), permitindo o posterior estudo racional dos regimes 
alimentares que liga aos temperamentos, entre os quais 
o artrítico. Estuda por isso a relação entre os regímens 
alimentares e as profissões, procurando determinar qual 
é o mais adequado a cada uma destas no que integra a 
fisiologia para o fazer.  

 Mais tarde censura os médicos que de forma pouco 
higiénica adotam nas visitas aos doentes um vestuário 
desapropriado e transmissor de doenças, revelando as-
sim comportamentos pouco científicos (p. 114-119).

 Quanto à tuberculose não faz diferença entre a sua 
ocorrência em meio tropical ou temperado, embora frise o 
papel dos raios X na revelação da sua presença (pp. 61-64). 
No caso particular da tuberculose afirma ainda que “o clima 
e a natureza do Brasil afastam de nós as duas grandes cau-
sas que na Europa tanto concorrem para o desenvolvimento 
e propagação da tuberculose: a fome e o frio” (p. 170).



108

 Curiosamente, dá uma particular atenção ao mobili-
ário escolar, criando até um modelo de carteira escolar, 
construído com madeira nacional, inclusive o tinteiro e 
com graduação para a adaptar à estatura do aluno (p. 
109) e ainda do vestuário adequado aos climas tropicais, 
que deverá ser confecionado em algodão (p. 105), incluin-
do neste vestuário tropical o chapéu de palha (p. 109).

Volta ao tema da microbiologia, já descoberta por 
Pasteur nas suas investigações, para serem agora valo-
rizada com o uso da cinematografia através do seu uso 
didático no ensino da medicina com filmes científicos, 
fazendo antever a telemedicina, como através dos raios 
X que considera ligada àquela, pois permite visualizar 
acoplado a ultramicroscópicos, os seres microscópicos 
que transmitem doenças. Permite-se assim ligar o co-
nhecimento adquirido desta forma a práticas higiénicas 
que defendem eficientemente a saúde humana (p. 198). 

Cuida muito em particular da higiene das cidades, 
aproximando-se aqui das ideias de Ribeiro Sanches, 
quando este fala da higiene das ruas e dos meios de 
transporte que então existem. Falando de atentados 
contra higiene, dá o exemplo da Pará Elétrica que trans-
porta gérmenes de doenças várias. Fala ainda das igre-
jas e das casas particulares de cada um como potenciais 
focos transmissores de doenças. Logo a seguir, fala da 
influenza que infestou o Brasil com carácter epidémico, 
mas sem a relacionar com idêntica doença na Europa e 
condena ainda o beijo como cumprimento habitual (p. 
96). Neste contexto, mostrando como o tempo passou 
desde o trabalho de Ribeiro Sanches, dá realce à profila-
xia dos dípteros. 

 Frisa o papel da educação física e da alimentação 
no combate à influenza e a todas as doenças em geral, 
mostrando como conhece bem os sistemas da educação 
física moderna como é o de Ling, G. C. Kumlien12, Geor-
ges Demeny13 e outros que não especifica (p. 122) dando 
assim incentivo à introdução da ginástica sueca no Brasil.

 Dá de facto um particular realce à educação ou me-
lhor cultura física com que ocupa 24 páginas neste seu 
livro. Seguem-se conselhos sobre a higiene da visão, do 
ouvido, do nariz e da boca. Entra por fim na Higiene do 
Trabalho, nomeadamente na prevenção dos acidentes e 
na limitação e marcação do horário de trabalho de acor-
do com a capacidade humana e atendendo ao clima da 
região onde é realizado, exemplificando com o caso do Pará.

Por fim, como esperança, afirma (p. 160):
 
“Dispõe hoje a Higiene de meios seguros de defesa 

contra o paludismo, contra a ankylostomiase, contra a 

moléstia de Chagas, flagelos aos quais devemos a lenda 

pela qual são julgados os habitantes do Brasil de manei-

ra desairosa para todos nós.” 

Trata-se de preservar através do saneamento o Brasil 
os braços de milhões e milhões de brasileiros já que se 
espera pel’:

“A guerra comercial e económica que se vai seguir à tre-

menda hecatombe que, durante quatro anos, flagelou 

o mundo inteiro, não nos consente esperar pelo braço 

estrangeiro para dar vida à nossa agricultura, animar as 

nossas indústrias e fecundar o nosso comércio” (p. 161). 

Por outro lado, a Guerra faz regressar ao Brasil, brasi-

leiros como João Ribeiro que: “Finalmente, em 1914 

retorna ao Velho Mundo com o propósito de residir, 

definitivamente, em Genebra, na Suíça. A conflagração 

europeia fê-lo voltar à Pátria, em companhia de sua fa-

mília” (Ribeiro, 1958, p. 19). 

Dá assim como linha de uma estratégia para o Brasil 
o saneamento e a educação cívica e técnica, onde como 
ponte fraco estão os “serviços de higiene e de instrução 
(por serem) os mais parcamente contemplados” (p. 162).    

 Felizmente, “da febre-amarela, graças à ação decisi-
va dos poderes públicos, resta-nos, apenas a lembrança” 
(p. 163). Trata-se de algo que estende como esperança 
a Moçambique com base numa carta de 24 de Junho de 
1917 recebida do Dr. Leopoldino de Vasconcelos, que é aí 
diretor geral dos Hospitais da Companhia de Moçambi-
que (nota de rodapé na p. 164). 

 Falará por isso do tratamento da tuberculose, do alco-
olismo, da sífilis, da ankylostomiase, leishmaniose e da mo-
léstia de chagas pelo uso da higiene moderna, que procura 
resolver pelo uso de artefactos de borracha, que, assim, re-
solverão o problema higiénico e económico da Amazónia.

Conclusões

Unem-se assim as soluções da economia e da medi-
cina, mostrando como Ribeiro Sanches tinha uma visão 
estratégica clarividente, que permaneceria como tal ao 
longo dos tempos, como vemos neste trabalho de José 
Augusto de Magalhães sobre o desenvolvimento econó-
mico e social da Amazónia.

 Também ele reflete os avanços científicos da medicina 
entretanto ocorridos ao dizer em 14 de Outubro de 1914: 

“Segundo o conselho do grande mestre Ricardo 
Jorge, que nos manda combater esse prejuízo ignaro e 
assegurar o papel supremo que à nossa ciência cabe na 
direção mental e social, não vacilamos em levantar neste 
recinto uma questão higiénica, visando defender a saúde 
das populações tropicais e auxiliar a Amazónia e ajudar 
o Brasil a vencer a crise económica, que ameaça o bem-
estar e o futuro de todos nós (p.221). 

Essa questão higiénica, explicita, é provocada por uso 



109///////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////// /////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////

de tapeçarias em tecido, propondo que sejam substitu-
ídas por capachos, passadeiras e tapetes de borracha, 
algo que se produz abundantemente na Amazónia, mas 
cuja produção é obstaculizada pela fiscalidade praticada 
pelo Estado Brasileiro que critica assim.

Terá para isso o apoio do Instituto Osvaldo Cruz, da 
Sociedade de Medicina e Cirurgia do Rio e da Academia 
Nacional de Medicina, onde todos sabem como a falta de 
higiene e a miséria são a grande causa da tuberculose, 
que são moléstias aqui se unem para matar tanto ricos 
como pobres.

Notas:

1 Devo a primeira informação sobre este facto ao Professor de Medicina 
Alfredo Rasteiro prestada nas XXV Jornadas de Estudo de Medicina na 
Beira Interior-da Pré Histórias ao Século XXI, 9 de Novembro de 2013, em 
Castelo Branco.
2 Correspondência de Coimbra, ano XIII, n. 72, Sexta Feira, 12 de 
Setembro de 1884, p. 2, coluna 1.
3 Deve significar quaisquer transformações de seres vegetais ou seja 
infusões de ervas tal como se faz o chá.
4  Diário da Câmara dos Senhores Deputados, Sessão de 16 de 
Dezembro de 1822, p. 99.
5 Ver www.verwandt.de/search/query/João+Da+Silva?page=31...0...0, 
acesso em 17 de Outubro de 2013.
6 Conforme Anuário da Faculdade de Medicina do Porto, coordenado 
pelo Prof. Teixeira Bastos, secretário da faculdade, ano letivo de 1911-
1912, Tipografia da Enciclopédia Portuguesa, Porto, 1913, p. 96.
7 Ver http://en.wikipedia.org/wiki/Pierre_Paul_%C3%89mile_Roux, 
acesso em 7 de Novembro de 2013.
8 Conforme http://en.wikipedia.org/wiki/Pierre_Paul_%C3%89mile_
Roux, acesso em 6 de Novembro de 2013, Émile Roux, aluno de Luís 
Pasteur e seu colaborador próximo, tinha trabalhado com Alexandre 
Yersin e publicado com ele o primeiro dos trabalhos clássicos sobre 
as causas da difteria pelo bacilo de Klebs-Loeffler, que era então uma 
doença extremamente prevalente e letal, particularmente entre as 
crianças.
9 Refiro-me à Tutoria da Infância. Nota do autor citado.
10 Ver http://pt.wikipedia.org/wiki/Adolfo_Lutz, acesso em 24 de 
Outubro de 2013.
11 In http://pt.wikipedia.org/wiki/Ricardo_Jorge, acesso em 6 de 
Fevereiro de 2012.
12 http://62.28.109.206/Opac/Pages/Search Results.aspx?Database=105140_
GLOBAL_BMST&SearchText=AUT=%22Kumlien,%20G.%20C.%22, acesso 
em 25 de Outubro de 2013, mostra a sua importância em Portugal.
13 Com base em http://fr.wikipedia.org/wiki/Georges_Demen%C3%BF, 
acesso em 25 de Outubro de 2013, intuo que usou a cinematografia 
para estudar o movimento humano e propor com base nestes estudos 
exercícios ginásticos mais adequados. É o que está de acordo com as 
propostas de Magalhães quanto ao uso da cinematografia na medicina 
e claro na educação física.

Bibliografia:

ABREU, Jean Luiz Neves – Higiene e Conservação da Saúde no Pensa-
mento Médico Luso-Brasileiro do Século XVIII, Asclepio, Revista de His-
toria y de la Ciencia, 2010, vol. LXII, enero-junio, pp. 225-250.    
BACELAR, João Cândido da Silva – Manual de Higiene e Terapêutica pe-
rante a Obstetrícia e a Pediatria, Braga, 1913.
BENCHIMOL, Jaime L., Magali, R.S., Becker, Johann et alii - Relação 
(incompleta) dos correspondentes de Adolpho Lutz, História, Ciências, 
Saúde-Manguinhos, vol.10 no.1 Rio de Janeiro Jan./Apr. 2003, pp. 304-
312.
DINIZ, Aires Antunes – A Escola Regeneradora do Padre António de Oli-
veira, Comunicação ao VI Congresso Luso Brasileiro de História da Educa-
ção, Uberlândia, 19 de Abril de 2006. 
DINIZ, Aires Antunes – Ricardo Jorge e a Medicina Brasileira, 1º Encon-
tro Luso-Brasileiro de História da Medicina Tropical, Instituto de Higiene 
e Medicina Tropical, Lisboa, 21 de Abril de 2012. 
JORGE, Ricardo – Hygiene Social aplicada à Nação Portuguesa. Confe-
rências feitas no Porto, Livraria Civilização, Porto, 1885.
JORGE, Ricardo – Cartas de Ribeiro Sanches, separata da Medicina Con-
temporânea, Tip. Adolfo de Mendonça, Lisboa, 1907.
LEMOS Júnior, Maximiano de – A Medicina em Portugal até aos fins do 
Século XVIII (Tentativa Histórica), Dissertação Inaugural apresentada e 
defendida perante a Escola Médico-Cirúrgica do Porto, Imprensa Co-
mercial, Porto, 1881. 
MAGALHÃES, José Augusto de – Lições de Hygiene, Typ. da Empresa 
Literária e Typográphica, Porto, 1921.
MIRANDA, Aristóteles Guilliod e José Maria de Castro e Abreu Jr – Pa-
raenses na Academia Nacional de Medicina, Norte Ciência, vol. 2, n.º 2, 
2011, pp.55-59.
MORAIS, Carlos Belo – Dr. Câmara Pestana, Brasil-Portugal, Revista 
Quinzenal Ilustrada, 1899, 1 de Dezembro, ano 1, nº21, pp. 9-11.
PIMENTEL, Júlio Máximo de Oliveira, Palestras scientíficas, Revista 
Contemporânea de Portugal e Brasil, 3º anno, Lisboa, 2ª edição, 1862, 
pp. 586-597.
RIBEIRO, Joaquim – Rui Barbosa e João Ribeiro, Ministério da Educação 
e Cultura, Casa de Rui Barbosa, Rio de Janeiro, 1958.
ROCHA, Augusto António – Documentos para a História de um Futuro 
Gabinete de Bacterioscopia na Faculdade de Medicina, Imprensa da Uni-
versidade, Coimbra, 1886. 
SANCHES, António Nunes Ribeiro – Tratado da conservação da saúde 
dos povos, com hum apêndice: Considerações sobre os terremotos, 
com a notícia dos mais consideráveis, de que faz menção a historia, e 
dos últimos que se sentiram na Europa desde o I de Novembro 1755, 1 
de Janeiro de 1756 em casa de Bonardel e du Beux- Editora.
SANCHES, António Nunes Ribeiro – Dos sítios mais sadios para fundar 
cidades, extrato do «Tratado da conservação da saúde dos povos», Edi-
ção do Instituto Pasteur de Lisboa, s/data.

* Professor Licenciado em Finanças





111

//////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////

Uma explicação

A coordenação de um estudo monográfico pluridisci-
plinar sobre uma aldeia do concelho de Castelo Branco, 
conjugada com o grato prazer de participar nestas Jorna-
das de Medicina, induziu a temática da comunicação que 
apresento e as respectivas coordenadas de tempo e de 
espaço. O tema, Saúde, doença e morte, a dimensão es-
pacial – quadro humano e quadro geográfico – as Gentes 
de Póvoa de Rio de Moinhos, e a dimensão temporal, aqui 
contida na palavra Memória. 

A memória, a unidade temporal adoptada, interessa 
enquanto capacidade física, uma faculdade do homem, e 
como memória colectiva – não há povos amnésicos, e os 
povos registam, guardam e transmitem os pensamentos, 
as palavras e os actos dos que os antecederam. Há todo um 
património intangível que assiste na memória das pessoas 
ou mesmo, aliás, como já foi dito, o património somos nós 
que o fazemos ao olhar para ele. Só existe quando pensa-
mos: esta memória não pode perder-se, o que poderemos 

fazer por ela? E aí temos o património. Numa feliz e seduto-
ra definição – Património, a coisa que “desperta a alegria da 
nossa memória”. 

Acresce que nem todas as pessoas podem fazer His-
tória, mas quase todas podem fazer Memória. É um exer-
cício rico, na base da oralidade, onde a História colhe o 
passado comum que os povos recordam. Esta História da 
Póvoa não é excepção e, tal como nas famílias, a memó-
ria da população recuou a quatro gerações ou, nos casos 
em que esse passado colectivo foi mais traumático, es-
tendeu-se até às seis.

O livro, Póvoa de Rio de Moinhos – Ontem e Hoje | História 
e Memória1, concluído entre as Jornadas de 2013 e a publi-
cação das actas, em 2014, é uma obra colectiva que junta 
estudos sobre as diversas épocas históricas encaradas sob 
diferentes perspectivas disciplinares, a que se somam umas 
três dezenas de artigos memorialísticos. Assinados por uma 
vintena de autores, reportam-se sensivelmente ao último 
século (século e meio…), da história da sua terra. É neste 
conjunto, nos subcapítulos redigidos por Vítor Carvalho so-

sAÚDE, DOENÇA E mOrTE NA mEmórIA DAs 
GENTEs DE PóVOA DE rIO DE mOINHOs

Benedicta Maria Duque Vieira*

Póvoa de Rio de Moinhos, pintura de Barata Moura



112

bre a mortalidade e sobre as crises de mortalidade2, e que 
integram um muito aprofundado ensaio de demografia his-
tórica3, que se encontram as principais referências à saúde, à 
doença e á morte em Póvoa de Rio de Moinhos. 

A vida, na saúde e na doença 

Foi, contudo, num artigo sobre as tradições festivas da 
Póvoa a única vez que a palavra “saúde” surgiu no texto de 
um dos colaboradores do livro, um homem do Direito, gran-
de contador de “estórias”4. Introduziu-a assim:

“Faz parte da dura faina do campo, a existência de alguns 

períodos de distracção para recuperar forças e esquecer as 

agruras da vida. Sempre assim foi ao longo dos tempos e 

assim continuará a ser. […] Às vezes apareciam uns peque-

nos grupos de saltimbancos vindos não se sabe de onde, 

com o intuito de recolher uns tostões ou qualquer coisa 

que matasse a fome. Com uma caixa de música, uma cor-

neta, um cantor e um habilidoso, improvisava-se um es-

pectáculo. As quadras cantadas eram quadras populares e, 

por vezes, o sarcasmo e a ironia faziam a sua graça. Lem-

bro-me de ter ouvido, um dia, os saltimbancos cantarem:

‘Santa Comba por destino/ Fica mesmo em Portugal/ Á 

beira da Oliveira/ Oliveira do Hospital.

Oliveira do Hospital/ Que os doentes não ilude/ Que afinal 

é Oliveira/ Que nos trata da saúde’.

Eu era uma criança e lembro-me de ter ido para casa con-

tar à minha mãe o que ouvira dos palhaços. Logo ela me 

disse: - ‘Cala-te que isso é contra o Governo e podemos ir 

presos’.

Como se vê a ironia era fina.

Da saúde ninguém tratava e as epidemias de febre tifói-

de e outras, rondavam frequentemente as famílias. Tratar 

da saúde tinha um segundo sentido, como facilmente se 

pode imaginar”.

O autor, em meia dúzia de frases, descreve o ambiente, 
exprime uma convicção, data e insinua circunstâncias histó-
ricas, caracteriza a saúde e, a pretexto, fala de doença. Da 
saúde, propriamente, a poucos mais anos do que 1930, a 
percepção que tem e que afirma é que “ninguém tratava”. 

O grau de relatividade do “ninguém”, não podemos 
aferi-lo, mas temos alguns dados. Dados sobre o todo na-
cional, sobre o espaço regional e os que agora se adicionam 
sobre a localidade. Estes, naturalmente, dizendo respeito 
ao período em que as bases do sistema de saúde que nos é 
familiar foram lançadas e que são, em parte, os que a nossa 
memória alcança – os dos séculos XIX e XX. 

Na segunda metade do século XVIII assistiu-se em Por-
tugal à emergência da reflexão e de uma acção política es-
truturada sobre as condições sanitárias desejáveis para o 

país (publicação de vasta literatura médica, reformas pom-
balinas, medidas de Pina Manique, a formação da Junta de 
Saúde Pública em 1812), Nessa linha, o “vintismo” (período 
de 1820-1823), criou nas Cortes Constituintes a Comissão de 
Saúde Pública, que desenvolveu intenso labor parlamentar, 
procurando anular a dispersão de instâncias de poder na or-
ganização e administração da saúde, e que elaborou o Pro-
jecto de Regulamento Geral de Saúde Pública. O “setem-
brismo” (movimento de 9 de Setembro de 1836), tornou o 
Projecto realidade5, orientando a sua implementação a par-
tir de meados do século. No entanto, a assistência sanitária 
não deixou de, no seu conjunto, ser muito deficitária.  

Radicando na tradição de Antigo Regime, a “saúde 
pública” era, por então, uma noção abrangente, cobrindo 
diversos campos como a doença, a salubridade e a assistên-
cia pública. No entendimento dos deputados da comissão 
parlamentar, no conceito de saúde pública cabiam a medici-
na curativa, a medicina preventiva e, após debate conclusi-
vo na legislatura de 1822-23, a assistência pública6.   

Constitucionalmente fora decretado, desde a primeira 
constituição, sem prejuízo do desvelo das Cortes e do Go-
verno, que era competência das Câmaras “promover a agri-
cultura, o comércio, a indústria, a saúde pública e geralmen-
te todas as comodidades do concelho”7. 

Assim, as autoridades camarárias de Póvoa de Rio de 
Moinhos – espaço longamente habitado, povoação com ori-
gem medieval registada nos inícios do século XIII, concelho 
extinto em 1836, freguesia integrada até à década de 1870 
no concelho de S. Vicente da Beira e, depois dessa data, e 
até hoje, no de Castelo Branco – com certeza procuraram 
prestar um mínimo de cuidados médicos aos habitantes da 
aldeia, socorrendo-se dos recursos próprios e dos que mo-
bilizavam através das confrarias ou irmandades, e os pode-
res locais supervenientes à extinção do concelho tiveram, 
certamente, a mesma preocupação sem contudo lograrem 
resultados muito positivos.

No verão de 1870, nas vésperas da desanexação da 
freguesia de Póvoa de Rio de Moinhos do concelho de S. 
Vicente da Beira para ser integrada no de Castelo Branco, 
a população via com bons olhos essa transferência de per-
tença8. Um dos motivos justamente invocados resultava da 
comparação, em matéria de tratamento médico, entre as 
duas sedes de concelho:

“Sendo esta cidade capital do distrito, de comarca, sede de 

bispado, de subdivisão militar e de um liceu, tem uma rica 

misericórdia com um hospital onde são magnificamente 

tratados os doentes do concelho, os pobres gratuitamente 

e os que têm meios por uma módica prestação e tem, além 

de médicos cirurgiões e boticários muitos e hábeis advo-

gados, o que não há em S. Vicente. Aí a misericórdia é uma 

casa pequena, aonde ainda que raras vezes têm sido trata-



113

dos alguns doentes pobres, à custa do mesmo, mas tem tão 

ténues recursos, que satisfeitos seus encargos pouco lhes 

sobeja para beneficência como se pode ver pelos respecti-

vos orçamentos e apenas há ali um espanhol que exerce de 

facto a profissão médico e cirúrgico e um bacharel formado 

em Direito que exerce o cargo de administrador”.

Relatórios do Governo Civil na década de 1860, confir-
mavam a opinião negativa sobre as condições sanitárias de 
S. Vicente da Beira e precárias na generalidade do distrito.

No levantamento sobre os recursos humanos na área da 
saúde, médicos, cirurgiões e boticários, os peticionários da 
Póvoa incluíam, sem dúvida, o chamado “médico do parti-
do”9, o facultativo municipal avençado pela câmara, na épo-
ca já algum profissional saído da Escola Médico-Cirúrgica. 

Para colmatar o prejuízo que anteriormente a distância 
da sede do partido representara para as freguesias rurais, a 
Câmara de Castelo Branco tinha reforçado a imposição ge-
nérica para qualquer médico do partido de “curar gratuita-
mente todas as pessoas pobres moradoras, ainda que aci-
dentalmente na área de seus distritos, logo que chamados 
sejam”, proibindo que o facultativo chamado para alguma 
das freguesias se pudesse desculpar, para não acorrer, com 
o argumento de que “tem nesta cidade doentes que tratar 
em perigo”10. 

Neste período do liberalismo monárquico, o escalona-
mento das famílias para efeito de isenção de pagamento 
das consultas médicas domiciliárias dos médicos do parti-
do concelhios indexava-se ao censo estabelecido para as 
eleições primárias. Assim, tomando por regra o estabeleci-
do pela Câmara de Castelo Branco ao médico cirurgião do 
partido criado no lugar de Alcains (nos primeiros anos da 
década de 1870, já com a Póvoa integrada neste concelho), 
as consultas, nas visitas semanais às terras do concelho do 
círculo, não oneravam aquelas cujos chefes não estivessem 
incluídos nos recenseamento de eleitores a nível paroquial11. 
Num tempo em que no serviço médico se privilegiava a 
assistência domiciliária, além da visita obrigatória a cada 
freguesia, os contratos obrigavam o facultativo, a troco de 
pagamento, a atender sempre que chamado extraordina-
riamente “para algum caso grave de moléstia que careça de 
pronto socorro”12. 

Em alturas de aperto financeiro as vereações não se coi-
biam de suspender temporariamente os médicos que asse-
guravam o tratamento dos doentes e de impor condições 
que geravam conflitos só dirimidos pelas autoridades dis-
tritais. Após um desses conflitos, em 1849, a Câmara tinha 
elencado em acta os itens dos contratos futuros e que, ao 
longo do tempo, não devem ter sofrido muitas alterações: 
vencimento anual, tratamento gratuito de doentes pobres, 
remuneração por visitas domiciliárias, obrigações e remu-
neração extraordinária em caso de epidemia, saídas para 

fora do concelho e remuneração específica por saídas para 
fora da cidade.13 

O partido com residência em Alcains, a que a Póvoa 
pertencia, apesar de alguma intermitência relacionada 
com a pouca atractividade material do lugar, teve conti-
nuidade a partir de 1906, com o provimento do Dr. Manuel 
Ferreira da Silva. 

Em resposta aos surtos epidémicos de varíola que se ve-
rificaram justamente na década de 1870, os médicos do par-
tido tinham também a obrigação de “vacinar gratuitamente 
a todas as pessoas sem distinção de classe”..  

A varíola, as “bexigas”, ou as “bexigas loucas” como po-
pularmente se chamavam, era extremamente contagiosa e 
com elevadíssima taxa de mortalidade. Descoberta a vacina 
nos finais do século XIX, promoveu-se a sua divulgação em 
Portugal, por todo o país, nas primeiras décadas do século 
seguinte mas com resultados modestos. A febre tifóide, 
bem como o tifo foram outras das mais temidas doenças 
na região. Relacionadas com as condições de insalubridade, 
nomeadamente com as águas inquinadas e com a prolife-
ração de piolhos, tinham o mesmo grau de gravidade da 
varíola. Foram responsáveis por mortíferas epidemias mais 
graves ainda que aquela, quer porque o desenvolvimento 
da vacina só aconteceu no século XX quer porque foram de 
difícil implementação as medidas de higiene que puderiam 
erradicar as doença. 

Pelas mesmas décadas, também a vacinação veio redu-
zir um outro flagelo, a difteria, popularmente o “garrotilho”, 
uma das causas da elevada mortalidade infantil, e a tuber-
culose, a “doença do peito”, a doença infecciosa que, como 
veremos adiante, deixou rasto impressivo na memória das 
gentes da Póvoa.  

Para além das infecto-contagiosas, temos um enuncia-
do das doenças locais mais preponderantes, elaborado pelo 
médico-escritor Fernando Namora no início da década de 
1940: sezonismo, afecções do aparelho digestivo, doenças 
infantis, afecções oftalmológicas14.

Fernando Namora não foi médico na Póvoa de Rio de 
Moinhos mas enquanto médico privativo da Casa do Povo 
de Tinalhas, a 2 quilómetros de distância, praticou esporádi-
cos actos médicos na aldeia, sediando o consultório no Asilo 
Padre Campos nos alvores da instalação do mesmo.

 Consultas esporádicas foi o que sempre houve na Pó-
voa. Nenhum médico se fixou na localidade e os dois que aí 
nasceram saíram para bem longe.

José Afonso de Matos, que nasceu em 1897, deslo-
cou-se para Estremoz, influenciando com isso a partida 
de outros elementos da sua família, hoje praticamente 
aqui extinta. Do segundo, Joaquim António Duarte Vaz 
Gomes, nascido um pouco antes, em 189215, conhece-
mos algumas etapas do seu percurso profissional e até 
um pouco do seu perfil psicológico16.



114

Em 1918, ao apresentar a sua tese de doutoramento em 
Medicina e Cirurgia na Faculdade de Medicina da Universi-
dade de Lisboa, Sobre um caso de carcinoma da mama”17, 
lembra-se do “seu digníssimo professor de primeiras letras e 
ilustre patrício” a quem remete um exemplar. A dedicatória 
da obra, original e impressa (32 páginas) como a reforma do 
ensino médico de 1911 exigia, tem três ordens de destinatá-
rios: os “queridos pais” (“Aquilo que sou a vós devo”), a me-
mória do padrinho, seu meio-irmão que morrera em 1909 
(“Eterna saudade”), e os irmãos (“Testemunho de grande 
amizade”). O corpo docente que apreciou a tese, cujo re-
sultado permanece no segredo do processo individual res-
guardado pela Comissão Nacional de Protecção de Dados, 
era composto por uma plêiade de médicos começando pelo 
director da faculdade, Sobral Cid, e passando por mestres 
como Marck Athias, Francisco Gentil, Azevedo Neves, Au-
gusto Monjardino, Egas Moniz ou Gama Pinto. Quanto à 
originalidade pretendida pelo legislador, o próprio Joaquim 
Vaz Gomes não a reivindica – “não é um caso raro, não é um 
caso interessante e são frequentíssimos esses tumores” – e 
o mérito do trabalho é apenas a compilação e apreciação 
das conquistas médicas mais recentes sobre um terrível mal 
que merece todos os esforços para a sua cura.

No final da vida, Abril de 1954, era coronel-médico. A 
notícia necrológica indica que sairia do Hospital do Ultramar 
para jazigo de família no Cemitério dos Prazeres. Este de-
talhe e a ausência de processo no Arquivo Histórico Militar 
deixa supor uma carreira ligada ao exército ultramarino.  

 Voltando aos cuidados de saúde proporcionados às 
gentes da região, duas especialidades médicas, odontologia 
e obstetrícia, ficaram largos anos fora do alcance da genera-
lidade dos habitantes. Estes continuaram a socorrer-se dos 
barbeiros, como dentistas (também pontificavam nos ser-
viços de enfermagem), e de “curiosas”, como parteiras. No 
primeiro caso, só depois da Grande Guerra a situação come-
çou a melhorar em Castelo Branco, ipso facto também para 
a população da Póvoa, com a deslocação e a estadia breve 
na cidade de um ou outro dentista espanhol ou português e, 
bem mais tarde, quase em meados do século XX, com a fixa-
ção definitiva de médicos especialistas. No segundo caso, a 
área da obstetrícia, foi em 1886 criado o partido de parteira 
municipal, habilitada com o respectivo curso. 

O contrato obrigava-a a residir em Castelo Branco, a 
prestar gratuitamente os seus serviços aos pobres da cidade 
e do concelho e a assistir aos partos no hospital da Miseri-
córdia. Além das taxas fixadas para quem não estava isento, 
nos casos de serviços prestados fora da cidade, estipulava 
uma gratificação ao quilómetro variável consoante o traba-
lho requerido fosse diurno ou nocturno.      

Três anos depois, em 1889, Margarida Augusta da Sil-
va, essa primeira parteira, justifica um pedido de aumento 
de ordenado argumentando que nunca deixou de prestar 

o auxílio da sua profissão mas que o direito ao transporte, 
que lhe era devido quando se deslocava para os lugares do 
concelho, apenas fora respeitado uma vez “quando foi cha-
mada para a Póvoa de Rio de Moinhos para a esposa do Snr. 
Albuquerque”.18

Pelas informações da obra que vimos citando, a quali-
dade na prestação de serviços médicos em Castelo Branco 
só melhorou na década de 1930. Em situações mais críticas, 
havia que recorrer ao hospital de Coimbra, um dos hospitais 
centrais do país. 

Era o que acontecia também com as gentes da Póvoa. 
Em 1941, António Antunes, o feitor de uma das grandes ca-
sas agrícolas, lança no Livro das Soldada dos Criados: “José 
Marques Salavisa. Serviço chauffeur. Soldada 8$00 diários”, 
e na coluna de observações: “O patrão pagou todo o mês de 
Maio e resto do de Abril, e por todo de Junho pagou todos os 
dias que esteve doente em Coimbra e em casa”19. Mas, em 
meados desta década de 40, e tomando ainda em sentido 
lato o conceito de saúde pública (medicina e assistência), 
houve na terra um salto qualitativo com a fundação da obra 
social local, o Asilo Padre Campos 

O legado do padre António Campos, destinado a albergar 
só homens e da terra, foi inaugurado em Agosto de 1944. Diz-
nos a autora do artigo que estudou a evolução da instituição20 
que, “depois da Guerra e dadas as dificuldades económicas 
do país, o Governo Civil solicitou à Direcção uma alteração 
dos estatutos no sentido de alargar as respostas sociais e o 
público abrangido, ou seja, devia destinar-se a homens e mu-
lheres e prestar apoio domiciliário e médico”, o que passou a 
ser feito. 

Em Outubro de 1958, a direcção deliberou a criação de 
um Posto de Assistência, um subsídio de 10 000 $00 para 
equipamento do Posto e a contratação do médico Dr. Correia 
Ataíde, o que representou um melhoramento para os cuida-
dos de saúde à população. Acertaram que haveria duas visitas 
semanais e visita gratuita aos sócios impossibilitados de sair 
de casa, a troco de um Ordenado mensal de 400$00 e estipu-
laram os pagamentos que extravasavam do serviço conven-
cionado: chamadas em dias diferentes dos acordados 40$00, 
chamadas pelos sócios para fora do Posto 20$00.

 Com as transformações político-sociais dos anos de 
1970, o Asilo restringiu a sua acção ao apoio à velhice, agora 
alargado a pessoas de todo o distrito, pelo que passou a ser 
subsidiado pelo Estado, e a assistência médica foi concen-
trada no recém-criada Casa do Povo. Ainda hoje neste “Cen-
tro Social” se mantém o mesmo número de visitas semanais 
do médico. A eventual melhoria resultará de o número de 
potenciais assistidos ser manifestamente menor. 

Entretanto, o desinvestimento, a falta de obras de bene-
ficiação das instalações do Asilo, assim como a necessidade 
de uma reestruturação global conduziram ao fim da insti-
tuição, em 1978. Em 1982, ressurgiu renovado como “Cento 



115

Social e Paroquial Padre Campos” com valência de Centro 
de Dia, sem apoio médico ou de enfermagem, o que persis-
te na situação actual (desde 2012) no Lar da Associação dos 
Beneméritos de Póvoa de Rio de Moinhos, uma IPSS. 

O lento, apesar de gradual, envolvimento da população 
idosa da Póvoa num sistema de apoio médico favoreceu a 
persistência de práticas tradicionais, assentes num misto de 
conhecimento do homem sobre as propriedades curativas 
das plantas e de crenças supersticiosas sobre a natureza.

Devemos a outra colaboradora no projecto, farmacêuti-
ca de formação e profissão, o inventário completo dos medi-
camentos naturais ainda usados ou guardados na memória 
das gentes da Póvoa, como sejam, pés de cereja ou barbas 
de milho usados sob a forma de chás para o tratamento de 
doenças inflamatórias do aparelho urinário; chá de folha de 
laranjeira com aguardente, chá de casca de limão com mel, 
chá de limão com cascas de cebola e mel ou xarope de ce-
noura para constipações; tremoços secos usados no trata-
mento de doenças reumáticas; água de malvas usada como 
anti-séptico; chá de erva-cidreira, chá de camomila ou chá 
de tília usados como relaxantes…21

E acrescenta que ainda hoje em dia há quem, na Póvoa, 
prepare uma pomada com sabugo, nome dado, pelas suas 
gentes, a uma planta que se encontra junto às ribeiras que 
ladeiam a aldeia, e que é usada para tratar queimaduras li-
geiras, enquanto, as flores do sabugueiro, que florescem na 
Primavera, são usadas para o tratamento de sintomas de 
constipações e gripes. O chá feito com as flores pode ser 
usado para lavar os olhos e tirar as remelas. No passado, 
esta loção floral era muito utilizada pelas mulheres para dei-
xar a pele mais branca, suave e livre de manchas.

Adverte porém, que a par da Fitoterapia sempre existi-
ram, associadas ao mito e à religião, superstições, mezinhas 
e crença em curas milagrosas. Por volta dos anos de 1960 
e 70 era prática corrente na Póvoa envolver o pescoço da 
criança com papel pardo untado com gordura de galinha 
aquecida para tratar uma doença da infância, de transmis-
são respiratória, conhecida popularmente como papeira. 
Para a cura do “cobrão”, uma afecção cutânea, lateral ou 
circulante do peito ou abdómen, que em medicina, se de-
signa por “zona”, recorria-se na Póvoa à seguinte mezinha:

A afecção cutânea é benzida com azeite, em pernão (leia-

se número ímpar), dizendo a seguinte reza: - “Pedro e Pau-

lo foram a Roma Jesus Cristo encontrar, Jesus lhes disse há 

lá muito ezipo, muito mais haveria se não houvesse quem 

retalharia, eu retalho cobra, cobrão, alsepão, aranha, ara-

nhão com azeite virgem, não junte o rabo com a cabeça, 

em louvor a São Silvestre, e não faz coisa que preste” e ter-

minando com a oração do “Pai-Nosso”.

E com muitas mais mezinhas nos deparamos ainda hoje 

na Póvoa: […] beber aguardente de medronho com mel 

quente constitui uma mezinha para constipações; água 

salgada morna, em gargarejos, é usada para inflamações 

de garganta (o acto de gargarejar assim como o calor da 

água estimulam a circulação de sangue local, enquanto 

que o sal actua como anti-séptico); um banho quente de 

água salgada serve para descontrair e um banho de pés 

em água quente, com sal, é útil em situações de problemas 

circulatórios e insónias”. 

Não são só as mezinhas que persistem. Um outro cam-
po continua a gozar de aceitação generalizada – o dos 
“endireitas” que procuram solucionar problemas de ossos, 
músculos, nervos, tendões, ou, como dizem, “tratar as do-
res de cada dia”. Ainda hoje há na localidade um endireita 
que mantém a actividade e que é procurado por muitas pes-
soas de fora. 

Noutro artigo foram-nos também apresentadas crendi-
ces associadas à fauna local, que tanto podem referir-se à 
vida, à saúde, como à morte.22

Sobre o cuco, cuja chegada anual anuncia a Primavera e 
o início dos trabalhos agrícolas, diz-se que se não vier entre 
Março e Abril, “ou é morto ou não quer vir” e que, ao ouvir-
se pela primeira vez em cada ano, devem as pessoas espoja-
rem-se no chão para assim afugentarem as maleitas. Aliás, 
de doentes com “febre catarral”, a pneumonia, se passava a 
Primavera, dizia-se que “ouvia cantar o cuco”.

Já sobre os corvos e as corujas diz-se serem aves agoi-
rentas e que sempre que andam a cantar próximo, morre 
alguém. E nada mais violento que as mortes em série, as 
crises de mortalidade.

… e a morte

No projecto sobre a história da Póvoa inseriu-se outro 
“projecto” colectivo que se desenvolvia paralelamente – o 
do levantamento genealógico de toda a população da loca-
lidade. Ampliado para um horizonte mais elevado, permitiu 
incluir um longo capítulo de demografia histórica que cobre 
a população natural ou residente na Póvoa, entre o início 
dos registos paroquiais e a epidemia da pneumónica.23 

Para o período que aqui abordo, neste caso de 1807 a 
1918, identificaram seis crises de mortalidade24. Uma pri-
meira crise espoletada com as invasões francesas e que se 
prolongou até 1813 (209 mortos dos quais 61 até um ano de 
idade) potenciada por um ciclo altista de preços. O trigo, o 
milho e o centeio atingiram no ano agrícola de 1811-1812 os 
valores máximos de todo o século XIX. 

Nova crise de mortalidade nos anos que medeiam en-
tre 1819 e 1824 (196 óbitos sendo 107 de crianças até aos 10 
anos). Sem se descortinar uma causa particular para a média 
de óbitos, 21, sofrer um aumento de 57%, 33 pessoas, e aten-
dendo ao elevado número de crianças poderá associar-se às 



116

epidemias infantis e a alguma outra doença infecto-contagio-
sa. E, entre 1828 e 1834, um novo ciclo de crise idêntico ao an-
terior na média de óbitos face à média do século ( morrreram 
230 pessoas das quais 87 crianças até aos 10 anos). 

Na Póvoa, e em geral na Beira Baixa (à excepção da Co-
vilhã), não se registaram as grandes epidemias de cólera-
morbus e febre amarela de finais da década de 1850 e inícios 
da de 60 mas, nos anos seguintes, 1865 a 1869, uma crise 
com a média de 29 óbitos por ano (faleceram 144 pessoas, 
das quais 77 até 10 anos de idade), pode explicar-se pela epi-
demia de cólera que se verificou em 1865 e pela escassez e 
carestia  dos cereais, sentidas em 1867 e 1868. 

A última crise significativa do século XIX, entre 1894 e 
1898, com a mesma média anual de 29 óbitos (no total 143 
pessoas das quais 70 crianças até aos 10 anos), resultou, 
mais uma vez, do carácter cíclico da mortalidade excessi-
va em consequência das deficientes condições de vida e de 
eventuais epidemias locais, 

Vinte anos depois, a pneumónica, a epidemia de alcance 
universal e graves repercussões sociais e económicas que, 
de Agosto de 1918 até finais de Novembro, se estendeu a 
todo o país e provocou, só em Portugal Continental, 60.474 
mortos. No estudo sobre a Póvoa, a crise é tecnicamente 
considerada como “forte”. Em todo o ano registaram-se 36 
óbitos, quando a média dos óbitos anuais verificados nos 
dez anos imediatamente anteriores era de 16, o que repre-
senta um aumento de 125%. Foram particularmente duros 
os meses de Setembro a Novembro, onde se concentraram 
29 dos 36 óbitos registados. 

A brutalidade da situação levou o comandante militar e 
governador civil a proibir o toque de finados no concelho de 
Castelo Branco – “A fim de evitar que o espírito público seja 
deprimido com o constante dobre a finados […] pois deles 
só resulta o desânimo geral e com grave prejuízo para os 
doentes.” – e o cemitério novo da Póvoa encheu-se, certa-
mente, de muitas campas.   

Mas os sinos não tocavam só nos tempos de comoção 
popular e de mortalidade geral. Os lutos individuais, na se-
quência de doenças prolongadas, com efeitos devastadores 
nas famílias, levam-nos a outras memórias e a outro tipo de 
documentação. 

No testemunho de Josefa Maria Costa25 revive-se a tra-
gédia de famílias, já enlutadas pela morte do pai, o seu único 
ganha-pão, com filhos atingidos por doença prolongada e 
às quais só resta a solidariedade dos vizinhos. Entre essas 
manifestações de amor ao próximo avulta a disponibilidade 
para a arriscada operação da lavagem da roupa dos enfer-
mos. Num testemunho de natureza diferente – as anota-
ções e gastos lançados nos Livros de Despesa do maior pa-
trimónio fundiário da Póvoa – encontramos idêntico drama 
espelhado no registo dos recursos médicos mobilizados 
para enfrentar a enfermidade26.  

Em 1923, encima uma página a informação seguinte, 
escrita pelo próprio proprietário: Despesa com o Dr. Manuel 
Seabra Ferreira da Silva, Partido médico de Alcains e, depois 
de anotar meia dúzia de visitas “ao Joaquim” escreve – “Vi-
sita de dia custa 4$00, de noite 6$00. Cada quilómetro 3$00. 
Custa a visita 19$00”27. 

Janeiro, desse ano de 1923, 2, Fevereiro 2 também, Maio 
4, mais 4 em Dezembro; no seguinte de 1924 - Janeiro/Fe-
vereiro/Março, somam 10, Abril de 1924, dia e noite … já vai 
em 29 visitas.

Depois acumulam-se outras informações. Em 1926 – 
jazigo fornecido por Aparício Cardoso, estabelecimento de 
Tomar; em Novembro, despesas de 2 ventiladores para o 
jazigo 2$80; e, em Abril de 1927 – Limpar as sepulturas e o 
resto do terreno 5$00.

Em Junho, Despesa com o funeral do meu filho Joaquim 
que morreu a 21 de Junho de 1927:  

-Pessoal do enterro dia 6 homens 5$00 cada um soma 
30$00

-Pessoal do enterro 2 homens grátis
-Coveiro gratificação 7$50
-Sacristão 7$50
-Soma 52$50
-José Martinho 1 urna de mogno, chumbo, ferragem 

para o mesmo, cal, aluguer de pano e borlas, [?] do enterro, 
soma 905$00

-José dos Santos Riscado (funileiro) soldagem de um cai-
xão 100$00, 1 dia na Póvoa 30$000, soma 130$00

-Bernardino Sanches aluguer do automóvel foi de Cas-
telo Branco a Alcains e Póvoa, foi com o Martinho Riscado 
de Alcains 60$00, aluguer de um automóvel para o Padre 
45$00

-Igreja 2$50, cera dos altares 2$50, mais 5$00 soma 
10$00

Do conforto espiritual também cuidava, e regista:”Cera, 
no dia 16 de Novembro mandou a Srª. D. Benedicta 1 kg 
para a Igreja – 20$00”28.

No enterro do pequeno Joaquim, um familiar repa-
rou na tosse de José, o irmão mais velho com pouco mais 
de 25 anos. José que, na Galiza, fora aluno no colégio dos 
jesuítas em La Guardia, e, em França, na École Supérieure 
d’Agriculture et Viticulture d’Angers, começara já a tomar 
responsabilidades na modernização da casa agrícola da fa-
mília.

 E as contas continuam organizando-nos o percurso: 
“Modista 1 vestido de seda preto, comprido, para a Senhora 
D. Benedicta”, e logo, Despesas do José e sua Mãe: consul-
ta em Coimbra, estadia no Sanatório da Guarda e, depois, 
assinada por Paiva Pessoa, declaração notarial, para efeito 
de passaporte atestando que Benedicta. do Carmo Capelo 
Franco Frazão é a mesma pessoa que assina Benedicta da 
Fonseca Castel-Branco. A partida para a Suíça e o regresso 



117///////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////// /////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////

mais de um ano depois, com a esperança ilusória da cura. 
Despesas da viagem, compras em Paris, em Biarritz…

É desse ano de 1929 um outro registo manuscrito, este 
por mão feminina, com as contas referentes à romaria de 
Santa Águeda, que nos mostra como nesse ano a festa foi 
brilhante.

. O cabeçalho informa: Festa da Sta.Águeda em que foi 
juiz o meu querido filho José – 13-5-92929.  

As receitas, que totalizaram os 7:692$750 réis30, pro-
vinham, mais de metade das vendas na quermesse, um 
terço das esmolas e ofertas e, o restante, de venda das 
estampas, do produto das sinas e do jogo da bola. Cres-
ceram ainda algumas prendas, posteriormente rifadas, e 
de que resultou mais um ganho de 980 mil réis. Do lado 
das despesas, gastaram-se 3:959$600 réis, assim distribu-
ídos: 900 mil réis com a música, 1 conto e 700 mil com o 
fogo (foguetes e fogo de Viana), 370 com os Srs. Padres, 
200 com a Guarda Republicana e, o restante, em compras, 
carpinteiro, latoeiro, etc.  

Um segundo cabeçalho reza assim: “Compras que se 
fizeram com o saldo da Festa”. E surgem informações que 
sensibilizam a maioria dos naturais de Póvoa de Rio de Moi-
nhos, criados que foram com este património religioso.

A Matriz foi enriquecida com uma nova imagem do 
padroeiro e com o lustre de cristal, hoje electrificado e co-
locado sobre a pia baptismal; a Capela sofreu uma remo-
delação completa. No final, as despesas com os dois tem-
plos esgotaram o saldo disponível e deixaram um deficit 
de 82 mil reis.

Na aritmética global, saldo/despesa/deficit, surge a 
observação: “que foi pago por nós”. O “nós”, a família.  O 
investimento desmedido na festa da Santa Águeda está, 
provavelmente, relacionado com situação do jovem juiz 
daquele ano. Promessa? Acção de graças? Desejo de pro-
porcionar uns dias de felicidade a José? 

E continuam as contas: consulta em Coimbra com o 
distinto médico Elísio de Moura; despesa com a vinda à 
Póvoa do Dr. Elísio de Moura …

José morreu ainda nesse ano de 1929.

Notas:

1 Benedicta Maria Duque Vieira (coord.), Póvoa de Rio de Moinhos – On-
tem e Hoje | História e Memória, Castelo Branco, 2014.
2 Ob. cit., pp. 139/152.
3 Vítor Carvalho, Lourval Silva, Luís Duque Vieira, “Nascer e viver 
na Póvoa: do início dos registos paroquiais à pneumónica”, ob. cit., 
pp.123/155.
4 José Antunes Leitão, “Cala-te que podemos ir presos!”, ob. cit., pp. 
409/411. 
5 Luísa Tiago de Oliveira, A Saúde Pública no Vintismo, Lisboa, 1992, p. 4.
6 Ibidem.
7 Constituição de 1822, título VI, artº 223, parágrafo 2.  
8 Representação que 71 eleitores da freguesia enviou a Sua Majestade 
El-Rei a fim de obterem a anexação ao concelho de Castelo Branco, sen-
do esse “o sentimento unânime desta freguesia”.

9 “Partido”é um vocábulo que significou ajuste, prémio, paga, servi-
ço prestado a alguém. Além de médicos ou cirurgiões também houve 
“partidos” para boticários, parteiras e dentistas. O partido médico é o 
lugar destinado a um especialista clínico contratado por um município 
ou instituição.  
10 Manuel A. de Morais Martins, Castelo Branco, um século de vida na 
cidade – 1830-1930, volume 1º, Castelo Branco, 2004, p. 243.
11 Ob. cit.,pp.231/232.
12 Ob. cit., p.233.
13 Ob. cit., p. 237.
14 Nota do Relatório da Casa do Povo de Tinalhas, Castelo Branco, 
[1944], [p.4]. 
15 É deste mesmo ano de 1892 António Barbosa, talvez a mais notável 
figura da ciência nascida na Póvoa.. Em livro editado pela Biblioteca 
Nacional de Lisboa, em 2012, acompanhando exposição de materiais 
cartográficos, a obra de António Barbosa é estudada e colocada entre a 
dos 14 “leitores de mapas” portugueses de maior notoriedade (Joaquim 
Alves Gaspar, ”António Barbosa (1892-1946)”, pp. 151-164, in Francis-
co Roque de Oliveira (coord.), Leitores de Mapas – Dois séculos de car-
tografia em Portugal, Lisboa, 2012). O autor do estudo refere António 
Barbosa como “um dos mais originais investigadores do século XX em 
matérias tão complexas como a geometria das cartas de marear e o ad-
vento da astronomia náutica”.
16 Vítor Carvalho e José Teodoro Prata, “A escola da Póvoa, o professor 
e os seus alunos no ano de 1871” in Póvoa de Rio de Moinhos…, p. 332.
17 Joaquim António Duarte Vaz Gomes, Sobre um caso de carcinoma da 
mama”, Lisboa, Junho – 1918.
18 Manuel A. de Morais Martins, Castelo Branco, um século…, p. 249.
19 Arquivo particular.
20 Lucinda Martins, “O Asilo Padre Campos – uma evolução”, in Póvoa 
de Rio de Moinhos…,pp. 435/437.
21 Paula Maria Ramos Martinho, “Medicamentos naturais”, ob. cit., pp. 
459/462.
22 Raquel Silva Tavares, “As aves na cultura popular da localidade”, ob. 
cit., pp. 457/458.
23 Vítor Carvalho, Lourval Silva e Luís Duque Vieira, “Nascer, viver e 
morrer em Póvoa de Rio de Moinhos entre o início dos registos paro-
quiais e a pneumónica” , ob. cit.,  pp. 123/155.
24 Ob. cit.,pp. 147/152
25 In  Margarida Duque Vieira, “As Meninas do Correio”, ob. cit., pp. 
385/386.
26 Documentação familiar em arquivo particular.
27 Para se ter uma ideia do que à época representavam estas despesas 
exigindo liquidez, apresentam-se algumas outras retiradas dos livros 
de contabilidade da casa agrícola do mesmo proprietário. No mês de 
Julho de 1923 – Jornas de 18 trabalhadores a 5$00, 90$00; 10 mulhe-
res, jornas a 2$50. E, em 1931,os termos de um contrato de um criado 
para o serviço de “maioral das ovelhas e no fabrico de queijos” – João 
da Silva Paulino vem fazer a queijeira. Principia no dia 15 de Dezembro 
de 1931 e termina no dia 30 de Junho, e estando eu contente, pode ficar 
até 31 de Julho de 1932. Ganha por mês 4 alqueires de pão, e quando 
dou milho são 2 de milho e 2 de centeio; come da queijeira; em dinheiro 
40$00. Enquanto não for fazer a queijeira dou-lhe 2 litros de azeite por 
mês e meio alqueire de feijão. No fim do tempo dou mais 6 alqueires de 
centeio se estiver os 6 meses. No mesmo ano, a soldada mensal de um 
pastor (só a parte em metal) era 30$00.
28 Idem, Arquivo Particular.
29 Benedicta Maria Duque Vieira, “Festa de Santa Águeda em que foi 
juiz o meu querido filho José”, ob. cit., pp. 375/378.
30 Nestes anos é ainda  frequente a referência a “réis”na linguagem 
comum e nos registos particulares. Os 100 mil réis (100$000) da Monar-
quia correspondiam a 100 escudos (100$00) da República; um conto de 
réis a mil escudos.   

* CEHC – ISCTE/IUL





119

//////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////

sANTA CAsA DA mIsErICórDIA DO FuNDÃO: 
umA mArCA sOCIAL COm QuINHENTOs 

ANOs DE HIsTórIA

Miguel Nascimento*

Abordar a missão das misericórdias e em particular 
da Santa Casa da Misericórdia do Fundão no contexto da 
homenagem e do perpétuo testemunho do percurso ex-
traordinário de João Rodrigues de Castelo Branco é, na 
minha opinião, uma feliz coincidência. Por isso, julgo ser 
pertinente recordar parte do juramento médico de Ama-
to Lusitano realizado em Salónica no ano de 1559. 

Amato Lusitano jurou “perante Deus imortal e pelos 
seus dez santíssimos mandamentos”, muitas coisas, mas 
jurou também que “(…)nada fingi, acrescentei ou alterei 
em minha honra ou que não fosse em benefício dos mor-
tais; não lisonjeei, nem censurei ninguém ou fui indul-
gente com quem quer que fosse por motivos de amiza-
des particulares; sempre em tudo exigi a verdade; se sou 
perjuro, caia sobre mim a ira do Senhor e de Rafael, seu 
ministro, e ninguém mais tenha confiança no exercício da 
minha arte; quanto a honorários, que se costumam dar 
aos médicos, também fui sempre parcimonioso no pedir, 
tendo tratado muita gente com mediana recompensa e 
muita outra gratuitamente; muitas vezes rejeitei, firme-
mente, grandes salários, tendo sempre mais em vista que 
os doentes por minha intervenção recuperassem a saú-

de, do que tornar-me mais rico pela sua liberalidade ou 
pelos seus dinheiros (…) não corri atrás de honras e das 
glórias e com igual cuidado tratei dos pobres e dos nasci-
dos em nobreza”. 1

Assim, partindo deste juramento inspirador e em sin-
tonia com os objectivos destas jornadas reuni, para uma 
breve reflexão, alguns apontamentos sobre a grande 
marca social, com quinhentos anos de história, que é a 
Santa Casa da Misericórdia do Fundão. As questões da 
saúde e do socorro a quem precisa serão vertentes fun-
damentais desta narrativa que, naturalmente, se cruzará, 
sempre, com o primitivo Hospital da Santa Casa da Mise-
ricórdia do Fundão que é, indubitavelmente, um grande 
objecto de estudo que já mereceu e certamente merece-
rá a atenção de muitos investigadores.

Apesar de algumas dúvidas manifestadas por alguns 
historiadores e outros assume-se, de forma generalizada, 
1516 como o ano da fundação da Misericórdia do Fundão. 
De resto, o artigo 1º dos actuais estatutos da irmandade, 
aprovados em Outubro de 1980, (sendo Provedor o Pe. 
Mário de Almeida Gonçalves) refere, de forma clara, que 
a “Irmandade da Santa Casa da Misericórdia do Fundão, 

Misericórdia do Fundão - Hospital velho



120

também abreviadamente denominada Santa Casa da 
Misericórdia do Fundão ou simplesmente, Misericórdia 
do Fundão, fundada no ano de 1516, continua a ser uma 
associação de fiéis, constituída na ordem jurídica canó-
nica com o objectivo de, na prática da caridade, satisfa-
zer carências sociais e praticar actos de culto católico, de 
harmonia com o seu espírito tradicional, informado pelos 
princípios da doutrina e moral cristãs”. 2

Sabemos todos que existem muitas dificuldades na 
referenciação cronológica deste tempo e que é uma tare-
fa complexa identificar com rigor, entre outros, a data da 
construção do primitivo Hospital da Misericórdia. 

Existem, desde há muito, algumas abordagens in-
teressantes que carecem de maior estudo e aprofunda-
mento. Não quero neste breve apontamento seguir por 
esse caminho. 

Deixo esse trabalho para os historiadores e investi-
gadores destas interessantes e intensas matérias. Neste 
quadro, quero apenas evidenciar que, nesta data, o Fun-
dão era um simples lugar do “termo da Covilhã e que a 
prioridade no cumprimento das obras de misericórdia 
era que primeiro fossem socorridos os enfermos nos seus 
domicílios”. De resto, continuamos na actualidade, quase 
quinhentos anos depois, a cumprir essa obra de miseri-
córdia, adaptada às necessidades dos tempos que vive-
mos, prestando apoio domiciliário a quem dele necessita. 

Alfredo da Cunha cita a Notícia histórica da Misericór-
dia do Fundão trabalho publicado por José Germano da 
Silva Pereira e Cunha (ao tempo em que foi Provedor da 
mesma Misericórdia) para referir que mais de “um século 
depois desta Confraria aqui se achar legalmente erecta, 
outro alvará de 2 de maio de 1705 (confirmado pelo de 
23 de fevereiro de 1728) lhe concedia o privilégio de os 
doze irmãos que serviam em cada a anno, e compunham 
a mesa, estarem isentos de todos os encargos da republi-
ca, e do serviço militar mesmo em tempo de guerra, pois 
eram indispensáveis para o tratamento dos doentes”. 3

Esta constatação da missão assistencial é reforçada 
por Maria de Lurdes Brázio Tavares Monteiro declarando 
que “era exercida sob a orientação dos frades menores 
pela “Casa da Santa Misericórdia” – assim se chamava 
nesse tempo e com toda a propriedade, pois era exigido 
aos Irmãos o pleno exercício das “Obras de Misericórdia”, 
incluindo os cuidados aos doentes, prática a que a rainha 
D. Leonor vinculara esta grande instituição”.4

Neste contexto, é muito interessante o apontamen-
to que José Germano da Cunha (Provedor da Santa Casa 
da Misericórdia do Fundão em Janeiro de 1870) faz sobre 
a ligação entre a irmandade e os frades do Convento de 
Nossa Senhora do Seixo, ao referir que “o Sr. José Caeta-
no Salvado, zeloso secretário da Mesa da Misericórdia do 
Fundão à data em que escrevo estas linhas (10.04.1870), e 

a quem me cumpre agradecer as facilidades que me con-
cedeu para o exame do arquivo, contou a um colaborador 
do periódico local “A Verdade (nº 42) o seguinte: Por esse 
tempo (quando a Misericórdia era no bairro de Santo An-
tónio) a capela da Misericórdia era a S. Miguel Anjo, hoje 
loja da casa onde habita o sr. D. Fernando de Almeida 
(loja contígua ao lado esquerdo da Igreja), e parece que 
tanto o hospital como esta capela eram dirigidos pelos 
frades do Convento de Nossa Senhora do Seixo, nome 
que os antigos estatutos dão ao convento”.5

Os irmãos da misericórdia cumpriam assim, de forma 
efectiva, a verdadeira missão da irmandade. Mais tarde, 
os cuidados médicos foram “(…) garantidos pela Câmara, 
através do médico de partido, cuja eleição em 12 de Abril 
de 1749 recaiu no fundanense Dr. Paulo Andrade Serra 
(pai), membro activo da paróquia, consistindo o compro-
misso em: “curar os pobres de graça, permanecer na vila 
e nela pernoitar, não saindo para fora sem licença do Dr. 
Juiz de Fora”.6

Fig. 1 - Primitivo Hospital da Misericórdia.

O primitivo Hospital da Misericórdia tinha, provavel-
mente, dimensões muito reduzidas e de acordo com a 
expressão populacional do lugar do Fundão que até mea-
dos do séc. XVIII tinha cerca de 500 vizinhos. 

Por outro lado, e como já foi referido, se a assistência 
aos necessitados era feita, primordialmente, ao domicílio 
não havia necessidade de grandes estruturas. 

No entanto, uma primeira referência à aquisição de 
uma “esteira por 200 réis” e em 1697 a identificação da 
existência de “4 enxergas (depois 6), 18 lençóis de estopa 
para a cama dos doentes, 2 cobertores de papa, 6 traves-
seiros, 1 almofada grande e outra pequena, 6 reposteiros, 
2 bacias, 1 lâmpada e 1 êmbolo de latão” denotam a pro-
cura crescente dos cuidados prestados pelo Hospital que 
foi ganhando dimensão e importância.7 

As referências a obras no Hospital da Misericórdia 
datam do primeiro quartel do séc. XVIII e segundo José 



121

Germano da Cunha “ainda em 1870 se achava por acabar 
internamente, havendo apenas duas salas contíguas no 
rez-do-chão, uma das quaes era enfermaria das mulheres 
e outra dos homens. Comtudo, nesse tempo, fizeram-se 
varias obras, e pouco faltou para que todas as divisões 
ficassem concluidas. Fez-se alem disto uma excavação 
no adro, junto à frontaria, porque, estando elle muito su-
perior ao pavimento do rez-do-chão, quando chovia, as 
aguas precipitando-se pela porta da entrada, invadiam 
os quartos dos enfermos”.8

Prática das obras de misericórdia: uma vocação secular

Estas notas e apontamentos que aqui partilho servem 
apenas para reforçar a minha convicção da importância 
do estudo e análise do primitivo Hospital da Santa Casa 
da Misericórdia como referencial identitário da grande 
vocação desta secular irmandade fundanense na prática 
das obras de misericórdia prestando auxílio a quem dele 
necessita, nomeadamente na dimensão dos cuidados de 
saúde, tarefa primeira e percursora da sua própria exis-
tência e vocação. 

Existe aqui um imenso trabalho de investigação que 
deverá constituir tarefa e paixão dos que estão melhor 
habilitados para o fazer. Por isso, apenas recordo que o 
edifício do primitivo Hospital da Misericórdia sofreu mui-
tas transformações. Hoje, de Hospital resta a memória e 
uma grande referência para todos nós. 

Depois de recentes e profundas obras de requalifica-
ção, este emblemático edifício que também já foi colégio 
e sede do Instituto Superior de Educação – ISMAG, aco-
lhe hoje a Academia de Música e Dança do Fundão. 

De igual modo a Igreja da Misericórdia e a magnífica 
Sala do Despacho estão totalmente recuperados. Mas, 
deste autêntico e extraordinário comboio aquitectónico 
emana uma enorme energia que significará sempre a im-
portância de uma grande história colectiva que, ao longo 
de cinco séculos, representa uma grande marca social na 
comunidade fundanense: a irmandade da Misericórdia.  

No decorrer do séc. XIX o “Hospital é continuamente am-
pliado. O aumento do número de doentes, as noções de hi-
giene que entretanto se difundiram e o decoro moral levaram 
ao aumento do número de enfermarias e à criação de uma 
enfermaria para mulheres e, finalmente, à construção de um 
primeiro andar. Este edifício nunca satisfez totalmente os de-
sejos quer da irmandade que dos que lá trabalhavam” 9 

No início do século XX o pensamento foi sempre o da 
construção de um novo edifício. A comunidade funda-
nense, mais uma vez, deu uma resposta notável para se 
alcançar este grande objectivo. Foram muitos os “Corte-
jos de Oferendas” e foi grande o esforço colectivo realiza-
do até à inauguração, a 16 de Outubro de 1955, do novo 

Hospital do Fundão construído em terrenos da Santa 
Casa da Misericórdia e com gestão da irmandade até 3 de 
Janeiro de 1981. Nesta data e através da portaria nº 3/81, 
foi integrado na rede oficial dos hospitais portugueses. 

Em função dos tempos difíceis que vivemos os hospi-
tais e o próprio Sistema Nacional de Saúde têm vindo a 
sofrer transformações constantes ditadas pelas condicio-
nantes demográficas, económicas e financeiras e de mui-
tas outras que não é propósito desta intervenção abordar. 
Mas, como sempre, a Santa Casa da Misericórdia do Fun-
dão continuará a aprofundar a sua marca social e a cumprir 
a sua missão também na área da saúde e da solidariedade 
manifestando vontade, disponibilidade e vocação para 
prestar cuidados a quem deles mais necessita.

O peso da história como grande referência dos tempos 
que vivemos

Neste sentido, a Santa Casa da Misericórdia do Fundão 
tem vindo a alargar as suas valências e a aumentar as res-
postas sociais, de forma a estar em sintonia com as neces-
sidades das pessoas neste tempo repleto de complexidade. 

Fig. 2 - Sede da Santa Casa da Misericórdia do Fundão.

No fundo, esta instituição secular, ciente do peso da 
sua história, pretende estar à altura dos novos tempos, 
servindo a comunidade em que se insere, de uma forma 
qualificada, humana e solidária. 

Foi precisamente com base nestas referências que a 
Santa Casa da Misericórdia do Fundão deu uma resposta 
positiva ao desafio que lhe foi lançado para integrar, em 
2007, uma “experiência piloto” no âmbito da criação da 
Rede Nacional de Cuidados Continuados. 

A experiência, iniciada no primeiro semestre de 2007, 
foi muito positiva e a instituição esteve à altura das me-
lhores expectativas dos responsáveis nacionais da Rede de 
Cuidados Continuados Integrados pelo que foi convidada 
a participar, com carácter permanente, na Rede Nacional. 

A experiência acumulada desde o ano 2005 (com uma 
acção nesta área que, inicialmente contou com 10 camas 
e funcionou nas instalações do CAD – Centro de Apoio 
a Dependentes) a Unidade de Cuidados Continuados é 



122

hoje uma resposta social de qualidade e uma referência 
na Rede Nacional. 

A funcionar no Edifício do Lar Nª Senhora de Fátima, 
este serviço conta com 32 profissionais que prestam ser-
viços aos utentes que ocupam 20 camas, 10 na Unidade 
de Média Duração e Reabilitação e 10 na Unidade de Lon-
ga Duração e Manutenção. 

Estes profissionais prestam cuidados de saúde e de 
apoio social no quadro de uma nova resposta que promove 
a continuidade de cuidados de forma integrada a pessoas 
em situação de dependência e com perda de autonomia. 

Os cuidados continuados integrados estão centrados 
na recuperação global da pessoa, promovendo a sua au-
tonomia e melhorando a sua funcionalidade no âmbito 
da situação de dependência em que se encontra. 

Desde 2007 os nossos profissionais, de forma empe-
nhada e em verdadeiro compromisso com a missão da 
prestação destes cuidados de saúde e de apoio social, 
deram a melhor resposta a 529 utentes que recorreram 
aos nossos Serviços. 

Procuramos, todos os dias, melhorar e qualificar estes 
serviços. Por um lado, tem sido feito um grande esforço a 
nível global da gestão financeira da Santa Casa da Miseri-
córdia do Fundão no sentido de proporcionar estabilida-
de a diversos níveis e, naturalmente, garantir a aquisição 
de serviços e equipamentos que reforcem a qualidade 
dos serviços prestados aos nossos utentes. Esta valência, 
pela responsabilidade que encerra, está em permanente 
avaliação interna e externa. Os resultados têm sido muito 
positivos e tranquilizadores. 

Por isso, temos verificado uma procura exponencial da 
própria rede nacional de cuidados continuados e também 
de muitas centenas de cidadãos que nos procuram de for-
ma a podermos apoiar as respectivas famílias na resolução 
de problemas que cruzam a saúde e a questão social. 

O reforço das nossas respostas sociais aos que mais pre-
cisam é e será sempre o farol que nos ilumina o caminho e 
também a nossa força para sonharmos sempre e fazermos 
com que a obra possa nascer a bem da nossa comunidade.

A importância do compromisso da Irmandade

Nos tempos difíceis que vivemos o significado do 
Compromisso da Irmandade e as catorze obras de Mise-
ricórdia (sete espirituais e sete corporais) assumem uma 
renovada importância. 

No tempo em que muitas coisas se desmoronam as San-
tas Casas da Misericórdia devem assumir-se como referen-
cial de esperança para todos os que necessitam de auxílio. 

As Misericórdias desempenham hoje, com redo-
brada pertinência, um papel social de uma importância 

sem limites. É precisamente neste contexto de gran-
des dificuldades económicas e sociais que a Irmandade 
deve actuar conferindo ainda mais significado à palavra 
misericórdia e à expressão da sua decomposição literal: 
Miseris+cor+dare; ou seja, ter lugar no coração para todos 
os que são vítimas de qualquer forma de miséria. As ca-
torze obras de misericórdia são ancestrais mas o tempo 
actual encarregou-se da sua metamorfose, adaptando-
as às emergências sociais do presente. 

Fig. 3 - Compromisso 2.

Por isso, hoje, as Misericórdias, também com um 
enorme esforço de gestão e apesar das muitas dificul-
dades financeiras por que estão a passar, cumprem esta 
grande demanda solidária, com respostas concretas, efi-
cazes, discretas e revestidas de uma imensa dimensão 
solidária, humanista e cristã. 

As Santas Casas protagonizam, neste sentido, a ver-
dadeira missão solidária plasmada nas catorze obras de 
misericórdia. Ao longo dos séculos o sentido de cada 
obra, corporal ou espiritual, adaptou-se, por força da 
oportunidade e da necessidade ao tempo presente. 

Hoje a emergência social dá mais sentido à necessi-
dade de resolução das carências de quem mais necessita. 
Num determinado momento pode ser tão importante 
dar de comer a quem tem fome como dar conselho a quem 



123///////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////// /////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////

pede ou consolar os tristes. Se não comermos morremos, 
com toda a certeza. Mas, também podemos morrer de 
solidão e de tristeza.

Fig. 4 - Compromisso 7.

A Santa Casa da Misericórdia do Fundão tem vindo a 
cumprir o Compromisso da Irmandade e também as catorze 
obras de Misericórdia, com esforço mas também com gran-
de sentido de entrega ao próximo, cumprindo uma extraor-
dinária dimensão de intervenção cívica na comunidade. 

A Santa Casa da Misericórdia do Fundão é um refe-
rencial de estabilidade e de serviço ao próximo que honra 
a história das Misericórdias como instituições seculares e 
de grande marca social. E ainda bem que assim é porque 
a esperança nunca pode morrer e porque a caminhada se 
tornará mais leve com esse auxílio. E quem auxilia sobe 
mais alto, completa-se, alcança o extremo do amor e dá 
sentido à vida.

Notas:

1 AMADO AMATO – Antologia de Poesia, Câmara Municipal de Castelo 
Branco, 2012, p. 2.
2 Alfredo da Cunha, A Santa Casa da Misericórdia do Fundão, Porto, ed. 
Officinas de “O Commercio do Porto”, 1925, p. 2.
3 Alfredo da Cunha,  A Santa Casa da Misericórdia do Fundão, Porto, ed. 
Officinas de “O Commercio do Porto”, 1925, p.11.
4 Maria de Lurdes Brázio R. Tavares Monteiro, Ao Redor do Fundão, edi-
ção comemorativa do centenário do Dr. José Alves Monteiro Júnior, Ed. 
CMF, 1990, p. 47.
5 Alfredo da Cunha, A Santa Casa da Misericórdia do Fundão, Porto, ed. 
Officinas de “O Commercio do Porto”, 1925, p.11.
6 Maria de Lurdes Brázio R. Tavares, A mais honrada Aldeia do Reino, 
Fundão, MMI, p. 47.
7 Clara Vaz Pinto, “O Hospital da Santa Casa da Misericórdia do Fun-
dão”, Cadernos de Cultura Medicina na Beira Interior – Da Pré-História ao 
Século XXI, nº 3, Junho de 1991, p. 19.
8 Alfredo da Cunha, A Santa Casa da Misericórdia do Fundão, Porto, ed. 
Officinas de “O Commercio do Porto”, 1925, p.13.
9 Clara Vaz Pinto, “O Hospital da Santa Casa da Misericórdia do Fun-
dão”, Cadernos de Cultura Medicina na Beira Interior – Da Pré-História ao 
Século XXI, nº 3, Junho de 1991, p. 19.

Bibliografia:

AMADO AMATO – Antologia de Poesia, Ed. da CMCB, organizada por 
Pedro Miguel Salvado e Maria de Lurdes Gouveia da Costa Barata e Gra-
fismo de Hugo Domingues, 2012.
CUNHA, Alfredo da, A Santa Casa da Misericórdia do Fundão, Porto, ed. 
Officinas de “O Commercio do Porto”, 1925.
CUNHA, José Germano da Apontamentos para a História do Concelho do 
Fundão, Edição do Jornal do Fundão, (edição fac- similada comemora-
tiva do centenário da publicação deste livro – Homenagem a José Ger-
mano da Cunha, Lisboa, 1892.
Fundão – História Cronológica – Da Pré-História ao Século XIX, 2005, Fun-
dão, Ed. Câmara Municipal do Fundão, 2003.
Compromisso da Santa Casa da Misericórdia do Fundão (20.12.1980).
MONTEIRO, José, Ao Redor do Fundão, edição comemorativa do cente-
nário do Dr. José Alves Monteiro Júnior, Ed. CMF, 1990.
MONTEIRO, Maria de Lurdes Brázio R. Tavares, A mais honrada Aldeia 
do Reino, Fundão, MMI.
PINTO, Clara Vaz, “O Hospital da Santa Casa da Misericórdia do Fun-
dão”, Cadernos de Cultura Medicina na Beira Interior – Da Pré-História ao 
Século XXI, nº 3, Junho de 1991.

*Vice-Provedor da Santa Casa 
da Misericórdia do Fundão





125

//////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////

sABErEs ETNO-mEDICINAIs 
NOs “ECOs DE PrOENÇA”

Inês Cardoso*

Nuno Marçal**

O património imaterial assemelha-se a um puzzle in-
terminável, em que a aparente e inexistente ligação entre 
as peças contribui para a identificação de um povo, comu-
nidade e nação.

A frase batida, dita vezes sem conta, de que um povo 
sem memória é um povo sem história e sem futuro, reno-
va-se todos os dias e todos os dias são dias para renovar 
o compromisso de recuperar, estudar e difundir essas me-
mórias colectivas.

As bibliotecas podem e são com certeza intervenientes 
por excelência nesta missão. Não apenas porque está con-
templado nas mais diversas directrizes orientadoras (IFLA/
UNESCO), mas principalmente porque as bibliotecas são 
locais de encontro, partilha e difusão de informação e/ou 
conhecimento.

O património imaterial é isso precisamente: partilha e 
encontro de memórias, saberes e tradições que fazem no 
seu todo a identidade de uma povo /comunidade.

A proximidade, a periodicidade e afectividade com 
que as bibliotecas baseiam ou deveriam basear as relações 
com os seus frequentadores, são campo fértil para a reco-
lha directa dessa memória colectiva.

O projecto “Ecos de Proença” teve a sua génese na par-
tilha e recolha de diversos aspectos da cultura popular des-
ta comunidade servida pela BiblioMóvel (biblioteca itine-
rante de Proença-a-Nova). Aquilo que no início era apenas 
pedaços desgarrados, colhidos aqui e acolá e tratados pelo 
bibliotecário responsável, foi crescendo em quantidade e 
qualidade.

Apresentado ao Gabinete de Imagem e Comunicação 
do Município de Proença-a-Nova, esta amálgama de pa-
lavras e imagens sentidas e vividas ganhou consistência e 
foi lançada na rede social, como um projecto que pretende 
envolver a memória das memórias de uma comunidade: 
Proença-a-Nova.

Um dos aspectos mais importantes da memória fun-
cional de uma comunidade prende-se com as estratégias 
e estratagemas para debelar maleitas físicas, psicológicas 
e emocionais.

A distância entre um sistema de saúde eficaz e eficien-
te e as necessidades básicas de acesso a um qualquer pa-
liativo, conduziram estas gentes a processos colaterais e 
alternativos, que lhe aplacassem as dores ou qualquer tipo 
de incómodo que alterassem o seu perfeito e normal esta-
do de saúde.

A relação estudada pela etnomedicina, entre o com-
portamento e a adaptação social que é realizada perante 
um estado de doença, é bastante reveladora da capacida-
de do ser humano em criar respostas e alternativas válidas 
a ausência dum qualquer sistema de saúde que o enquadre 
e resolva os seus males de corpo e espírito. (Fabrega,1975).

Três figuras cruzavam-se em momentos de doença: 
o médico, raro, enfrentava a concorrência do “barbeiro” 
(que tratava com remédios caseiros, chás, mezinhas, cata-
plasmas…) e das rezas das “bruxas” e mulheres de virtude. 
Por mais que quisesse lutar contra as superstições, o mé-
dico não conseguia ver-se livre delas. Produtos abundan-
tes no concelho, como eram o azeite, o mel e os cereais, 
tinham um papel central na maioria das receitas para curar 
doenças e feridas. Mas tão importantes como os “remé-
dios” eram as orações e rituais seguidos para afastar mil 
e um problemas, encabeçados pelo chamado cobranto, 
designação popular dada ao mau olhado.

O maior trunfo do projecto “Ecos de Proença” está nos 
contributos enviados pela comunidade. Espicaçar as me-
mórias veio revolver velhos baús e limpar de pó álbuns de 
fotografias esquecidos numa qualquer prateleira ou caixa, 
debaixo de uma cama.

Embora o material fotográfico esteja em maioria, apela-
mos também para a recolha de histórias de vida, tradições 
ancestrais, costumes passados e tantas vezes esquecidos.

Durante os primeiros meses de presença nas redes so-
ciais, o interesse tem vindo aumentar e as contribuições 
chegam a bom ritmo.

Mas mais importante que isso, tem sido esse desvelar 
de memórias longínquas mas ao alcance do coração. Este 
património imaterial vive e sobrevive pois é nele que se 
pode e deve inventar o amanhã.



126///////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////// /////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////

Torcido 
Se é torcido, ou rendido, ou ofendido ou pisado ou aberto ou 
quebrado.
A parte que Deus requer se ponha no seu lugar
Que a sagrada morte de paixão de Nosso Senhor Jesus Cristo 
te há-de sarar.
(3X como sinal da cruz seguido de um Pai Nosso)
Maria do Carmo Ribeiro, 84 anos – Montes da Senhora
Recolhido em 26/08/07.

Queimado
 São Lucas tinha 3 filhas
Todas elas no fogo ardiam
A mais nova queimou-se
A do meio escaldou-se
A mais velha ardia com o fogo que trazia
Procurem a Virgem o que é que seria
(cuspir e bafejar no local 3X ao dia)
Maria do Carmo Ribeiro, 84 anos – Montes da Senhora
Recohido em 26/08/07.

Quebranto/Cobranto
Benzido da Lua
Através o Paulo
E o quebranto Stª Ana teve Maria
Maria, Stª Isabel e SºJoão com isto se tira o Cobranto
Aqui passou a NªSenhora
Nª Senhora com 3 raminhos de alecrim branco
Se é da cabeça lho tire StªTeresa
Se é do coração lho tire São João
Se é do corpo todo lho tire São Diogo
Quem lho deitou não o há-de tirar
Quem lho há –de tirar há-de ser  as 3 pessoas da Santíssima 
Trindade.

- 3 gotas de azeite em 5 pratos (reza-se 3x em cada prato), Azeite 
juntar-se está tudo bem, Azeite espalhado é quebranto/cobranto

Maria do Rosário Ribeiro, 82 anos – Monte de Cima – Montes da 
Senhora. Recolhido em 02/07/07.

Filho da Virgem tinha Quebranto
A Virgem olhou e tirou-o
Eu também hei-de olhar
E por Deus o hei-de tirar

Se for Quebranto ou mal de inveja
Praga que lhe pregaram ou mal que lhe fizeram

Eu também hei-de olhar
E por Deus o hei-de tirar.
(3X benzendo-se)

3 gotas de azeite em 5 pratos com água (reza-se 3x em cada 
prato). Azeite juntar-se: está tudo bem; Azeite espalhado é 
quebranto/cobranto.
Maria do Carmo Ribeiro , 84 anos – Montes da Senhora
Recohido em 26/08/07.

Cabrita
(inflamação no exterior do olho)
Folhas de oliveira cruzadas, um anel (ouro) ou com o polegar 
direito a fazerem cruzes diante do olho afectado e dizendo:
Se és cabrita
Ou outra ferida maldita
Deus te benza
Deus te queira benzer,
P´las  cinco chagas
De Nosso senhor Jsesus Cristo
Em Louvor de Santa Luzia
Pai-Nosso e Ave Maria
(+) um Pai Nosso Nosso e uma Ave Maria (5X), repetida (3x) ao dia.
(Vilhena,2008)

Zípela/Zipéla/Erisipela
Palha de Centeio ou Esparta, molhada em azeite de candeia e 
cruzando em cima da pele inflamada e dizendo:
De onde vens S.Julião?
Venho de Roma
O que viste tu por lá?
Muita gente morta
De zípela ou zipelões
Volta p´ra trás,S.Julião
E vai curar essa gente
Com azeite virgem
E três palhinhas do campo;
Na graça de Deus
E do Divino Espirito Santo.
Vilhena (2008)

Ecos de Proença: 

https://www.facebook.com/pages/Ecos-de-Proen%C3%
A7a/302195056579822?ref=hl

Bibliografia:

EDMONSON,Ray. Memória do Mundo – Directrizes para a salvaguarda 
do património documental. Unesco, Montevideo, 2012. Disponível em 
URL:  http://www.unesco.org.uy/ci/fileadmin/comunicacion-informa-
cion/mdm.pdf
FABREGA, Horacio. The need for an ethnomedical science. Science 19 
September 1975: vol. 189 no. 4207 pp. 969-975 
FABREGA, Horacio “Medical Anthropology”. Biennial Review of Antho-
pology 1971, vol 7. USA Stanford University Press, 197
IFLA/UNESCO Multicultural Library Manifesto. Estocolmo,2012. 
Disponível em URL: http://www.unesco.org.uy/ci/fileadmin/comunica-
cion-informacion/mdm.pdf
SOARES, Isaura Ribeiro Antunes. Etnografia do Concelho de Proença-a-
Nova. Évora,NuM,2002.
VILHENA, Maria Assunção. Gentes da Beira Baixa aspectos etnográficos 
do concelho de Proença-a-Nova, Lisboa,Colibri, 2ªedição,2008.

*  Jornalista
**  Bibliotecário



127

//////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////

A LITOTErAPIA NAs AFECÇÕEs FEmININAs 
NA OBrA THESAURUS PAUPERUM 

DE PEDrO HIsPANO

Maria do Sameiro Barroso1

“a qualquer pessoa faz bem trazer consigo um diamante ou uma safira”

Pedro Hispano1

1Pedro Julião (ou Pedro Hispano). nascido em Lisboa, 
provavelmente em 1205, falecido em 1277, notável ho-
mem de ciência que foi Papa com o nome de João XXI, 
é apontado pelo medievalista Martin Grabmann como o 
médico mais importante da Idade Média cuja personali-
dade riquíssima se encontra ainda por descobrir, pois a 
sua vasta obra nos domínios da filosofia e da medicina 
ainda não foi devidamente estudada e entendida.2 Da 
valorização da obra e do seu autor no seu tempo é exem-
plo o título de um dos manuscritos da sua obra Thesaurus 
Pauperum (O Tesouro dos Pobres), o Codex 4504 que sur-
giu com o título Summa medicinalis Magistri Petri Yspani..3 

Na realidade, trata-se de uma figura controversa, pois 
a sua actividade como médico não parece ter sido bem 
vista aos olhos da Igreja e a sua obra nem sempre lhe é 
atribuída.4 Uma edição do Thesaurus Pauperum de 1569, 
em castelhano, foi impressa sem nome do autor, havendo 
um “Prologo ao autor”, explicando que o livro foi mandado 
escrever pelo Papa João a um médico, chamado Juliano, 
homem muito sábio e experimentado em medicina.5

Fig.1 - Frontispício da edição em castelhano de 1598. 
Colecção particular

A obra, que teve grande difusão até ao século XVIII, 
foi escrita em 1272. Existem mais de 70 manuscritos, ar-
quivados em inúmeras bibliotecas desde o Porto a Mos-
covo.6 As versões impressas em latim e traduções para 
vários idiomas, tais como o castelhano, italiano, inglês, 
alemão, também são numerosas.

Reúne um conjunto de receitas de “remédios fáceis e 
eficazes para quase todas as enfermidades”, sendo con-
signada ao “Pai dos Pobres”, Deus, que preside à ajuda 
do médico no tratamento dos seus doentes, como se lê 
no Prólogo da obra.7 

Embora retome antigo topos de Deus como Christus 
medicus que cura todas as enfermidades e garnde parte 
das recceitas se inscrevam na tradição mágico-popular, 
a experimentação e a eficácia (ou ineficácia) das receitas 
é não foi posta de lado, sendo frequentemente referida. 
Por esse motivo, em alguns manuscritos, a obra é desig-
nada como Summa experimentorum medicarum. 

Para cada afecção, Pedro Hispano transcreve mais 
do que uma receita, indicando a sua autoria, que vai dos 
grandes mestres da medicina greco-romana aos médicos 
europeus e aos autores árabes. Há ainda as suas próprias 
receitas. 

Minerais, fósseis e substâncias petrificadas de origem 
animal fazem parte do arsenal terapêutico, entre os quais 
se contam contam o ouro, o alúmen, a argila, o pó de már-
more, o gesso, várias terras: bolo armeno, terra sigillata; 
pedras preciosas e semi-preciosas: topázio, safira, esme-
ralda, jaspe, pedra íman. Há ainda fósseis: pedra judaica 
(identificada com fósseis equinóides), âmbar, azeviche 
(madeira fossilizada) substâncias de origem animal: pé-
rola, coral, conchas de Santiago, raspas de marfim, chifre 
de veado (unicórnio), espódio (ossos calcinados), oculi 
cancrorum (concreções calcéras do caranguejo) e con-
creções calcáreas do estômago (bezoares), enterolitos e 
concreções da epífise, da parótida, etc. 



128

Nestas obras, as pedras devem ser entendidas num 
sentido alargado, na linha do que surge expresso nos 
chamados Livros de Segredos, escritos a partir do trata-
do latino de Pseudo-Aristoteles, Secretum secretorum ou 
Secreta secretorum, que é uma tradução do árabe Kitāb 
senhor al-asrar (O Livro do Segredo dos Segredos). A 
obra, supostamente escrita por Aristóteles a Alexandre, 
o Grande, encontra-se em cerca de quinhentos manus-
critos, datados a partir do século XII, o mais antigo dos 
quais data do ano 941/330 d. C.8 Da versão Ashmole do 
Manuscrito, transcrevemos o seguinte excerto: 

“Full grete and marvelous is bothe in plants and in sto-

nes, bur fro mankind they ben hid. In primis, thefor, O 

Alexandre, I wolle yeve the amonge the secrets the gre-

ates Ƿat Ƿurgh Goddes mytht shall helpe the to bring 

about thy purpose, and to kepe secré the priveté. Ther-

for take the stone animal, vegetable, and mynerall, the 

which is no stone, neither hath the nature of a stone. 

And this stone is like in manner to stones of montay-

nes, of mynes, and of plantes animal, and it is founde 

in euvery place, in eurey time, in eurey man, and it is 

conuertible to all colours, and ther-in ben contened all 

elements, and it is cleped the little world.»9

(Grande maravilha existe nas plantas e nas pedras, mas 

têem sido escondida da humanidade. Por isso, em pri-

meiro lugar, ó Alexandre, eu quero-te revelar os maio-

res segredos que, através de Deus, possam ajudar o teu 

propósito, mantendo sagrado o que é privado. Então, 

toma a pedra animal, vegetal e mineral, aquela que não 

é pedra, nem tem a natureza de uma pedra. E esta pe-

dra é como uma pedra, como as pedras das montanhas, 

das minas, e de animais-plantas, que se encontram em 

qualquer lugar, em qualquer tempo, em cada homem, 

podem-se converter em todas as cores, contendo todos 

os elementos, guardados no pequeno mundo.)10

Nesta obra, está subjacente o pensamento mágico 
que pressupõe a existência de forças sobrenaturais e 
acredita na existência de mundos sobrepostos ou parale-
los, tudo sendo regulado por forças sobrenaturais, gover-
nadas por um outro mundo.11

Muito do conhecimento de mineralogia antiga e me-
dieval é preservada nos lapidários que registam tradições 
e preservam informações científicas, juntamente com tra-
ços mágicos, míticos e lendários, ligados aos minerais e às 
pedras preciosas.12 Alguns lapidários são de grande quali-
dade literária, escritos em verso ou prosa poética, outros 
constituem capítulos intergrados em obras mais extensas. 
Há ainda obras, de que é exemplo o Thesaurus Pauperum, 
nas quais a informação sobre pedras e o seu uso medicinal 

é fornecida pelas receitas, transcritas na obra.
No âmbito da sexualidade e das doenças femininas, a 

referência a estas substâncias encontra-se nos capítulos 
nos quais aborda os estimulantes e inibidores do desejo 
sexual, essencialmente centrado nos indivíduos do sexo 
masculino e algumas patologias femininas, nomeada-
mente, tratamento do “Excesso de fluxo menstrual”, “Su-
focação da madre”, “Impedimento da concepção”, “Para 
a mulher conceber” e “Dificuldade do parto”. Os autores 
que refere nas receitas são: Cirano, Gilberto, Dioscórides, 
Avicena, Trótula, Constantino, Sixto, Octaviano, Galeno, 
Isaac e ele próprio. É de registar o número elevado de 
produtos orientais, introduzidos pela influência dos au-
tores árabes. 

A maior parte dos materiais utilizados é de origem 
vegetal. Neste breve artigo, focaremos a atenção nas 
pedras e no seu uso: como medicamento, diluídas em lí-
quidos, depois de reduzidas a pó e usadas em aplicação 
cutânea ou em pessários vaginais, ingeridas, ou usadas 
como amuletos e talismãs, constituindo um importante 
complemento terapêutico na medicina pré-científica até 
o início do século XIX.

Tal como expressou a historiadora de arte, Joan Evans 
(1893 – 1977), a magia e a ciência desenvolveram-se em 
íntima conexão até que o homem conseguisse distinguir 
o conhecimento, baseado em premissas lógicas, e o sim-
bolismo, baseado em poderes imaginários e em corres-
pondências da natureza. Joan Evans salienta também 
que a magia anda intimamente ligada à religião, ao re-
conhecer poderes sobrenaturais que actuam no controlo 
das forças da natureza.13 

Por amuleto entende-se, de forma muito genérica, um 
objecto ao qual se atribuem inúmeros poderes, seja pedra, 
planta ou parte de animal (unhas, ossos, etc.). Os amuletos 
mais numerosos são feitos a partir de minerais14 Desde os 
primeiros lapidários gregos, as qualidades atribuídas aos 
minerais e gemas são essencialmente medicinais.15

Por talismã, palavra de origem árabe, tilsam, entende-
se um objecto (pedra, anel, etc.), portador de sinais sagra-
dos ao qual são atribuídas propriedades mágicas de pro-
tecção e poder.16 

Para aumentar o desejo sexual, Pedro Hispano começa 
por referir uma receita de Cirano, segundo o qual a pedra 
que tem origem no cinco, ou quinquefólio, uma planta, 
que deve ser comida por um galo para provocar o efeito 
desejado: «no terceiro nó da espinha do cinco, há uma 
pedra que, se for bebida ou comida por um galo, imedia-
tamente subirá para cima da galinha e, se um homem a 
beber ou comer, ficará desmedidamente libidinoso, de tal 
modo que não poderá guardar continência.»17 

Nesta receita, há uma sinergia entre a concreção vege-
tal e o animal, o galo, que activa a sua acção. As plantas, 



129

tal como as pedras, eram frequentemente utilizadas como 
amuletos. Uma das obras mais importantes sobre este as-
sunto, da qual existem dois manuscritos do século XI, é o 
herbário de Pseudo Apuleio, um autor do século V d.C.18 

Outra receita com o mesmo objectivo, contém um 
ingrediente de origem animal. A localização na maxila, 
aponta para uma concreção calcária da parótida19: «tra-
zer a pedra que se encontra na maxila direita da salpuga 
provoca uma grande erecção do pénis.»20 

O capítulo termina pedras que favorecem a harmonia 
entre os casais, exercendo o seu efeito benéfico e apotro-
paico. A primeira receita, da autoria de Dioscórides, pre-
coniza a pedra íman ou magnetite: «trazer a pedra que se 
chama íman apazigua por completo a discórdia entre o 
marido e a mulher.»21 No lapidário grego Orphei Lithica, 
lê-se: Ousa também adoçar o coração dos imortais usando 
os serviçoa da pedra de Magnésia.22 A pedra de Magnésia 
é a magnetite ou pedra íman. 

Fig. 2 - Magnetite, proveniente de Alvito. Colecção particular

Uma outra receita de Gilberto preconiza: «Beba-se a 
erva que crescer pelo meio pelo meio de uma pedra fura-
da.»23 As pedras com orifícios naturais surgem como amu-
letos, nos túmulos dos celtas. Na necrópole de Dürren-
berg, na Áustria, datada do período La Tène A (por volta da 
primeira metade do séulo IV a.C.), uma pedra de calcário 
furada naturalmente conta-se entre os objectos enterra-
dos com uma mulher, provavelmente uma curandeira. 24 

Uma receita de Constantino preconiza o coral: «Se 
se tiver coral em casa, anulam-se todos os feitiços.»25 
O coral, esqueleto calcário, segregado por animais 
marinhos, semelhante a uma planta, era altamente 
apreciado pela sua beleza, como ornamento e como 
amuleto. Plínio-o Velho (23-79 D.C.) referiu-o como 
poderoso amuleto que afastava todos os perigos, sen-
do conhecido pelos Celtas que o utilizavam na orna-

mentação das suas espadas, escudos e elmos. As tam-
bém crianças usavam ramos de coral como amuletos 
de protecção.26

Fig. 3 – Coral Hortus Sanitatis

As pedras também são usadas quando se pretende di-
minuir o desejo erótico: «trazer a pedra que se encontra na 
maxila do lado esquerdo da salpuga impede a ereção do 
pénis. Cirano.»27 Neste caso, é a mesma pedra, usada da 
mesma forma, mas do lado oposto, o lado esquerdo. Este 
conceito tem, provavelmente, origem no conceito da me-
dicina egípcia antiga, que considerava que as influências 
positivas entravam no corpo pelo lado direito e as negati-
vas pelo lado esquerdo.28 Neste caso, o lado esquerdo pro-
porcionará um efeito inibitório, em contraste com o efeito 
positivo, proporcionado pela pedra, usada no lado direito.

Uma receita do Lapidário aponta outra pedra: «a pedra 
do topázio gera castidade e reprime vénus.»29 O topázio 
faz parte do lapidário de Alberto Magno (1193/1206- 1280) 
que foi professor de Pedro Hispano em Paris.30 Segundo 
este autor, a palavra topázio tem origem na ilha Topazis 
ou pela sua semelhança com o ouro. Entre outras indica-
ções, é bom contra emothoicam e stimaticon (hemorróidas 
e estado de excitação).31 No segundo Lapidário Anglo-nor-
mando em prosa, também se diz que o topázio refreia o 
homem e o torna mais casto e menos luxurioso. 32 

Fig. 4 – Topázio Hortus Sanitatis



130

Para tratar o excesso de fluxo menstrual, uma receita 
de Dioscórides indica que «Beber coral retém a menstru-
ação.»33 Entre os efeitos medicinais do coral, Plínio refe-
riu o tratamento de hemoptises e o uso tópico nas úlceras 
cutâneas e para amaciar cicatrizes.34 Alberto Magno tam-
bém refere que o coral é bom para estancar o sangue.35

Noutra receita da autoria de Avicena para o mesmo 
problema: “conchas dos peixes que se trazem de Santia-
go, queimadas e dadas a beber com água de sumagre, fa-
zem muito bem.”36 As conchas dos peixes são, na edição 
castelhana de 1598, “ las conchas que traē los romeros de 
Santiago”.37

O betume judaico é referido, numa receita de Dioscó-
rides, para tratamento da “Sufocação da madre”.38 Não 
é explicado de que forma: por via oral ou num pessário.

O betume judaico ou pedra judaica é conhecido des-
de Dioscórides. Corresponde aos fósseis equinóides ac-
tualmente identificada com fósseis equinóides (ouriços 
do mar fossilizados).39 O fóssil preponderante é o  Bala-
nocidaris. A pedra judaica foi largamente usada desde a 
época clássica e na medicina tradicional, especialmente 
na região mediterrânia, como profiláctico e no tratamen-
to de várias afecções, entre as quais as perturbações uri-
nárias e a litíase renal e vesical.40 O desenho dos fósseis 
surgiu na obra de Michaelis Mercati (1541-1593), pioneiro 
da paleontologia.41 

Fig. 5 – Pedra judaica. Fósseis equinoides. Michael Mercati. 

Fig.6 – Pseudocidaris, proveniente do Sobralinho, Vila Franca de Xira. 

Colecção do Dr. José Inácio

Entra também na composição de uma receita para a 
mulher conceber: «betume judaico, escrementos de le-
bre, arruda silvestre, ana; diluam-se com cera e façam-se 
as pílulas, com as quais se efectuem frequentes fumiga-
ções. Hali na “Regali Dispositione.»42

Uma receita de Trótula, indica que trazer uma pedra 
de azeviche é preconizada para o “Impedimento da con-
cepção”.43 Trata-se do carvão compacto, também conhe-
cido como âmbar negro que a mulher deve trazer consigo 
ou mesmo levar à boca, tal como é referido por Trótula.44 

Uma receita de Sixto a Octaviano preconiza: «pendu-
rar do braço osso de coração de veado não deixa conce-
ber.»45 Uma pedra de origem animal é preconizada pelo 
mesmo autor: “trazer a pedra que se encontra no estô-
mago ou na vulva ou no coração da corça faz o mesmo”.46 

A pedra que se encontra no estômago da corça, corres-
ponde, com certeza, a um bezoar, a pedra que se encontra 
no coração da corça, será, eventualmente, uma concreção 
cardíaca patológica, uma vez que não existem concreções 
calcárias num coração normal de nenhum mamífero. 

A Constantino, o Africano (1017-1087), médico ori-
ginário da Tunísia e professor de medicina em Salerno, 
mais tarde, um monge beneditino que traduziu grandes 
mestres da medicina árabe, Pedro Hispano foi também 
buscar receitas nas quais pedras de animais são utilizados 
como amuletos para resolver problemas de infertilidade: 
«dar comida ou bebida a pedra que pode ser encontrada 
no cérebro ou no estômago da águia, ou amarrado a bra-
ço direito direito masculino antes do coito, ele vai fazer 
conceber. A pedra encontrada no estômago do veado faz 
com que a mulher levá-lo, vai conceber.»47 

A origem da primeira pedra referida é difícil de iden-
tificar, uma vez que tanto se pode encontrar no cérebro 
como no estômago da águia. A segunda pedra é clara-
mente um bezoar, embora não designado por esse nome.

Na dificuldade no parto, figuram três pedras, usa-
das como amuleto. A primeira receita é de Avicena: «se 
se tiver uma pedra íman na mão, imediatamente dará à 
luz.»48 A pedra-íman também, usada em medicamentos, 
com a mesma indicação, mas não como amuleto, é re-
ferida por Al-Beruni (Abu Ray an Muhammad ibn Ahmad 
al-Beruni (973- depois de 1050).49 

A segunda receita também é de Avicena: «atar coral à 
coxa torna o parto fácil.»50 A terceira receita é de Gilber-
to: «jaspe tem a excelente virtude de fazer sair o feto.»51 
O jaspe, que é formado por cristais minúsculos cristais 
de quartzo, distibuíds de frma aleatória e entrosados uns 
nos outros, é opacoe contém óxidos de ferro vermelhos 
ou amarelos, ou clorite e actinolite verdes.52

Uma das indicações do jaspe, quando aplicado, é a 
ajuda do trabalho de parto, tal como refere Marbode, 
Bispo de Rennes (1035-1123).53 



131

Fig. 7 - Jaspe verde e vermelho, proveniente do Brasil. Colecção particular. 

O jaspe figura nos lapidários cristãos como símbolo 
da fundação da Igreja e do vigor da fé.54 Por esse motivo, 
é representado com uma cruz, na obra Hortus Sanitatis.55 

Fig.8 –Jaspe Hortus Sanitatis

Nestas receitas, o uso mágico das pedras, usadas como 
amuleto, prevalece nas receitas para o controlo da libido, 
para promover a fertilidade e favorecer a harmonia entre 
os casais, como anti-conceptivo e para facilitar o parto. 
Para todos estes problemas havia uma resposta terapêuti-
ca muito insuficiente, na altura, daí que o recurso à magia e 
ao sobrenatural seja absolutamente compreensível. 

Segundo Claude Leconteux, os amuletos e talismãs 
são inseparáveis da história humana, veiculam uma men-
sagem de esperança e expressam o enorme desejo de 
que a confiança e a fé colocadas no objecto mágico não 
vão ser traídas. Quem os fabrica e quem a eles recorre 
acredita que podem mudar o curso natural das coisas. 
Tanto os amuletos como os talismãs permitem a realiza-
ção do impossível, revelando a propensão humana para 
o irracional.56

Notas:

1 Hispanus 2011: 361.
2 Grabmann 1936. (Grabmann tem-se dedicado à leitura e interpreta-
ção dos  manuscritos de Pedro Hispano).
3 H. Schipperges 1994: 117. 
4 Sobre este assunto, ver Aires Gonçalves, A. 2014: 62-63.
5 |Hispanus| 1598: 60.
6 Pereira, M.H.R. 2014: 64. 
7 Hispanus 1911: 5.
8 Manzalaoui 1977: ix.
9 Manzalaoui 1977: 64- 65.

10 Manzaloui 1997, 64-65.
11 As analogias mágicas têm por base a semelhança entre o meio uti-
lizado e o fim a prosseguir. Assim, pelo facto de as plantas serem ama-
relas acreditava-se que poderiam ser úteis na icterícia ou que raízes 
semelhantes a pernas poderiam ser úteis úteis para aliviar o cansaço. 
González 1998, 84-85).
12 Schuh 2007: 42.
13 Evans 1922: 9.
14 Leconteux 2014: 131.
15 Evans 1922: 15.
16 Lecouteux 2012: 19, 13.
17 Hispanus 2011: 38, 253.
18 Apuleius 11th century, late. 
19 A salpuga é uma espécie de formiga ou aranha venenosa (Dicionário 
de Latim-Português, Porto Editora, Porto, 1995). Só os vertebrados têm 
esqueleto. Os insectos não têm maxilas. Deixo a questão em aberto até 
ter mais informação. 
20 Hispanus 2011: 38, 255.
21 Hispanus 2011: 38, 257.
22 (Ose adoucir aussi le ccoeur des immortaels en usant des services de la 
Pierre de Magnésie.) Halleux & Schamp 1985: 98.
23 Hispanus 2011: 38, 257.
24 Breitwieser 2003: 150-151 Fig. 4.
25 Hispanus 2011: 38, 257.
26 Pliny, Nat. Hist.1963: 32, 479.
27 Hispanus 2011: 38, 259. 
28 Bardinet 1995: 447. 
29 Hispanus 2011: 38, 265.
30 Console & Duffin 2012: 88.
31 Best and Brightman 2004: 29.
32 Evans, 123. 
33 Hispanus, 2011: 41, 277.
34 Pliny, Nat. Hist. 1963: 32, 479.
35 Best and Brightman 2004: 35.
36 Hispanus, 2011: 41, 277.
37 |Hispanus| 1598: 60. 
38 Hispanus 2011: 43, 287 (Não é explicado de que forma: por voa oral 
ou num pessário).
39 Leconteux 2012: 184.
40 Duffin 2006: 88.
41 Mercati 1717: 227.
42 Hispanus 2011: 45, 299.
43 Hispanus 2011: 44, 289.
44 Green 2002, 78.
45 Hispanus 2011: 44, 291.
46 Hispanus 2011: 44, 291.
47 Hispanus 2011: 45, 299.
48 Hispanus 2011: 46, 313.
49 Hakim Mohamed Said, 276.
50 Hispanus 2011: 46, 313.
51 Hispanus 2011: 46,  321.
52 Woodward/ Hardins 1992: 53.
53 Riddle 1997: 40. 
54 Leconteux 2014: 179. 
55 Cuba 1491: 
56 Leconteux 2014: 202.

Bibliografia:

Apuleius, D. (11th century, late), De virtibus bestiarum in arte medicinae, 
in Latin and English, M.S. Bodl. 130 Ps. Bury St. Edmunds. Bodleian Li-
brary. University of Oxford.
Thierry B. (1995), Les Papirus Médicaux de l’ Egypte Pharaonique, Fa-
yard, Paris.
Best. M. R./Brightman F. H. (ed.) (1999) The Book of Secrets of Albertus 
Magnus, Of the Virtues of Herbs, Stones, and Certain Beasts, Also a Book 
of the Marvels of the World (After the English edition of 1550). Weiser 
Books, Boston.
Breitwieser, R. Celtic trapanations in Austria (2003) in Arnott, Finger, 
S.R., Smith, C.U. M. (eds) Trepanation. History-Discovery –Theory, Swets 
& Zeitlinger Publishers, Lisse, The Netherlands.Console, R,/Duffin, C.J. 
“Petrus hispanus (circa 1215-1277) and the ‘Theasury of the Poor’ in 
Pharmaceitical Historian, 
Console, R. & Duffin, C.J, (2012), “Petrus Hispanus (circa 2015-1277) and 
the ‘Treasury of the Poor’ in Pharmaceutical Historian, Vol. 42 Nº 4: 82-88.
Cuba, J. Hortus Sanitatis […] (1491). Jacob von Meydenbach, Mainz.
Duffin (2006) “Lapis Judaicus or the Jew’ stone: the folklore of fossil 
equinoid spines” in Proceedings of the Geologists’ Association, London, 
265-275.



132///////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////// /////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////

Evans, J. (1922), Magical Jewels of the Middle Ages and the Renaissance 
particularly in England, Dover Publications, New York.
Gonçalves, A. (2014), “Pedro Hispano: vulto lusitano na cultura europeia 
do séc. XIII” in Revista da Ordem dos Médicos, Nº 151, Junho: 61-64.
Miguel Ángel Sánchez González, M.A. S. (1998, reimpressão, 2003), His-
tória, Teoria y Método de la Medicina: Introduccion al Pensamiento Medi-
co, Masson, Barcelona.
Grabmann, M (1936), Handschriftlische Forschungen und Funde zu den 
philosophischen Schriften des Petrus Hispanus, des späteren Papsts XXI,  
Verlag der Bayerischen Akademie der Wissenschaften, München.
Halleux, H. & Schamp, J. (1985), Les Lapidaires Grecs. Les Belles Lettres, 
Paris.
Hispanus, P. (2011)Thesaurus Pauperum, Tesouro dos Pobres, Treasury 
of the Poor, Coordenação de Baptista, A.M. (coord.), Tradução Latim/
Português Pereira, M.H.R., Tradução Português/Inglês Isabel Reis, I./Ro-
bson, F.O., Hearbrain Consultores em Comunicação, Lisboa.
Hispanus, P. (1598), Libro de Medicina, llamado Thesoro de los pobres, con 
vn regimiento de sanidad. Agora nuevamente corregido y enmendado, Al-
cala de Hennares.
Lecouteux, C. (2012), A Lapidary of Sacred Stones Their Magical and Me-
dicinal Powers Based on Earliest Sources. Jon E. Graham (Transl.). Inner 
Traditions, Rochester, Vermont.
Leconteux, C. (2014), The High Magic of Talismans & Amulets. Tradition 
and Craft, translated by Jon E. Graham , Inner Traditions, Rochester, 
Vermont.Toronto, Canada.
Manzalaoui, M.A. (ed.) (1977), Secretum Secretorum Nine English Ver-
sions. Oxford University Press, Oxford.
Mercati, M. (1717), Michaelis Mercati Samminiatensis Metallotheca: opus 
posthumum, Romæ, ex officina Jo. Mariæ Salvioni Romani in archigym-
nasio Sapientiæ, Roma.
Muhammad, I. (1989), English Translation of Al-Beruni’s Book on Miner-
alogy: Kitab Al-Jamahir Fi Marifat Al-Jawahir. Hijra Council, Islamabad, 
Pakistan.
Pereira, M.H.R.(2014), “Razão e experiência no Thesaurus Pauperum de 
Pedro Hispano” in Revista da Ordem dos Médicos, Nº 151, Junho 2014: 
61-64.
Pliny (1963, reprint 2006) Natural History, VIII (Books 28-32), Translation 
Latin/English Jones, W. H., Loeb Classical Library, London.
Riddle, J.M. (ed.) (1977), Marbode Of Rennes’(1035-1123) De Lapidibus. 
Franz Steiner Verlag, Wiebaden.

Schipperges, H. (1994), Artz im Purpur. Grundzüge einer Krankheitslehre 
bei Petrus Hispanus (ca. 1210 bis 1277), Springer Verlag, Berlin, Heidel-
berg.
Schuh, C.P. (2007), Minerology & Cristalography: On the History of the 
Sciences from Beginning through 1919, Tucson Arizona.
Scott, W. (e. trans. notes) (1924. Facsimile edition 1995). Hermetica. The 
ancient Greek and Latin writings which contain religious or philosophic 
teachings ascribed to Hermes Trimesgistus. Kessinger Publishing, Paris.
Studer, P/ Evans, J. (1924), Anglo-Norman Lapidaries. Ed. Champion, 
Paris.
Toral-Niehoff, I. (1997), Kitāb Ğiranis, Die Arabische Übersetzung des 
ersten Kyranis des Hermes Trismegistos und die greichischen Parallelen, 
übersetzt und und kommentiet. Herbert Utz Verlag, München.
Throop, P. (trans.) (1998), Physica, The Complete English Translation of 
Her Classic Work on Health and Healing, Jacobson, M.E. (illustrations). 
Healing Arts Press, Rochester.
Woodward, C./ Hardins (1992), R. Guia das Pedras Preciosas (Gemsto-
nes), tradução de Luís Rodrigues, Editorial Presença.

* Médica, escritora, investigadora, membro da Direcção do Núcleo de 
História da Medicina da Ordem dos Médicos.

Agradecimento

À escritora Seomara da Veiga Ferreira agradeço a gentil 
oferta do exemplar do livro Libro de Medicina, llamado 
Thesoro de los pobres.
Ao Dr. José Inácio, médico-cirurgião do Hospital de San-
ta Maria, agradeço a amável cedência dos fósseis da sua 
colecção para a fotografia.



133

//////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////

EVOCAÇÃO DO Dr. ArTur PIsTACCHINI GALVÃO 
(N.29.11.1923 - F. 15.06.2013):

mEmórIA DE um GrANDE ALCOOLOGIsTA

Aires Gameiro*

Este texto  constitui uma homenagem  a um grande 
especialista de alcoologia, psiquiatria e saúde pública. É 
também uma evocação do seu perfil humanista de médico e 
da sua influência humana e técnica sobre o autor. O Dr. Artur 
Pistacchini Galvão nasceu em Oeiras, concluiu o curso de 
medicina em 22.12.1950;colaborou com Dr. João Santos no 
Centro de Saúde Materno-infantil, em Campo de Ourique; 
trabalhou nos Hospitais de Lisboa, começou a exercer na 
Casa de Saúde do Telhal em 01.06.1962 como psiquiatra e 
alcoologista. Foi ainda  diretor do Instituto de Assistência 
Psiquiátrica (IAP).

Muitas  pessoas se  cruzam com a nossa vida e algumas  
deixam  marcas. Um telefonema  e uma mensagem vieram,  
sem esperar, avivar um  desses cruzamentos  significativos:  
meu mestre em alcoologia tinha falecido a15.06.2013 e 
a missa do funeral ia ser na Igreja de Nova Oeiras dia 16. 
Era o saudoso Dr. Artur Pistacchini Galvão. Gostaria de 
acompanhar e homenagear concelebrar nessa missa  mas 
estava distante. Celebrei na Casa de Saúde S. João de 
Deus no Funchal. E agora desejo expor uma nota em sua  
memória também em atenção à família a quem ele se 
referia frequentemente  como “as minhas princesas”.

Foi na segunda metade de 1972 que nos cruzámos e 
comecei a colaborar com o Dr. Artur no Novo Rumo da 
Casa de Saúde do Telhal, unidade de alcoologia,   já em sede 
autónoma, a  partir de 1969. Esta colaboração  prolongou-

se com raras interrupções até 1998 em fui deslocado 
para Ponta Delgada. Em Portugal o autor era o primeiro 
psicólogo em psiquiatria e o primeiro em alcoologia quando 
convidado  a trabalhar com um mestre  experimentado. 

O Dr. Artur continuava o trabalho do primeiro 
alcoologista português, o Dr. Pompeu e Silva, o qual ao 
ser nomeado para diretor do centro Dr. António Flores 
reconheceu ser incompatível continuar as funções no 
Telhal. O Dr. Artur tinha formação em saúde pública  nos 
Estados Unidos  e em psiquiatria; e logo comecei a aprender 
esses conceitos e termos aplicados aos problemas de 
saúde ligados ao álcool.  O álcool como agressor, o corpo 
do alcoólico como hospedeiro e  vítima nos seus órgãos e 
mente atingidos por esse agressor. E à sua volta, agredidos 
também, a sua família, o seu ambiente de trabalho e a 
sua vizinhança. O que interessava era inverter a situação: 
controlar o agressor e  transformar  as vítimas em aliados  
de cura e reabilitação de  uns e dos outros.

Nas reuniões de equipa e  de unidade, com toda a 
equipa e os utentes,  às quartas feiras, em que o autor  
sempre participava fui aprendendo muito com este mestre. 
Aprendia também com os seus modos humanos  de  escutar 
e responder,  esclarecer e motivar a cada um dos   pacientes 
no respeito a cada um deles. A sua condição de alcoólicos 
não era razão para o Dr. Pistacchini Galvão  baixar a  fasquia  
do seu respeito por cada um deles. 



134

Todos tinham que participar e envolver-se. Também 
participavam os enfermeiros e, entre eles o Irmão Fausto 
Avelãs, por quem o Dr. Artur tinha grande apreço louvando-
me com frequência a sua competência como enfermeiro 
de cabeceira e como responsável pela enfermagem da 
unidade. A certa altura também ele aceitou a sugestão do 
Dr. Artur e começou a orientar uma reunião semanal com 
os pacientes. 

Durante, talvez uns 15 anos, o Dr. Artur não dispensava a 
colaboração de um secretário das  sessões de terapia eleito 
de entre os pacientes, um voluntário, indicado por ele  e 
aceite democraticamente pelo grupo. A ata era cuidadosa, 
cobria  os temas, as intervenções, quase sempre nominais, 
e era lida  pelo secretário e emendada por todos na reunião 
seguinte. Um método participado. Não sei se o livro ainda  
está guardado, mas  merecia  arquivo como documento 
histórico. Mais tarde começou a ser difícil  encontrar um 
secretário voluntário, também devido a estada curta de cada 
um no centro. No inicio de 1970  a média de internamento 
no Novo Rumo  para o programa de  tratamento biológico e 
reabilitação psicossocial  seria à volta de  seis meses, programa 
que  de acordo com as correntes técnicas internacionais  foi 
passando para três meses, e por fim, para o programa de um 
mês que  creio  ainda se mantém no Centro.

Uma das queixas frequentes, motivadas, por vezes pela 
fase de carência do álcool, era a critica cerrada à alimentação. 
E logo o  Dr. Pistacchini com todo o respeito se oferecia para as 
levar ao conhecimento da direção mas pedia uma verificação 
prévia: pedia para registarem as ementas durante x dias para 
poder ser objetivo na informação e nalgum reparo a fazer. Se 
as ementas incluíam os alimentos básicos: proteínas, hidratos 
de carbono, fruta, hortaliças, concluía que a alimentação era 
correta independentemente de  se gostar ou não. 

Aprendi também a tomar as minhas notas considerando 
que estava a aprender e isso ia-me preparando para as   
duas reuniões semanais da minha responsabilidade, na sala 
debaixo do antigo edifício que mantive até aos anos noventa. 
Aprendi dele os conceitos e tipos de  dependência física e 
psicológica, tolerância, síndroma de abstinência, delirium 
tremens alcoólico  e os seus riscos, etc. 

Nessa data inicial ainda se usavam os métodos 
pavlovianos dos reflexos de náusea para tratamento de 
alcoólicos que logo foram sendo postos de parte  assim como 
os de Tetradin que duraram mais tempo mas foram também 
perdendo terreno. O Dr. Pistacchini Galvão seguia-os à risca. 
No tratamento do reflexo condicionado o alcoólico indicava 
as bebidas de que estava mais dependente que eram trazidas 
da despensa e  ele era convidado a saciar-se com essa bebida, 
a seguir  recebia  uma injeção de emetina ou apomorfina  que 
lhe provocava náuseas e vómitos logo associados  à ingestão 
da bebida que induzia um reflexo de  náusea  quando 
consumisse aquela bebida. 

O Dr. Pistacchini,  no seguimento do Dr. Pompeu e Silva, 
com a colaboração de  um grupo de homens “bons”, também  
motivou o autor  para  ser  sócio e  voluntario da Sociedade 
Anti-Alcoólica Portuguesa (SAAP), grupo de  auto-ajuda, a 
que ainda continuo ligado, e de que o Dr. Pistacchini Galvão  
exerceu o  cargo de presidente da SAAP durante um mandato 
ou dois.

Esta pertença iria  constituir um enriquecimento  técnico 
pessoal do autor e, penso, para o Novo Rumo, e abriu  as portas 
ao autor  para participar em  projetos  europeus de investigação 
e em largas dezenas de  encontros, congresso e conferências  
internacionais  a convite  e com ajudas de deslocação de 
meia dúzia de organizações não governamentais (IOGT, 
EUROCARE e GAPA)  e  das comissões europeias da saúde , 
do trabalho e da família. Esta participação era facilitada pelo 
uso da língua inglesa.  

Nos anos setenta ainda não se tinha chegado à norma de 
não fumar nas reuniões e  a carência do álcool aumentava o 
consumo de tabaco durante o tempo no centro. Foi um alívio 
quando, anos depois, o Dr. Artur decidiu que nas reuniões da 
Unidade Novo Rumo, não se fumava e essa norma começou 
a ser cumprida para alívio dele  que tinha deixado de fumar  
há uns anos e do autor.  Mais tarde,  um especialista, após 
um exame  ao coração, quase  chamou mentiroso  ao autor,  
por ele dizer que nunca tinha fumado. Só então me lembrei 
daqueles cerca de dez anos em que fui fumador passivo do 
fumo dos alcoólicos. E doutros anos  no antigo pavilhão do 
Beato da Casa de Saúde do Telhal nos anos 40, em salão 
fechado nos dias chuvosos e frios de inverno com cerca de 
120 lá dentro muitos deles a fumar.

Voltando ao Dr. Artur, talvez seja pretensão, mas é 
possível que  a certa altura as minhas intervenções nas 
reuniões  por solicitação e com o que  aprendia do mestre e os 
conhecimentos de psicólogo, começassem a trazer algo de 
novo à reunião, devido também ao estudo, pesquisa e  escrita 
que ia  empreendendo. Foi alí que  me iniciei  a escrever 
artigos e comunicações  sobre os problemas ligados ao  
álcool e publiquei os primeiros cadernos para uso do centro e 
da Escola de Enfermagem da Casa. E quase não terminei de 
escrever  até hoje para jornadas, congressos e livros.

As relações com o Dr. Pistacchini foram sempre  de 
colaboração e respeito.  Devo confessar, porém,  que  pelo 
ano 1976  me comportei à margem do mestre. Apareceu um 
alcoólico  americano dos AA a residir em Lisboa, que, talvez 
por  eu participar  algumas vezes nas reuniões dos AA no 
Corpo Santo, me veio pedir  se poderia participar nas minhas 
reuniões porque, dizia, precisava delas  para não esquecer 
que era alcoólico e para se manter sem beber. Pensei duas 
vezes. O diretor do Novo Rumo era o Dr Pistacchini Galvão, 
ele é que podia decidir, mas de toda a maneira as minhas 
reuniões eram da minha responsabilidade. Se eu falasse 
desse pedido poderia ouvir uma recusa. Decidi aceitar esse 



135///////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////// /////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////

AA e depois outros, a  participar nas reuniões de terapia 
de grupo da minha orientação. E aprendi muito com os  
métodos dos AA, ainda que  se tratasse de reuniões abertas. 

Nos anos oitenta  a unidade  do  Dr. Galvão teve a 
estagiária a Dra Margarida Cordo que  posteriormente 
começou a fazer parte da equipa. O membro dos AA inicial 
começou a vir todas as semanas e a trazer outros com ele 
tornando-se  o Novo Rumo   a primeira unidade  de alcoólicos 
no país  a aceitar a presença de Alcoólicos Anónimos e o 
autor o primeiro psicólogo aceitar a sua colaboração  nas 
terapias de grupo. E assim aconteceu. O senhor Ed era  
pessoa muito diferenciada e com larga experiência  do 
seu problema e do problema do álcool de muitos  seus 
conhecidos.  Não dominava  o português pelo que  tive 
que fazer de tradutor e ia aprendo muito dos métodos de 
AA, principalmente na área da assertividade, do controlo 
das emoções e  prevenção das recaídas. Não sei quando 
é que o Dr. Artur  veio a saber  desta  minha transgressão, 
porque eu não lhe disse  diretamente. Mas nunca houve 
problema  e ele certamente  seria  compreensivo. Mais tarde 
aquela relação com  o senhor Ed  valeu-me um convite/
oferta  para visitar  grupos AA nos Estados Unido e a sede 
de AA em Nova Iorque. Durante um mês visitei uns onze 
estados em que frequentei inúmeras reuniões abertas  e 
centros de tratamentos sobre as quais publiquei um longo 
relatório. Foi uma grande janela para os AA e o mundo dos 
problemas do álcool nos Estados Unidos e no Canadá, o 
chamado método Minesota dos 12 passos, as instituições 
da Ordem Hospitaleira de S. João de Deus nesses paises, 
etc. Esta abertura  aos AA terá concorrido, segundo alguns 
testemunhos, para a multiplicação dos  grupos AA em 
Portugal e até para que  fosse convidado a ser  presidente de 
AA durante  dois anos  (2005-2007).

O Dr. Pistacchini Galvão mantinha, com certo rigor,  não 
aceitar  alcoólicos  embriagados ou recaídos pela terceira e 
quarta vez. Teriam que dar entrada na psiquiatria. Também 
aprendi dele o critério de bom resultado quando após o 
tratamento os pacientes se mantinham sem consumir pelo 
menos dois anos.

Nunca perdoei bem ao Dr. Artur Pistachini Galvão o fato 
de ele se esquivar, por feitio, a participar com sua experiência 
tão rica com trabalhos escritos nas jornadas e congressos 
de Psiquiatria S. João de Deus dos quais se realizaram dez 
edições. Falava bem e com muita competência de forma 
muito clara e lentamente, mas  reconhecia que era avesso  
a escrever, e acrescentava com certo humor que isso era 
para os   psicólogos... Paresse que a piada  assentava bem 
no autor. 

A custo ainda se conseguia que moderasse alguma 
mesa e até que encerrasse algum desses congressos.  Deu-
me alguma consolação por isso  quando o convidei para as 
jornadas da história do centenário da Casa de Saúde  do 

Telhal e  ele aceitou pronunciar a sua bela comunicação: 
“Evocação das experiências  pessoais  na Casa de Saúde do 
Telhal (1992)” publicadas na monografia do I Centenário da 
Casa de Saúde do Telhal (pp. 246-250). Bem haja. É um belo 
testemunho em que fala das suas atividades e exprime   o 
seu  profundo apreço pelo Irmãos de S. João de Deus que 
não escondia de  de quem  falasse com ele.

 Agora que se fala muito da Família S. João de Deus   aí 
está um  percursor que viveu o  espírito desta Família.  De 
facto uma das facetas do Dr. Artur era a sua admiração e 
estima pelos Irmãos de S. João de Deus que bem exprime 
nessa evocação que teve  que ser transcrita do gravador. 
Um dia, como ele desabafou numa reunião do Novo Rumo,  
ficou escandalizado  quando, numa reunião nos serviços  
estatais  em que participava com frequência, como diretor 
do IAP, se atreveu a defender a Casa de Saúde do Telhal e a 
justificar diárias para a Casa com mais equidade, um colega  
lhe perguntou quanto é que iria receber de “bónus” por esta 
intervenção negocial. Tal  situação  feriu-o profundamente 
na sua honra pois nunca recebera nada além do seu salário.

Mais recordações poderia referir mas esta nota destina-
se apena a ser singela homenagem de gratidão, e não 
biografia deste saudoso amigo. E para terminar esta nota 
de memória ainda acrescentarei que o Dr. Artur Pistacchini 
Galvão quando foi convidado para  chefiar os Serviços do 
Instituto de Assistência Psiquiátrica (IAP) pôs, como condição 
para aceitar, a garantia de poder continuar a dar a sua 
colaboração na Casa de Saúde do Telhal, como ele conta no 
encerramento das II Jornadas de Psiquiatria S. João de Deus. 
Os meus sentimentos à família e um Bem haja pela sua vida; 
e também  que receba o Bem Haja do Pai do Céu   na visão da 
sua graça a qual supera todas as visões  humanas mesmo as 
mais  espirituais dos humanos. E um bem haja para a Casa de 
Saúde de  do Telhal e para a unidade Novo Rumo que o teve 
como colaborador tão competente e humano.

Funchal,  21 de Junho de 2013

Nota bibliográfica do Dr. Artur  Pistacchini Galvão 

- “ Evocação das experiências  pessoais  na Casa de Saúde do Te-
lhal (1992)” in monografia do I Centenário da Casa de Saúde do 
Telhal (pp. 246-250).
- “Luta antialcoólica na empresa e participação dos trabalhado-
res” in [I]Jornadas de Psiquiatria S. João de Deus. Comunicações 
(Apres. Aires Gameiro) Hospitalidade e Ciba –Geigy Lisboa 1979, 
pp. 265269;
- “Perspectivas da Organização dos Serviços de Saúde Mental” in 
II Jornadas de Psiquiatria S. João de Deus, Comunicações /Dir. Aires 
Gameiro). Ed.Hospitalidade, Lisboa,  1982, pp.284-288
- “Palavras de Encerramento” in II Jornadas de Psiquiatria S. João 
de Deus, Comunicações /Dir. Aires Gameiro). Ed.Hospitalidade, Lis-
boa,  1982 p.427.

 *Doutor, Investigador





137

//////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////

A sAÚDE E A DOENÇA NA IDADE méDIA
Em POrTuGAL 

Os HOsPITAIs mEDIEVAIs DE LIsBOA

Maria Cristina Piloto Moisão*

Introdução

O tema apresentado baseia-se sobretudo em fontes por-
tuguesas e tudo o que aqui se apresenta se refere ao nosso 
país, cuja evolução na Medicina e na Saúde foi um pouco di-
versa do percurso percorrido pelos restantes países europeus. 
Este trabalho visa essencialmente o estudo da saúde e dos 
hospitais lisboetas até ao momento da fundação do Hospital 
Real de Todos-os-Santos, pelo que considerei o ano de 1499 
como término da minha pesquisa.

Considera-se Idade Média ao intervalo de tempo que me-
deia entre a queda do Império Romano do Ocidente no sécu-
lo V e a queda do Império Romano do Oriente no século XV. 
Deixemos pois Roma nas nossas costas e dediquemo-nos a 
olhar em frente para um território ocupado sucessivamente 
por Vândalos (411-415), Alanos (411-584), Suevos (411-585) e 
Visigodos (416-711), até assistirmos à ocupação do Al-Anda-
lus pelos muçulmanos (711-1250) e reconquista cristã a partir 
de 868. Durante esse período, o território a que hoje cha-
mamos Portugal foi ocupado por estes variados povos, com 
períodos de sobreposição de culturas em que partilhavam o 
direito de o habitar. O decorrer dos anos, associado a outros 
factores, naturais ou criados pelo Homem, como terramotos 
e incêndios de grandes proporções, perseguições religiosas e 
culturais ou modificações políticas, contribuíram para a irre-
parável perda de documentos históricos que hoje nos seriam 
muito úteis para o estudo da saúde e da doença medieval.

É de assinalar que durante estes diversos períodos coexis-
tiam diversas religiões, desde os ritos pagãos até ao catolicis-
mo, e ainda o judeísmo, até ao domínio muçulmano; mesmo 
após a invasão islâmica se manteve a liberdade religiosa, ge-
rando uma população híbrida cristã, cujos elementos se de-
signaram moçárabes, enquanto dominaram os Almorávidas; 
a partir de 1146, com o domínio da dinastia Almóada, deixa 
de existir tolerância religiosa, mas nessa época já o território 
português começava a estar na posse dos cristãos, pelo que 
a sociedade nacional não foi significativamente influenciada.

A Medicina Visigótica

De todos os povos mais antigos, os Visigodos apre-
sentam-se-nos de uma importância vital para a história 
da arte de curar, tendo sido os primeiros a legislar sobre o 
Acto Médico, absorvendo a cultura romana. Devemos ao 
rei Rescevindo os derradeiros livros do Código Visigótico, 
entre os quais de encontra o Livro 11, que trata sobre Mé-
dicos, Doentes e Mercadores Estrangeiros e onde se deter-
minam várias regras sobre o exercício e o ensino da Medi-
cina.1 Os médicos visigodos eram com frequência escravos 
e o Código Visigótico dá-lhes direitos e deveres, tanto no 
exercício da prática clínica como no ensino da medicina.2 
Não foi possível certificar, com base documental, a exis-
tência de hospitais ou a identificação de médicos durante 
este período.



138

A Medicina Árabe

Quando em 711 se iniciou a conquista do Al-Andalus, a 
cultura médica centralizou-se na Universidade de Córdova, a 
qual ultrapassou tecnicamente a Universidade de Bagdad no 
século X. Os muçulmanos dominavam então toda a orla me-
diterrânica e souberam aproveitar com arte os conhecimen-
tos médicos de lugares tão distantes como Grécia e Roma 
(onde absorveram a teoria dos humores de Galeno), Pérsia 
e Egipto. Vários médicos de vulto existiram no Al-Andalus, 
dedicados tanto à medicina como à cirurgia, exercendo a sua 
arte, transmitindo a sua ciência aos discípulos e escrevendo 
tratados médicos que foram seguidos até ao crepúsculo da 
Idade Média.

O sistema hospitalar baseava-se em bimaristans ou ma-
ristans, verdadeiros hospitais abertos a todos, onde se tra-
tavam e recuperavam doentes do foro médico, cirúrgico e 
psiquiátrico; as maiores destas instituições encontravam-se 
associadas a escolas médicas e bibliotecas, onde os candida-
tos eram ensinados, submetidos a exames de avaliação e, tal 
como actualmente, licenciados.3 Estes hospitais eram moni-
torizados por inspectores governamentais. Para além destas 
instituições hospitalares, existiam também hospitais ambu-
lantes, tendas que se deslocavam para diversas povoações, 
permitindo tratamento às populações que se encontrassem 
demasiadamente distantes ou doentes para se dirigirem aos 
bimaristans.4 Infelizmente, não foram até hoje encontrados, 
ou interpretados como tal, hospitais da época muçulmana 
em território português.

Operação às cataratas

Ao contrário do que nos foi classicamente transmitido, 
os árabes não assentavam a sua prática médica apenas 
na farmacologia; sendo certo que souberam aproveitar 
eximiamente nos fármacos tudo o que fosse útil no tra-
tamento dos doentes, não descuraram e até desenvol-
veram diversos tipos de conhecimento médico-cirúrgico, 
chegando a praticar autópsias em homens e animais para 
completar os seus conhecimentos. Nos seus tratados de 

ciência médica foram descritas inúmeras doenças e inter-
venções cirúrgicas, tendo ainda utilizado instrumentos ci-
rúrgicos que descreveram e desenharam.5

A Medicina Hebraica

Médicos Judeus da Antiguidade

O estatuto dos judeus em Portugal foi diferente do dos 
muçulmanos, pois que tinham maior liberdade e eram pos-
suidores de conhecimentos mais alargados, tendo as suas 
comunidades proliferado durante toda a Idade Média. Temos 
conhecimento de uma importante família judia de Lisboa - 
família Ibn Yahia, com vários elementos exercendo o cargo 
de fisico-mor do rei, desde D. Afonso Henriques a D. Afonso 
V. Vários outros nomes de físicos exercendo prática em Por-
tugal, como Mestre Guedelha ou Mestre Moussem,6 nos vão 
surgindo em documentos, assim como o de Mestre Nacim,7 
dedicado à Oftalmologia.

Estão identificados em Lisboa 2 hospitais pertencentes a 
judeus e por eles frequentados, o Hospital de Salomão Negro 
e o Hospital dos Homens e do Banho, localizados na Judiaria 
Grande ou Judiaria Velha, situada na actual Baixa Pombalina.

A Medicina Cristã

Com a fundação da nossa nacionalidade, o ensino da 
Medicina foi fundamentalmente realizado por eclesiásticos, 
que liam os ensinamentos da prática greco-romana aos dis-
cípulos. Nesta época se instituiu o Hospital dos Santos Paulo, 
Elói e Clemente,8 fundado por D. Domingos Jardo (mais tarde 
bispo de Lisboa), que estava associado ao colégio do mostei-
ro de Santo Elói, onde se ensinava medicina;9 tratou-se por-
ventura do primeiro hospital escolar de Lisboa. Pouco depois, 
fundava D. Dinis a Universidade de Lisboa, com a correspon-
dente Faculdade de Medicina; o ensino desta ciência foi dis-
ciplinado pelo mesmo rei em 1309 e provido de um Mestre 
responsável por transmitir a matéria médica.10



139

Porém, devido a alguma degradação no ensino da Me-
dicina, entendeu de D. Afonso IV que não bastava o estudo 
universitário da Medicina para se estar autorizado a exercer 
a profissão; foi neste contexto que o monarca resolveu sub-
meter os licenciados a um interrogatório, após o qual seria 
passada uma carta de privilégio para o exercício profissional. 
Esta ordem foi sendo reforçada diversas vezes pelos reis sub-
sequentes, presumivelmente devido a insuficiente qualidade 
do curso universitário.11

As Cartas de Exame dos Físicos e dos Cirurgiões são con-
sideradas os primeiros documentos deste teor conhecidos na 
história do país, pelo que, em Portugal, a medicina é a mais 
antiga profissão regulada por avaliação, e já nesse tempo 
com regulação inter-pares. Nas Chancelarias reais conhecem-
se 296 cartas de exame, de D. João I a D. João II, a maioria das 
quais para o exercício da cirurgia e a sua sub-especialidade 
de oftalmologia. Como curiosidade, encontramos também a 
Carta de Exame de uma mulher, Isabel Martins, examinada 
em Cirurgia, em 1494, o que provavelmente marca definitiva-
mente a existência da primeira mulher cirurgiã do país.

Alarguemos um pouco mais o estudo dos exames pra-
ticados na época, imprescindíveis ao exercício da profissão. 
Encontramos uma carta passada em 1459 a Mestre Cofrem, 
que nos descreve os termos do exame: existiriam interroga-
tórios baseados na leitura de obras clássicas da medicina gre-
co-romana sobre o funcionamento normal do corpo humano 
(Anatomia e Fisiologia, extraídos do Canon de Avicena), se-
guindo-se um questionário sobre as “febres pútridas em geral” 
e perguntas sobre o estudo das próprias doenças (Patologia); 
a prova terminaria com uma avaliação prática, que poderia 
ser substituída por testemunhos fidedignos, orais ou escritos. 
Após a aprovação no exame, o médico recebia a carta de exa-
me, momento em que jurava exercer a sua arte “sem engano 
nem malícia” em cristãos, judeus ou mouros; este juramento 
era executado sobre a Bíblia ou sobre a Torah, consoante se 
tratava de um médico cristão ou judeu.12 Estaremos porven-
tura em presença do surgimento dos primeiros juramentos 
médicos em Portugal, ainda hoje praticados sob a forma do 

Juramento de Hipócrates, que todos os médicos fazem antes 
de iniciar a prática profissional.

D. Afonso V foi o responsável pelo surgimento dos 
Regimentos reguladores da arte de curar. O primeiro Re-
gimento do Cirurgião-Mor conhecido data de 1448 (que 
refere a existência prévia de um outro de Físico-Mor) e o 
do Físico-Mor de 1476.13

Os Hospitais medievais de Lisboa

Entremos agora no estudo dos hospitais da Lisboa Me-
dieva. Na generalidade, existiam diversas nomenclaturas 
relacionadas com as funções de diferentes instituições: as 
Albergarias acolhiam gente de passagem, as Mercearias abri-
gavam idosos de fraca condição económica, os Hospitais de 
Meninos recolhiam órfãos e os Hospitais tratavam doentes. 
Dentro destes últimos encontramos: as Gafarias, destinadas 
a tratar leprosos; os Hospitais termais ou de banhos, locais 
onde se praticavam tratamentos termais; os Hospitais, que 
tomei a liberdade de designar por “gerais”, onde se achavam 
elementos da população lisboeta que careciam de tratamen-
to médico. Excluí neste meu trabalho as enfermarias existen-
tes em mosteiros, cujo objectivo era apenas tratar os religio-
sos que aí habitavam e não a população da cidade.

Caracteristicamente e com poucas excepções, os hos-
pitais de Lisboa instalavam-se em edifícios de habitação 
comum; os edifícios da época (de que ainda restam alguns 
exemplos) seguiam técnicas de construção árabe, sendo 
compostos por um a três pisos (designados por loja e sobra-
dos), frequentemente com varanda projectada para a rua nos 
pisos superiores, com chão de terra batida, tijolo ou pedra e 
sem condições de saneamento básico; por regra possuíam 
um pátio adjacente com horta, jardim ou pomar, no qual as 
famílias mais abastadas construíam a cozinha. Encontrei ape-
nas 3 hospitais em que existe conhecimento sobre as dimen-
sões arquitectónicas, as quais são deveras reduzidas (entre 66 
e 111 metros quadrados).

Deparei neste estudo com várias dificuldades: a primeira 
foi a impossibilidade de encontrar documentos referentes a 
hospitais antes da conquista cristã ocorrida em 1147; outra foi 
o facto de alguns hospitais possuírem diversas designações 
ao longo dos cerca de 350 anos abrangidos, embora se tratas-
sem da mesma instituição; para culminar, a escassez de do-
cumentos dificulta a determinação precisa das datas de fun-
cionamento, dos processos administrativos que os geriam, 
da capacidade de internamento ou da sua localização exacta.

Excluindo, como já disse, as enfermarias exclusivamente 
conventuais, os hospitais de banhos e as gafarias, pude en-
contrar na minha pesquisa 70 hospitais ditos “gerais”. Verifica-
se que a administração destes hospitais, seria predominante-
mente civil (34), com uma minoria geridos por comunidades 
religiosas (9); em muitos deles não foi possível determinar o 



140///////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////// /////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////

processo administrativo (22) e encontramos 3 hospitais exclu-
sivamente militares.

Sendo que na grande maioria dos hospitais é possível en-
contrar pelo menos a Freguesia onde se localizavam, verifica-
se um elevado número de instituições intra-muros (47). Neste 
estudo apenas foram incluídos os hospitais localizados em 
Lisboa ou no seu Termo (nestes últimos, a menos de um dia 
de viagem a partir da capital), considerando Lisboa como a 
parte incluída no perímetro da muralha Fernandina ou Cerca 
Nova; encontramos 19 localizados no termo de Lisboa e em 4 
não nos foi possível determinar a localização.

Avaliando o período de funcionamento, temos uma enor-
me dificuldade de encontrar, para a maioria deles, a data de 
fundação. Apenas conseguimos apurar com alguma certeza 
as datas de funcionamento de 24 destas instituições. Alcan-
çamos, grosso modo, uma média de 232 anos de funciona-
mento, o que é deveras significativo se compararmos com a 
duração de um hospital moderno. Se, no entanto, excluirmos 
os dois hospitais militares, que funcionaram, pelas suas carac-
terísticas, provavelmente menos de 1 ano (durante o cerco de 
Lisboa por D. Afonso Henriques em 1147 e durante o cerco 
pelas tropas castelhanas de D. Fernando em 1384), teremos 
uma média ainda mais significativa. A totalidade do período 
de funcionamento, ultrapassou em muitos casos a Idade Mé-
dia, pois que alguns, embora sob alçada do Hospital Real de 
Todos-os-Santos, continuaram a funcionar de modo autóno-
mo nas antigas instalações.

Quanto à sua capacidade de internamento, apenas foi 
possível recolher informação relativa a 13 hospitais, sendo o 
número máximo de 25 camas e o mínimo de 3, o que daria 
uma média de 12 a 13 camas por hospital; parece que, no en-
tanto, a maioria dos hospitais teriam um número de camas 
muito reduzido, o que leva alguns autores a calcular em 5 a 
média dos leitos disponíveis em cada instituição.

Conclusão

Desmistifiquemos pois alguns preconceitos sobre a Medi-
cina medieval portuguesa. Após o estudo apresentado, creio 
poder afirmar que em Portugal e particularmente na cidade 
de Lisboa, essas ideias pré-concebidas não correspondem 
aos factos provenientes da consulta dos documentos.

Deste trabalho poderemos concluir que os designados 
“povos bárbaros” tiveram leis claras sobre o exercício da Me-
dicina, escrevendo e compilando em livros a regulamentação 
do Acto Médico; que a medicina das culturas árabe e hebraica 
abrangia a farmacologia, a uroscopia e ainda outros vastos 
conhecimentos médicos e cirúrgicos; que o exercício da arte 
de curar era regulado por ensino regrado, avaliação inter-
pares e autorizações régias; que a prática da Cirurgia evoluiu 
em simultâneo com a da Medicina e os cirurgiões não eram 
confundidos de todo com os barbeiros (embora pudessem 

partilhar alguns gestos técnicos, o que também acontece 
actualmente); que, na cidade de Lisboa, ao invés do verifi-
cado em outros países europeus, os hospitais eram geridos 
primordialmente por elementos da sociedade civil e muitos 
se distinguiam dos hospícios, os últimos como actuantes no 
foro da solidariedade social.

Deixo então aqui o desafio de colocarmos a mão dentro 
da nossa consciência, sem preconceitos, esforçando-nos 
por avaliar correctamente a História da Medicina portugue-
sa, evitando permanecer submetidos a fontes de estudo de 
proveniência estrangeira e fundamentando o conhecimento 
na riqueza escondida das nossas próprias fontes. Muito mais 
haverá ainda para descobrir.

Este texto não segue as regras do Acordo Ortográfico Antigo

Notas:

1- J. Leite de Vasconcellos, Medicina dos Lusitanos, Centro Editor Livreiro da 
Ordem dos Médicos, Lisboa, 2008, p. 59
2- S. P. Scott, The Visigothic Code, http://libro.uca.edu/vcode/visigoths.html
3- David W. Tschanz, Pioneer Physicians, Saudi Aramco Word, vol 62, nº 1,J 
anuary/February 2011, Aramco Services Company, Houston, 2011, p. 34-39
4- David W. Tschanz, Pioneer Physicians, Saudi Aramco Word, vol 48, nº 3, 
May/June 1997, Aramco Services Company, Houston, 1997, p. 20-31
5- David W. Tschanz, Pioneer Physicians, Saudi Aramco Word, vol 62, nº 1, 
January/February 2011, Aramco Services Company, Houston, 2011, p. 36-38
6-http://www.geni.com/people/Don-Yahyã-ibn-Yahyã/6000000 
002639335062, consultado em 14-01-2014
7- A. H. de Oliveira Marques, A Sociedade Medieval Portuguesa – aspectos da 
vida quotidiana, Lisboa, A Esfera dos Livros, 2010, p. 125
8- Cristóvão Rodrigues de Oliveira, Lisboa em 1551 - Sumário (em que breve-
mente se contêm algumas coisas assim eclesiásticas como seculares que há na 
cidade de Lisboa), Livros Horizonte, 1987, p. 69
9- Carlos Guardado da Silva, Lisboa Medieval – a organização a e estruturação 
do espaço urbano, Lisboa, Edições Colibri, 2008, p. 125
10- J. Martins e Silva, Anotações sobre a história do ensino da Medicina em Lis-
boa, desde a criação da Universidade Portuguesa até 1911 – 1ª Parte, RFML, 
série III; 7 (5), 2002, p. 237
11- Iria Gonçalves, Físicos e Cirurgiões quatrocentistas – as cartas de exame, 
p.71-72, em http://ww3.fl.ul.pt/unidades/centros/c_historia/Biblioteca/I/3-
Fisicos%20e%20Cirurgioes%20Quatrocentistas.pdf
12- Iria Gonçalves, Físicos e Cirurgiões quatrocentistas – as cartas de exame, 
p. 80-83, em http://ww3.fl.ul.pt/unidades/centros/c_historia/Biblioteca/I/3-
Fisicos%20e%20Cirurgioes%20Quatrocentistas.pdf
13- Carlos Manuel Vieira Reis, História da Medicina Militar Portuguesa, Edição 
da Revista Portuguesa de Medicina Militar, 1991, Fascículo II, vol. 39 (2-4), p. 
124-127

* Médica, Investigadora



141

//////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////

HIGIENIZAÇÃO NOs PALáCIOs 
rEAIs POrTuGuEsEs

NO séCuLO XIX

Augusto Moutinho Borges* 

Hoje em dia, quando visitamos os grandiosos palácios 
reais portugueses, interrogamo-nos sobre como seria o 
quotidiano nesses espaços, repletos de obras de arte e 
com um protocolo social muito hierarquizado, mas line-
armente com as mesmas necessidades higiénicas e fisio-
lógicas, desde a família real até ao simples criado.

São, efetivamente, dúvidas que se transmitem diaria-
mente aos cuidados nas dependências para confeção e 
armazenamento dos alimentos, ou seja as cozinhas.

Hoje em dia, temos dificuldade em percecionar em 
nossas casas a falta de água corrente e da indispensável 
divisão a que chamamos Casa de banho ou Sala de banho 
ou ainda Quarto de banho em qualquer imóvel do mun-
do civilizado, mas que durante séculos, na europa, esta 
divisão estava reservada apenas para usufruto da família 
real. No espaço nacional a realidade era muito semelhan-
te à dos grandes palácios europeus, sendo a higienização 
um aspeto que a própria arquitetura menosprezava. 

Relembro apenas que no Palácio de Versailles, em 

França, só o rei e o delfim, o filho mais velho, tinham uma 
latrina particular, pois os restantes membros da família 
tinham, nos quartos, cadeiras peniqueiras e por vezes 
bidés, que faziam parte do reduzido leque de mobiliário 
privado, constituindo-se os acessórios pelos conjuntos 
de bacia, jarro, saboneteira, caixa para escovas de dentes 
e outra para pentes e, naturalmente, os bacios (apelida-
dos de penicos). Estes últimos, até ao último quartel do 
século XVIII, eram colocados por baixo dos leitos, tendo 
sido, já no reinado de D. Maria I (1734-1816) que se inven-
taram as mesa-de-cabeceira, como apoio à colocação e 
resguardo desta peça de uso muito privada.

A grande dimensão dos jardins existentes nos palá-
cios tinha, por função serem um corpo orgânico de lazer e 
fruição no quotidiano, com recantos e promover alguma 
privacidade, pois serviam como local para os locatários 
fazerem as suas necessidades fisiológicas, principalmen-
te urinárias, pois os dejetos eram recolhidos para espaço 
próprio, com finalidade de servirem como estrume de 

Palácio de Queluz



142

forma a fertilizar os jardins e a horta anexa aos edifícios.
A higienização nos palácios reais corresponde a todo 

um ciclo natural, desenvolvido em torno do ser humano 
e para seu usufruto, embora sujeito a normas bivalentes 
entre o que as práticas de saúde preconizavam, seguindo 
Ribeiro Sanches (1699-1783) no livro “Tratado da Conser-
vação da Saúde dos Povos”, de 1756, e a ideologia religio-
sa que, copiosamente mantinha bastantes preconceitos 
relativamente ao corpo e seus cuidados.

Mas juntando estas condicionantes ao meio físico, 
com incidência nas áreas geográficas e climatéricas, 
constatamos que estavam criados diversos obstáculos, 
hoje considerados inadequados ao modus vivendii, para 
a sã existência da sociedade moderna. Cada vez mais a 
historiografia tem desvendado a vida privada, quer das 
elites, quer das classes consideradas na base e intermé-
dias na hierarquização social. Em todas elas, os hábitos 
higienistas são diferenciados, procurando seguir, mesmo 
a todos os níveis, os modelos praticados pela família real.

Quando dizemos todos os níveis referimo-nos efeti-
vamente a um vasto conjunto de normas, que vão desde 
o levantar, o vestir, alimentar, o lazer e pernoitar. Todo 
o senário vivencial é desenvolvido num espaço físico: a 
casa, independentemente da sua grandiosidade ou épo-
ca construtiva e suas funções.

A cultura e mentalidade foram-se desenvolvendo ao 
longo dos séculos, evoluindo ou regredindo consoante 
aspetos mais empolgados na vertente militar ou, quando 
místicos, com reflexos inequívocos na arquitetura e, na-
turalmente, no urbanismo.

O palácio real é pois uma pequena cidade, bem de-
finida e estruturada, desde a sua implantação orgânica 
(externa e interna), com início no Terreiro ou no Largo, 
passando pelas áreas públicas e privadas de uso exclusi-
vamente doméstico, até às zonas de lazer, como os jar-
dins interiores e exteriores, os tanques de rega e refresco, 
a horta e o campo para subsistência de toda a casa no 
século XIX.

Visitando os palácios reais na grande Lisboa, quer 
fossem habitações permanentes, como o de Belém 1, das 
Necessidades 2 ou da Ajuda, quer as residências de verão 
em Sintra, os Palácios da Vila, da Pena 3 e do Ramalhão, 
e em Queluz 4, quer os Palácios de Banhos, como o de 
Caxias, de Cascais e do Outão, assim como os de caça em 
Vila Viçosa 5, Mafra e da Ajuda, as condições higienistas 
estão permanentemente definidas, desde as cozinhas 
até às divisões de uso privado.

No contexto geral, embora de uma fase tardia e que 
chegou até ao século XVIII, sobressai a Sala dos Banhos 
existente no Palácio da Vila, em Sintra. Localizada no pá-
tio árabe, esta divisão permitia que os locatários, vestidos 
com camisa, refrescarem-se na ampla sala revestida com 

azulejos oitocentistas perfurados, por onde saiam jatos 
de água. De inspiração árabe, é considerado um modelo 
raro no universo europeu ocidental, concebendo-se num 
espaço real uma sala de grandes dimensões com funções 
higienistas e, simultaneamente, de convívio.

Embora o Palácio Real de Sintra, evoluindo arquitetó-
nica e decorativamente ao longo dos séculos, interessa-
nos, além desta sala já referenciada para banhos, a orgâ-
nica da sua cozinha, revestida com azulejos, assim como 
as mesas de trabalho com tampos de mármore e de um 
extenso trem para preparação, confeção e empratamen-
to dos alimentos 6.

Em Queluz, o real palácio e quinta, implantados no 
eixo Lisboa, Sintra e Mafra, era uma das quintas de re-
creio mais aprazíveis para a família real, local onde passa-
va grandes temporadas e que serviu algumas vezes para 
despacho. Na sua origem integrava a Casa do Infantado, 
criada por D. João IV (1604-1656) para os filhos segun-
dos dos monarcas portugueses, de forma a constituir-se 
como Casa reinante, em caso de necessária substituição 
política pela vigente. 

Como tal, impunha-se ao edifício algumas regras so-
ciais, como grandes salões e salas, com dependências de 
aparato para receber e de despacho, mas também devo-
cionais, como a capela e diversos oratórios, a existência 
de quartos para dormir e lazer e algumas divisões do-
mésticas, essencialmente ligadas à cozinha e criadagem. 
Das que nos interessam, sobressaem as divisões intimas 
associadas, fundamentalmente, à higienização. Neste 
caso concreto falamos de um aspeto menos estudado na 
orgânica interna, que é o da rede de despejos incorpora-
dos no edifício.  

Ao longo das dependências privadas há portas que 
se abrem para reduzidas divisões, as quais se destina-
vam para a higiene dos locatários. Por vezes, na ausência 
destas áreas, colocavam-se nos quartos biombos para 
encobrir as cadeiras furadas, ou peniqueiras, como ainda 
hoje se vê em alguns quartos. Noutras áreas, nas desti-
nadas ao casal real, é possível ver ainda as tais reduzidas 
divisões, como na Sala D. Quixote, com leito de dossel D. 
Maria, ladeado por sala de vestir, oratórios, sala de re-
pousar (que era o antigo quarto da rainha) e divisões para 
higiene. Esta área é considerada um arquétipo orgânico 
da supra comodidade, facilmente plagiado por arquite-
tos na viragem do século XIX para o XX, e que se tornou 
moda entre a aristocracia e burguesia nacional 7.

Não admira pois que outros palácios reais, mais re-
cuados na construção e com ausência destes cómodos, 
fossem preteridos pelos mais atualizados em termos de 
conforto e higienização.

No século XIX, os reis portugueses adaptaram diver-
sos espaços habitacionais para seu usufruto, como os 



143///////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////// /////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////

palácios, em Lisboa, de Belém, das Necessidades e da 
Ajuda, mas também os de proximidade, como de Caxias, 
Queluz, Sintra, Mafra, e Vila Viçosa, mandando edificar 
para, gaudio e afirmação do poder, os Palácios da Pena, 
em Sintra, do Outão, em Setúbal, do Alfeite, da Cidadela 
8, em Cascais e o Chalet da Rainha, na Tapada da Ajuda, 
em Lisboa. Estes novos edifícios, construídos de raiz, já 
contemplavam os princípios higienistas “modernos”, 
como iremos ver, desde a sala de banho independen-
te que evoluíram para os quartos de banho completos, 
com banheira, lavatório, sanita e bidé, onde jorrava água 
quente e fria e com sistema de esgotos que se ligava à 
área de conceção de alimentos: cozinhas, preparados e 
copas revestidos com azulejos brancos, como símbolo 
máximo de limpeza 9.

O século XIX trouxe para a arquitetura esta moderni-
dade, reduzindo espaços públicos em detrimento de no-
vas divisões na órbita da higienização. Na génese ainda 
gravitavam na esfera do privado, mas que rapidamente 
se difundiram para fruição pública, sendo copiada esta 
novidade pela corte, nobreza e burguesia, até à sua difu-

são pela capital, mas que rapidamente se alastrou a todo 
o reino, embora tardasse mais de um século para cobrir 
toda a área geográfica de Portugal.

Notas:

1 GASPAR, Diogo, Do Palácio de Belém. Lisboa: Museu da 
Presidência, 2005.
2 FERRÃO, Leonor, A Real Obra de Nossa Senhora das 
Necessidades. Lisboa: Quetzal, 1994.
3 FONSECA, Alexandre Garcia da, O Palácio da Pena. Lisboa: 
Colibri, 2005.
4 GUEDES, Natália Correia, O Palácio de Queluz. Lisboa: Livros 
Horizonte, 1971.
5 TEIXEIRA, José, O Palácio Ducal de Vila Viçosa. Lisboa: 
Fundação Casa de Bragança, 1983.
6 PEREIRA, Ana Marques, Cozinhas: Espaços e Arquitetura. 
Lisboa: Inapa, 2006.
7 MONIZ, Egas, A nossa Casa. Lisboa: Câmara Municipal de 
Estarreja, 4.ª ed., 2008.  
8 GASPAR, Diogo (coord.), Palácio da Cidadela de Cascais. 
Lisboa: Museu da Presidência, 2011.
9 PEREIRA, Ana Marques, Mesa Real: Dinastia de Bragança. 
Lisboa: Inapa, 2000.

*Centro de Literaturas e Culturas Lusófonas e Europeias da Univer-
sidade de Lisboa (CLEPUL).

Cadeira peniqueira





145

A mEDALHA COmEmOrATIVA DA XXV 
EDIÇÃO DAs “ JOrNADAs DE HIsTórIA 
DE mEDICINA NA BEIrA INTErIOr DA 

Pré -HIsTórIA AO séCuLO XXI” 
– Nota de apresentação

Pedro Miguel Salvado*  e Hugo Domingues**

A realização de vinte e cinco edições interruptas das 
Jornadas de “História da Medicina na Beira Interior”, es-
sencialmente dedicadas ao estudo  da excepcional e pluri-
facetada personalidade  do médico quinhentista   albicas-
trense João  Rodrigues Amato Lusitano, conseguiu, entre 
outros méritos,   afirmar  a cidade de   Castelo Branco como 
uma incontornável realidade no mapa nacional e  interna-
cional destes domínios do saber.   

 Desde 1989, a persistência desta fusão de investiga-
dores que anualmente se reúne na capital duma região 
periférica face aos centros emissores do conhecimento, a 
respectiva   edição e difusão dos trabalhos apresentados e 
discutidos,  incutiu a Castelo Branco uma  honrosa especi-
ficidade  como ímpar capital historiográfica amatiana  e da 
História da medicina em Portugal. 

É verdade que Amato Lusitano possui uma relevante 
centralidade na apreensão da imagética urbana albicas-
trense contemporânea, constituindo uma presença cul-
tural que o texto identitário regional domesticou mas que 
terá de ser amplamente reforçada através de um investi-
mento futuro na difusão e no estudo da sua admirável e 
assombrosa bio-bibliografia. 

Numa vida feita de confrontos, exílios e partidas, es-
peranças e tristezas, chegadas e regressos adiados, o res-
peito pelas diferenças culturais das distintas sociedades do 
seu tempo – os ‘outros’-, a designação do entendimento 
entre religiões, a suprema defesa da vida, da saúde e do 
bem-estar foram algumas das coordenadas do seu vasto 
saber que nos transportam até uma indiscutível e inquie-
tante actualidade.  

Evocar Amato é, também, reafirmarmos a nossa iden-
tidade coletiva, numa época caracterizada por uma dilui-
ção acelerada e a uniformização dos sentires das coisas e 
dos territórios. Conhecer hoje o âmago de João Rodrigues 
Amato Lusitano é criar uma interioridade cultural positiva. 
Nostalgicamente, noutros horizontes e gentes e culturas, 
Amato Lusitano haveria de recordar os locais da infância 
na sua pequena pátria, nomeadamente uma das suas pri-
mordiais marcas identificadoras: as suas muralhas. Escre-
veu o sábio médico: «IN MURIS PATRIAE MEAE CASTELLI 
ALBI», numa pioneira patrimonialização afectiva que se 
conhece sobre este monumento. 

Quando João Rodrigues nasceu pelo ano de 1511, o 
perfil e o modelado da então vila de Castelo Branco não se-



146///////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////// /////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////////

riam muito distintos dos  que tinham sido apreendidos por 
Duarte de Armas,  escudeiro de D. Manuel que, na primei-
ra década  da centúria de quinhentos, percorreu todas as 
terras com castelo que se situavam nos extremos do reino. 
Com uma grande riqueza de pormenor, os seus debuxos 
revelaram um complexo conjunto de comunidades que 
estabeleceram e estruturaram o pulsar dos seus quotidia-
nos, junto dos tão temíveis e, ao mesmo tempo, atraentes 
e desafiantes territórios de fronteira.   

As vistas de Castelo Branco transmitem o cerne dual  
dessas paisagens raianas atravessadas por sentires ora 
defensivos, ora afirmativos de soberanias e de poderes, 
numa materialidade vivencial dominada pelas estruturas 
acasteladas ou amuralhadas que  se justificam por essa es-
pecificidade de  posição na geografia política secular. Com 
efeito, o enraizamento do termo castelo à designação des-
ta entidade urbana religa-se a variadas concentricidades 
espácio-temporais fronteiriças que uma rede de caminhos 
estruturava os ritmos e movimentos dos homens e dos ga-
dos, das esperanças, dos guerras e da paz, dos sentires e 
das fés. “Pólo de encruzilhada” chamou, um dia, a Castelo 
Branco o grande geógrafo Orlando Ribeiro.  

Com efeito, uma cintura de muralhas delimitou duran-
te séculos o povoado, inscrevendo e separando um rural 
extenso e um urbano muito insipiente. Várias portas per-
mitiam o acesso ao território e às gentes  que fervilhavam 
para lá dessa cerca amuralhada, cuja bem lançada constru-
ção se impunha ao olhar. A muralha era um elemento sin-
gularizado na paisagem urbana albicastrense, “um marco” 
para usarmos a linguagem de Kevin Linch que construiu a 
recordação quando Amato, em terras de exílio, em Vene-
za, relembrou: «Nos muros da minha pátria Castelo Bran-
co, vastíssima construção de pedra» 

Vai surgir, na zona histórica albicastrense, um centro 
de descodificação dos vários momentos da construção 
secular do edificado local. Aí expressar-se-ão todas as re-
lações que se estabeleceram entre os homens, as pedras 
e o sítio. Esperemos que toda a polissemia que o nome 
AMATO expressa venha a estar contemplada no seu pro-
grama expositivo. É que uma muralha também pode ser 
lida como uma fronteira entre vários campos, realidades 
e sonhos. Para Amato, o rompimento dos muros albicas-
trenses significou deparar, por fim, com um valor que lhe 
havia sido negado dentro da cidadela: a liberdade de pen-
sar e de sentir diferentes. A seguir veio a longa estrada da 
diáspora, percurso que se envolveria sempre naquilo que 
Miguel Torga haveria de constatar muitos séculos depois: 
«o global é o local sem paredes». 

 O designer Hugo Domingues, com a fina sensibilida-
de com que nos já tem habituado, foi o artista responsável 
pela concepção da medalha comemorativa dos 25 anos 
das Jornadas. Mantendo uma linhagem de fixação da me-

mória da construção historiográfica e comemoracionista 
de Amato Lusitano neste tipo de objectos, tendência que 
durante um século se expressou em medalhas da autoria 
de Raúl Xavier, J. F. de Oliveira, Tiago Marques ou Hugo 
Maciel, entre outros, Hugo Domingos concebeu uma peça 
que une raízes botânicas e territorialidades celestes.  

Nesta obra, Hugo Domingues prossegue uma atitude 
já plasmada noutras criações como, por exemplo,  nalgu-
mas composições gráficas empregadas nas capas da revis-
ta “ História da Medicina” ou na premiada antologia de po-
esia “Amado Amato” que consiste em decompor, colorear 
ou recriar elementos imagéticos e tipográficos   presentes 
nas peças  bibliográficas  amatianas   que  foram surgindo 
durante quatro séculos da história da edição europeia. 

No anverso, a representação é dominada por uma 
transformação daquela que tem sido a marca identificado-
ra das Jornadas que utiliza a identidade da casa tipográfi-
ca de Bourdéus de Gilbert Vermy impressor da edição de 
1620 das Curationum Medicinalium Centuriae septem ama-
tianas. A representação da medalha unifica a marca tipo-
gráfica com a identificação da cronologia do evento que 
se celebra numa junção das raízes do saber com a ampla 
metáfora da árvore.  No reverso, a superfície é preenchida 
pelo mapeamento dos centros da geografia vital amatiana  
um itinerário que a partir de Castelo Branco construiu uma 
carta de viveres que se estabeleceu por  latitutudes e longi-
tudes  firmadas em topónimos culturais como Salamanca, 
Antuérpia, Ferrara, Roma, Veneza, Pisa, Florença, Anco-
na, Ragusa, Salonica. ilumina-se uma cartografia estrelar 
numa metáfora que no céu rejubila e faz esquecer as terrí-
veis e dolorosas contrariedades e  condições da existência 
terrena do notável albicastrense Amato Lusitano.

Face à grande constelação do saber amatiano conti-
nuemos  a cumprir o seu, ainda tão longe da finitude, “per-
pétuo testemunho”.

* Mestre em História; Mestre em Antropologia. Investigador da Uni-
versidade de Salamanca.

**  Designer 

Castelo Branco ao tempo de Amato Lusitano, do Livro das Fortalezas de 

Duarte D’armas, 1508.






